
BALCANICA POSNANIENSIA xxxII
Poznań  2025

©  2025.  The  Author(s).  Published  by  Adam  Mickiewicz  University  in  Poznań,  2025.  Open  Access 
article, distributed  under  the  terms  of  the  Creative  Commons  license  (CC  BY-ND  4.0) 
Attribution-NoDerivatives 4.0 International  (https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/)

NA POGRANICZU POEZJI I HISTORIOGRAFII. 
KULTURA BAŁKAŃSKICH ĠĀZĪCH WIDZIANA OCZAMI 
OSMAŃSKICH XV-WIECZNYCH KRONIKARZY-POETÓW

Krzysztof Dobosz

Abstract. On the borderline between poetry and historiography. The culture of the Balkan ġāzī as seen through 
the eyes of 15th-century Ottoman chroniclers and poets. Among the preserved works of 15th-century Ottoman 
historiography, there are several examples of poems that are related to the idea of conducting a ġazā. Analysis of 
these works leads to conclusions that partly confirm previous findings in the literature, but also to new insights. 
The ġāzī community encompassed representatives of various social groups who interpreted this concept differ-
ently and had different goals related to it. Muslim scholars tried to impose certain rules based on moral princi-
ples. Their approach also assumed being a link between the borderland and the center. The palace aimed to lead 
the conquests and subjugate the border warriors. Among the latter, there were elements of culture whose tradi-
tion can be traced back to the first centuries of Islam. Something important for them, apart from enrichment, was 
the bond with the conquered land, which was not only a new part of the domain of Islam, but also their small 
homeland.

Streszczenie. Wśród zachowanych dzieł XV w. historiografii osmańskiej  jest kilka przykładów poematów, 
które  są powiązane z  ideą prowadzenia ġazy. Analiza  tych dzieł prowadzi po części do wniosków potwier-
dzających dotychczasowe ustalenia w literaturze, ale także nowych ustaleń. Środowisko ġāzīch łączyło w so-
bie przedstawicieli różnych grup społecznych różnie interpretujących to pojęcie i mających różne cele z nim 
związane. Muzułmańscy uczeni próbowali narzucać pewne zasady oparte o pryncypia moralne. Ich podejście 
zakładało  także bycie  łącznikiem między pograniczem a centrum. Pałac dążył do  tego, by przewodzić pod-
bojom i podporządkować sobie pogranicznych wojowników. Wśród tych ostatnich zaś funkcjonowały elemen-
ty kultury, których tradycję można cofnąć do pierwszych wieków islamu. Czymś istotnym obok wzbogacenia 
się była dla nich więź z zdobytą ziemią, która była nie tylko nową częścią domeny islamu, ale także ich małą 
ojczyzną.

Autor:  Krzysztof  Dobosz,  Uniwersytet  Jagielloński  w  Krakowie,  Instytut  Historii,  ul.  Gołębia  13,  31-007 
Kraków, Polska, krzysztof.dobosz@uj.edu.pl, ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2805-3115 

Keywords: Ottomans, Ottoman poetry, early Ottoman sources, holy war, ghazi, borderland

Słowa kluczowe: Osmanowie, poezja osmańska, źródła wczesnoosmańskie, święta wojna, gazi, pogranicze

Balcanica  Posnaniensia. Acta  et  studia,  XXXII,  Poznań  2025, Wydawnictwo Wydziału  Historii  UAM, 
pp. 115–135,  ISBN 978-83-67284-72-1,  ISSN 0239-4278. Polish text with summaries in English and Polish

https://doi.org/10.14746/bp.2025.32.6



116 Krzysztof Dobosz

Najstarsze dzieje państwa osmańskiego, obejmujące pierwsze dwa stulecia jego 
istnienia, zostały opisane w źródłach stosunkowo późno. Najwcześniejsze zachowane 
teksty o tej tematyce pochodzą dopiero z XV wieku1. Stworzona na ich bazie tzw. teo-
ria ġazy (osm. غزا ġazā2) była od końca lat 30. XX w. popularnym wśród uczonych 
wyjaśnieniem sposobu funkcjonowania osmańskiego pogranicza. Według założeń jej 
autora, zasadą było prowadzenie zbrojnych najazdów na terytoria państw chrześci-
jańskich w celu powiększenia dār al-islām – domeny islamu3. I chociaż koncepcja 
napaści na sąsiednie państwa w ramach świętej wojny była obecna w świecie isla-
mu od zarania jego dziejów4, to pierwsze krytyczne opinie badaczy na temat tak po-
wszechnego użycia pojęcia ġazy dla uzasadnienia osmańskich podbojów pojawiły 
się już niespełna dekadę po ogłoszeniu omawianej teorii5. Gorliwości religijnej jako 
głównej zasadzie aktywności militarnej Osmanów na przełomie XIII i XIV stulecia 
przeciwstawiono wówczas dążenie do wzbogacenia się poprzez pozyskiwanie łupów 
i niewolników6. Od końca lat 70. XX w. dostrzegano coraz więcej elementów nie pa-
sujących do teorii ġazy7. W latach 80. w pełni rozwinęła się druga z teorii mających 

1  H. Inalcik, The rise of the Ottoman Historiography [w:] Historians of the Middle East, red. P. Holt, 
B. Lewis, London 1962, s. 152–156.

2  Termin pochodzi od arabskiego słowa ġazwa, które oznaczało wyścigi wielbłądów; L. Darling, 
Contested territory: Ottoman holy war in comparative context, „Studia Islamica” 2000, nr 91, s. 149; 
C.  Kafadar, Between two worlds. The construction of the Ottoman state, Berkeley 1995, s.  11–12; 
H. W. Lowry, The nature of the early Ottoman state, New York 2003, s. 56.

3  Pierwszy tezę o kluczowej roli świętej wojny dla istnienia państwa osmańskiego postawił Paul 
Wittek w swoich wykładach wygłoszonych na Uniwersytecie w Londynie w 1937 r.; idem, The rise of the 
Ottoman Empire, London 1938. Przez dziesięciolecia teza ta funkcjonowała jako podstawowe wyjaśnie-
nie powstania i rozwoju państwa osmańskiego. Szczegółowe informacje na temat dyskusji nad tezą Wit-
teka: zob. H. W. Lowry, The nature, s. 7. Żywotność teorii Witteka A. Gheorghe widzi w jej właściwo-
ści umożliwiającej podpinanie pod nią postaw i narracji skądinąd antagonistycznych. A. Gheorghe, The 
metamorphoses of power. Violence, warlords, aḳıncıs and the early Ottomans (1300–1450), Leiden–Bo-
ston 2022, s. 1.

4  G. Káldy-Nagy, The holy war (jihād) in the first centuries of the Ottoman Empire, „Harvard Ukra-
inian Studies” 1979–1980, t. 3–4, nr 1, s. 467; R. C. Jennings, Some thoughts on the gazi-thesis, „Wiener 
Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes” 1986, nr 76, s. 151–152. Należy zwrócić uwagę, że pojęcie 
świętej wojny tj. dżihadu do XII w. oznaczało walkę w celu zdobycia kolejnych ziem dla islamu. Począw-
szy od XII w. w związku z krucjatami, zaczęło się nim określać wojnę obronną. Słowa ġazā zaczęto wów-
czas używać na określenie walk zaczepnych. L. Darling, Reformulating the gazi narrative: When was the 
Ottoman state a gazi state?, „Turcica” 2011, nr 43, s. 14.

5  H. W. Lowry, The nature, s. 7.
6  Γ. Γ. Αρνάκης, Οι πρώτοι Οθωμανοί : συμβολή εις το πρόβλημα της πτώσεως του ελληνισμού της 

Μικράς Ασίας (1282–1337), Αθήναι 1947. Ponieważ praca Arnakīsa została wydana w języku greckim, 
miała bardzo słaby oddźwięk; H. W. Lowry, The nature, s. 9. Trzeba zaznaczyć, że już P. Wittek miał świa-
domość znaczenia motywacji materialnej wśród ġāzīch. P. Wittek, op. cit., s. 18.

7  Gyula Káldy-Nagy na podstawie analizy imion członków dynastii osmańskiej i  innych dynastii 
tureckich uznał, że Osman i jego ojciec, Ertuğrul, byli luźno związani z islamem. Ich działalność wyni-
kała raczej z koczowniczego podejścia do rabunkowych najazdów, zaś przedstawianie jej jako świętej 
wojny jest pomysłem późniejszym – to potomni przypisali jej taką interpretację. Podobny punkt widze-
nia prezentują R. P. Lindner oraz C. Imber. G. Káldy-Nagy, op. cit., s. 470; R. P. Lindner, Nomads and 



117Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

największy wpływ na myślenie o naturze wczesnego państwa osmańskiego8. Głosi-
ła ona, że pierwsi Osmanowie funkcjonowali jako plemię, ale nie w sensie więzów 
krwi, lecz w sensie wspólnoty interesu. Organizacja taka była inkluzywna – przyjmo-
wano członków niezależnie od wyznawanej wiary czy też pochodzenia etnicznego9. 
Znajdowano coraz więcej argumentów przemawiających za tym, że pod pojęciem 
„ġazā” rozumiano „aḳın” tj. łupieżcze rajdy na terytorium wroga, których głównym 
celem było pozyskanie łupów i jasyru10. Jednocześnie uczeni dostrzegli, że obraz wo-
jowników walczących o  rozszerzenie domeny islamu był w źródłach idealizowany 
dla potrzeb bieżącej polityki w XV w.11 Na przełomie XX i XXI w. zrozumiano, że 
społeczność ludzi uważających się za ġāzīch była zróżnicowana, przez co jej człon-
kowie różnie interpretowali termin „ġazā”. Ta sama narracja o ġāzīch oraz sukcesie 
ich działalności była przedmiotem prób zawłaszczenia przez różne środowiska poli-
tyczne tworzące różne narracje historyczne12. Poszczególne grupy interesu próbowa-
ły nadawać omawianemu terminowi swoje parametry. Inaczej rozumieli je zdobywcy 
dążący do uzyskania terytorium i władzy, inaczej członkowie klasy ʿulamā’, którzy 

Ottomans in Medieval Anatolia, Bloomington 1983, s. 6; C. Imber, The Ottoman Dynastic Myth, „Turci-
ca” 1987, nr 19, s. 10.

8  C. Kafadar, op. cit., s. 11–12; H. W. Lowry, The nature, s. 10–13.
9  R. P. Lindner, What was a nomadic tribe?, „Comparative Studies in Society and History” 1982, 

t. 24, nr 4, s. 698–701, 706–711; idem, Nomads and Ottomans, s. 2–50.
10  P. Fodor, Aḥmedī’s Dāsitān as a  source of early Ottoman history, „Acta Orientalia Academiae 

Scientiarum Hungaricae” 1984, t. 38, nr 1–2, s. 53; C. Imber, The legend of Osman Gazi [w:] The Otto-
man Emirate (1300–1389), red. E. Zachariadou, Rethymnon 1993, s. 73–74. Bardzo mocno na badaniach 
P. Fodora oparł się H. W. Lowry, który tezy węgierskiego uczonego przyswoił i w nieznaczny sposób roz-
winął. Według niego ġazā była toposem literackim, samo zaś słowo stanowiło rodzaj kalki językowej. 
H. W. Lowry, The nature, s. 15–31, 45–54; idem, Some thoughts on the meaning of gaza and akın in early 
Ottoman usage [w:] The Ottoman Empire: Myths, realities and “black holes”. Contributions in honour of 
Colin Imber, red. E. Kermeli, O. Özel, Istanbul 2006, s. 47. A. Gheorghe uważa jednak, że da się zaryso-
wać pewną semantyczną różnicę między terminami ġazā oraz aḳın. Pierwsze z pojęć jest bardziej spójne 
semantycznie i dotyczy walk zbrojnych prowadzonych przeciwko niewiernym i schizmatykom, natomiast 
drugie było używane w omawianym okresie w znaczeniu ġazā, jednak brak mu takiej spójności znacze-
niowej. A. Gheorghe, The metamorphoses, s. 50.

11   Już G.  Káldy-Nagy zwracał uwagę na możliwą późniejszą proweniencję interpretacji działań 
Osmanów jako ġazy. Później R. P. Lindner stwierdził, że ġazā nie miała znaczenia dla Osmana i jego to-
warzyszy, a wykorzystanie tej idei miało na celu oczyszczenie najdawniejszych dziejów dynastii. G. Kál-
dy-Nagy, op. cit., s. 470; R. P. Lindner, Nomads and Ottomans, s. 6–7. Ronald C. Jennings zwrócił uwagę, 
że bizantyńscy kronikarze, wśród których byli także znakomici znawcy zwyczajów Turków, nie wspo-
minają o tym, by przeciwko Bizancjum prowadzono świętą wojnę. R. C. Jennings, op. cit., s. 159. Jest 
to jeden z akceptowalnych elementów szerszej koncepcji Jenningsa, według której Osmanowie w XIII 
i XIV w. byli ġāzī tylko z nazwy. Według niego w praktyce pierwsi czterej władcy od Osmana do Baje
zyda  I w  stosunkowo łagodny sposób traktowali swoich chrześcijańskich sąsiadów (np. poprzez ścis
łą kontrolę nad poczynaniami armii, mariaże i kontakty z dworami), zaś niemuzułmańskim poddanym 
zapewniali sprawiedliwość i możliwość spokojnego życia. Jennings, op. cit., s. 151–160. Podejście Jen-
ningsa skrytykował F. Emecen; F.Emecen, Gazâya Dâir. XIV. Yüzyıl Kaynakların Arasında Bir Gezinti 
[w:] idem, İlk Osmanlılar Ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, İstanbul 2010, s. 78.

12  C. Kafadar, op. cit., s. 13–14.



118 Krzysztof Dobosz

chcieli rozciągnąć kontrolę nad społecznością, inaczej derwisze dążący do rozszerza-
nia wiary, a jeszcze inaczej zwykli wojownicy, dla których celem były łupy i żołnier-
ska chwała13.

Z drugiej strony trwały poszukiwania źródeł koncepcji ġazy i  próby jej zrozu-
mienia w  szerszym kontekście. W  ich wyniku dowiedziono, że kultura pogranicza 
na przestrzeni pierwszych dwóch stuleci funkcjonowania państwa była efektem aku-
mulacji tradycji walk na różnych rubieżach świata muzułmańskiego: we wschodnim 
Iranie od VII do X w., we wschodniej Anatolii w tym samym okresie oraz, po najeź-
dzie seldżuckim, w zachodniej części półwyspu anatolijskiego od XI w. Do zachod-
niej Anatolii, a następnie na Bałkany nurty te płynęły głównie z obszarów środko-
wej Azji wraz z charakterystycznym rodzajem literatury, tj. z eposami bohaterskimi, 
jak Abūmuslimnāme, Baṭṭālnāme, czy Dānişmendnāme14. Promowały one wzorce ta-
kie jak fascynacja łupami, transgraniczność kultury przejawiająca się w bliskich re-
lacjach z niewiernymi czy heterodoksyjne odmiany islamu15. Drugi rodzaj literatury 
ukazujący szeroko kulturę pogranicza, czyli zbiory rad dla ġāzīch, czasem nazywane 
katechizmami (‘ilm-i ḥāl) lub artykułami wiary (aḳā‘id) był dziełem grup ‘ulamā’ – 
muzułmańskich uczonych. Wzorce dla takich tekstów płynęły głównie z wschodnie-
go pogranicza kalifatu, konkretnie z Samarkandy, zaś ich głównym zadaniem obok 
„duszpasterstwa” i  nauczania ortodoksji muzułmańskiej, miało być nałożenie kon-
kretnych zasad na ġāzīch i jakaś kontrola nad wojną, zawieraniem pokoju, podziałem 
łupów i różnymi kwestiami czysto praktycznymi16.

Ten trend w działalności ‘ulamā’ stał się przydatnym narzędziem dla władców 
osmańskich zainteresowanych zmianami w organizacji państwa, które bywają przed-
stawiane jako wpisująca się w przejście od państwa koczowniczego do państwa osia-
dłego próba uwolnienia się od elementu koczowniczego17. Osmanowie nie odcinali 

13  L. Darling, Contested territory, s. 142; A. N. Yurdusev, Ottoman conceptions of war and peace in 
the classical period [w:] Just wars, holy wars, and jihads. Christian, Jewish and Muslim encounters and 
exchanges, red. S. H. Hashmi, Oxford 2012, s. 197, 203.

14  L. Darling, Contested territory, s. 139. Na to powiązanie eposów anatolijskich oraz ich wkład 
w starszą tradycję islamu zwracano uwagę także wcześniej. Już Paul Wittek i M. Fuad Köprülü dostrze-
gali tradycję pogranicznych wojowników zapoczątkowaną przez walczących na kalifackim pograniczu 
w Chorasanie oraz jej wpływ na tradycję anatolijską. P. Wittek, op. cit., s. 18–19; M. F. Köprülü, Les ori-
gines de l’Empire Ottoman, Paris 1935, s. 13–14; H. Inalcik, The rise, s. 156–157.

15  L. Darling, Contested territory, s. 147. W tureckiej literaturze na znaczenie wzorców zapisanych 
w tych eposach zwraca uwagę S. Döğüş, Osmanlılarda Gaza İdeolojisinin Tarihi Ve Kültürel Kaynakları, 
„Belleten” 2008, t. 72, nr 265, s. 837–849.

16  Więcej na ten temat pisze L. Darling, Contested territory, s. 140. Zob. także: C. Kafadar, op. cit., 
s. 62–69.

17  Proces ten jest opisywany jako trzyetapowy: Najpierw wymieniano przywódców plemiennych na 
zawodowych administratorów-skrybów. Następnie zmieniała się koncepcja władzy i podstawy jej legity-
mizacji. Na koniec reorganizowano państwo. I. M. Lapidus, Tribes and state formation in Islamic history 
[w:] Tribes and state formation in the Middle East, red. Ph. S. Khoury, J. Kostiner, Berkeley–Los Ange-
les–Oxford 1990, s. 34–38; J. Zdanowski, Państwo na muzułmańskim Bliskim Wschodzie. Procesy gene-
zy i czynniki trwania, Kraków 2014, s. 157.



119Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

się jednak od pogranicza, co pokazują najnowsze badania. Wraz z przesuwaniem się 
pogranicza w głąb Europy Środkowej koniecznością stało się inne zorganizowanie in-
terioru, co niewątpliwie wywoływało sprzeciw ze strony mających do tej pory wpływ 
na sułtana pogranicznych ġāzīch. To doprowadziło do wewnętrznego napięcia mię-
dzy ġāzīmi, a klasą ‘ulamā’. Władcy zaś, dążąc do centralizacji państwa, nie zamie-
rzali rezygnować z grupy, jaką tworzyli ġāzī, lecz dążyli do większej kontroli nad ich 
działaniami na pograniczu18. Jak wykazała I. Togan, charakterystyczną cechą Osma-
nów było tworzenie powiązań między pograniczem a centrum19. Niedawne badania 
O. Schmitta i M. Kiprovskiej, potwierdzają, że po zdobyciu Konstantynopola i wpro-
wadzeniu w życie centralizacyjnej wizji Mehmeda II, pogranicze nie było czymś gor-
szym, elementem obcym, którego chciano by się pozbyć. Funkcjonowało ono jako 
rzeczywistość obok centrum, mająca z perspektywy gospodarczej ważną dla całości 
państwa rolę do spełnienia20. Władca osmański zaś z jednego z uczestników przejął 
rolę organizatora walk na pograniczu wcześniej sprawowaną przez sułtana seldżuc-
kiego21. Jednak nie da się ukryć, że centrum i pogranicze stały się rzeczywistościami 
kulturowo osobnymi. 

C. Kafadar zwrócił uwagę, że ze względu na próby zawłaszczenia terminu „ġazā” 
na potrzeby narracji historycznej, źródeł osmańskich nie można postrzegać jedynie 
jako produktu przyrostu tradycji przekazywanej ustnie lub przypadkowego łączenia 
fragmentów narracji, ale konieczna jest świadomość ich przynależności do spójnych 
wewnętrznie pozycji ideologicznych środowisk, z  których wyszły. Z  tego powodu 
Kafadar przyjmując metodologiczne ramy swojej pracy Between Two Worlds posta-
wił na „rysowanie pasm osadzonych w wariantach”, prowadzące do zrozumienia po-
granicza ġāzīch jako rzeczywistości społecznej, kulturowej i politycznej22.

To podejście inspiruje do poszukiwania różnych perspektyw we wczesnych tek-
stach osmańskich. Niektóre z nich wykazują punkt widzenia pogranicznych ġāzīch, 
inne związki z pałacem, jeszcze inne silne powiązania ze środowiskiem ‘ulamā’. Źró-

18  C. Kafadar, op. cit., s. 17–19.
19  I. Togan, Ottoman History by inner Asian norms [w:] New approaches to state and peasant in Ot-

toman history, red. H. Berktay, S. Faroqhi, Abingdon–New York 2016, s. 7.
20  Wnioski O. Schmitta i M. Kiprovskiej mają istotne znaczenie dla rozumienia relacji między po-

graniczem a centrum. Zgodnie z nimi obydwie te rzeczywistości były od siebie zależne i współpraca za-
pewniała dobre funkcjonowanie osmańskiej gospodarki. O. J. Schmitt, M. Kiprovska, Ottoman raiders 
(akıncıs) as a driving force of early Ottoman conquest of the Balkans and the slavery-based economy, 
„Journal of the Economic and Social History of the Orient” 2022, nr 65, s. 566.

21  C. Kafadar zwrócił uwagę na to, że w ciągu dwóch pierwszych stuleci historii osmańskiej, władcy 
zmienili swą pozycję z tych, którzy odbierali od innych sztandar i walczyli na pograniczu, na tych, którzy 
te sztandary rozdawali, zaś H. İnalcık porównywał pozycję panów pogranicza w drugiej połowie XIV w. 
do pozycji Osmana pod zwierzchnictwem sułtana seldżuckiego. C. Kafadar, op. cit., s. 146–147; H. Inal-
cik, Imperium Osmańskie, Epoka klasyczna 1300–1600, tłum. J. Hunia, Kraków 2006, s. 118.

22  C. Kafadar, op. cit., s. 13–14. To podejście nie odbiega znacząco w swej istocie od metody filo-
logicznej przyjętej przez P. Witteka w jego sztandarowym dziele, The rise of the Ottoman Empire. Uczo-
ny ten jako podstawę swojej pracy przyjął śledzenie tradycji do najstarszych przekazów i wyszukiwanie 
ewentualnych sprzeczności, podań i legend. P. Wittek, op. cit., s. 7.



120 Krzysztof Dobosz

dła te przybierają różną formę – niektóry teksty mają strukturę annalistyczną, inne są 
opowiadaniem pisanym prozą, jeszcze inne mają charakter wierszowanego eposu bo-
haterskiego. W literaturze ocenia się, że te ostatnie są z punktu widzenia historyka 
najtrudniejsze w użytkowaniu i przez to historycy sięgają po nie najmniej chętnie23. 
Przykładem takich wierszowanych utworów, które w różny sposób pokazują kultu-
rę ġāzīch, są: Tevārīḫ-i Mülūk-i Āl-i ‘Oṡmān Aḥmedī’ego24, Düstūrnāme pióra poety 
Enverī’ego25 i dwa utwory z końca XV stulecia: Selātīnnāme poety Kemala26 oraz 
Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa Baḫşī’ego 27. Wszystkie wymienione dzieła mają tę samą formę 
literacką: są wierszowanymi poematami meṡnevī, a także każdy z nich na swój spo-
sób odbiega znacząco od, jak to ujął P. Fodor, głównych trendów kronikarskich tam-
tego okresu28. Reprezentują jednak dwie różniące się od siebie epoki29. 

Tevārīḫ-i Mülūk-i Āl-i ‘Oṡmān30 to wierszowany poemat – część większej opo-
wieści w gatunku meṡnevī zatytułowanej İskendernāme traktującej o podbojach Alek-
sandra Wielkiego. Autorem był pochodzący prawdopodobnie z  terenu bejliku Ger-
miyan poeta Tāceddīn İbrāhīm, znany jako Aḥmedī. Niewiele o nim wiadomo, lecz 
zachowane wzmianki świadczą o tym, że naturalnym środowiskiem było dla niego 
otoczenie władców anatolijskich bejlików. Najpierw przyjaźnił się z  bejem swoje-
go rodzinnego Germiyanu. Jeszcze w czasie, gdy był związany z jego dworem, po-
znał Bajezyda Błyskawicę, a potem jego syna, Emira Sulejmana. Dołączył do jego 
otoczenia i przed 1410 r. ofiarował mu swój poemat31. Śladem dworskich koneksji 
Aḥmedī’ego jest kąśliwa uwaga, którą w pierwszej połowie lat 60. XV stulecia zapi-
sał poeta Enverī. Według niego Aḥmedī nie mógł się obyć bez ludzi władzy – od cza-
su do czasu biesiadował z Sulejmanem, który uczynił z derwisza pana32.

23  B. Flemming, The poem in the chronicle: the use of poetry in early Ottoman historiography [w:] 
eadem, Essays on Turkish literature and history, Leiden–Boston 2018, s. 345.

24  K. Sılay, Aḥmedī’s history of the Ottoman dynasty, „Journal of Turkish Studies” 1992, nr 16, 
s. 129–200.

25   Düstûrnâme-i Enverî. Osmanlı Tarihi Kısmı (1299–1465), red. N. Öztürk, İstanbul 2003.
26  Kemal, Selâtîn-Nâme (1299–1490), red. N. Öztürk, Ankara 2001 [dalej: Kemal].
27   Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa, Uppsala universitetsbibliotek, MS 55587.
28  P. Fodor, op. cit., s. 49.
29  Na różnice w postrzeganiu ġazy przed zdobyciem Konstantynopola i w czasach późniejszych 

zwrócił uwagę A. Nuri Yurdusev; A. N. Yurdusev, op. cit., s. 195.
30  K. Sılay, op. cit., s. 146, (37–39).
31  Taşköprülüzâde, Osmanlı Bilginleri, tłum. M. Tan, İstanbul 2019, s. 63; P. Fodor, op. cit., s. 42; 

M. C. Mengüç, Bringing the past together: Ahmedi’s narrative of Ottoman history and two later texts [w:] 
Studies in islamic historiography. Essays in honour of professor Donald P. Little, red. S. G. Massoud, Lei
den–Boston 2020, s. 126–128.

32    Düstûrnâme-i Enverî, s. 42 (448–449).
 Mir Süleyman dün ü gün sohbet ider / Ahmedi’le dem-be-dem işret ider
 Ahmedi dervişdi bay eyledi şah / Oldı muhtac ana cümle ehl-i cah
 Należy dodać, że Aḥmedī jako poeta dworu osmańskiego (podobnie jak Şükrullah) starał się wy-

bielać i stawiać w jak najlepszym świetle Bajezyda Błyskawicę; A. Anooshahr, The ghazi sultans and the 
frontiers of islam. A comparative study of the late medieval and early modern periods, London–New York 
2009, s. 136; M. C. Mengüç, Histories of Bayezid I, historians of Bayezid II: Rethinking Late fifteenth-



121Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

Dzieje Osmanów w Tevārīḫ-i Mülūk-i Āl-i  ‘Oṡmān są przedstawione w bardzo 
zwięzłym zarysie. Dlatego też w historiografii pojawiały się różne koncepcje na te-
mat tego, jaki gatunek ten utwór reprezentuje. Przeważa pogląd, że epos nie jest dzie-
łem historycznym i nie można go traktować jako podstawę twierdzeń w zakresie po-
litycznych dziejów Osmanów33. R. C. Jennings uważał, że Aḥmedī jako nie historyk, 
a  poeta, był pod wpływem eposów bohaterskich i  na ich sposób kształtował swój 
tekst34. Według K. Sılaya, autora ostatniej krytycznej edycji tekstu, jest to poemat re-
ligijny, który daje obraz religijności władców osmańskich35. H. Lowry zwrócił uwa-
gę na dydaktyczny charakter utworu i przyporządkował go do gatunku naṣīḥatnāme, 
tj.  zwierciadła książąt36. Co więcej, według amerykańskiego uczonego ġazā jest 
w nim sprowadzona do toposu literackiego, a rzeczywistym celem użycia tego topo-
su było odróżnienie władcy dobrego, który walczy z niewiernymi tj. prowadzi ġazę, 
od władcy złego, który walczy z współwyznawcami. Topos ten był niczym więcej, 
jak tylko narzędziem literackim (co także mocno podkreślał dwadzieścia lat wcześ
niej P. Fodor37), zaś samo źródło nie ma na celu rzetelnego przedstawienia dziejów, 
lecz czyni z nich repozytorium przykładów wybieranych w celu argumentowania na 
korzyść konkretnych postaw38. Niewątpliwie jednak dzieło to jest świadectwem prze-
miany w rozumieniu ġazy, jakie zaszło w wyniku konfrontacji na poziomie dyploma-
tycznym i militarnym między Timurem Chromym a Bajezydem Błyskawicą na prze-
łomie XIV i XV w. W tym okresie pojęcie ġazy stało się wyznacznikiem dynastycznej 
tożsamości39.

Aḥmedī wyjaśnia, że ġazā to rzecz wielkiej wagi, rzecz królewska40. Osmań-
ski władca podejmuje ją z rozkazu Boga i na wzór przodków41. Wyprawia się z woj-
skiem do krainy niewiernych i tam prowadzi ją w imię wiary – dlatego przystoi mu 
tytuł ġāzīego42. Władca czyni zwycięskimi wojska islamu43, a ġāzī są zjednoczeni 
wokół niego44. Te sformułowania bezpośrednio odnoszą się do idei wypracowanej 

-century Ottoman historiography „Bulletin of School of Oriental and African Studies” 2013, t. 76, nr 3, 
s.  383, https://www.cambridge.org/core/journals/bulletin-of-the-school-of-oriental-and-african-studies/
article/abs/histories-of-bayezid-i-historians-of-bayezid-ii-rethinking-late-fifteenthcentury-ottoman-histo-
riography/7FF67B09E9CF89780E8EE8BC55404610 [dostęp: 12.11.2025].

33  P. Fodor, op. cit., s. 54.
34  R. C. Jennings, op. cit., s. 151–161.
35  K. Sılay, op. cit., s. 131.
36  H. W. Lowry, The nature, s. 17.
37  „[…] I personally believe it to be a literary device – contrary to Wittek – that Aḥmedī presents 

the Ottoman rulers as ġāzīs in a manner that served well definable political objectives”. P. Fodor, op. cit., 
s. 50.

38  H. W. Lowry, The nature, s. 18, 22, 31; P. Fodor, op. cit., s. 47.
39  A. Anooshahr, op. cit., s. 120–122.
40  K. Sılay, s. 146 (26).
41  „Tangrı emri vü atası rāyıla”; ibidem, s. 149 (105).
42  Ibidem, s. 149 (105–106).
43  Ibidem, s. 149 (104).
44  Ibidem, s. 149 (114).



122 Krzysztof Dobosz

przez Bajezyda Błyskawicę i jego otoczenie w ramach wyżej wspomnianej konfron-
tacji, czego świadectwem jest zachowany drugi list Bajezyda do Timura45. Pobrzmie-
wa w nich także myślenie i retoryka wypracowane w Anatolii pod zwierzchnictwem 
mongolskim w I połowie XIV wieku. Zgodnie z ich założeniami, jeśli walka z Mon-
gołami mogłaby być bezowocna, to impet działań na rzecz islamu należy przekiero-
wać na państwa niewiernych na zachodzie46. Aḥmedī w ten sposób rysuje obraz wład-
ców osmańskich w XIV stuleciu.

Z  perspektywy przeciętnego uczestnika walk ġazā ma kluczowe znaczenie, 
wpływa bowiem na kwestie ostateczne  – może sprawić, że człowiek bez błądze-
nia trafi do nieba. Ġāzī zaś jest narzędziem prawdziwej wiary, mieczem Allaha, pu-
klerzem ludu wiary. Autor wskazuje także na etos ġāzīego: poświęcić życie woj-
nie, porzucić swoją drogę, aby serce napełnić światłem i nawet jeśli oddać życie, to 
na rozkaz Allaha47. Ġāzī, który staje się szahidem nie umiera, lecz przed najwyższą 
prawdą, tj. przed Bogiem, wiedzie szczęśliwe życie48. Obraz działań pogranicznych 
wojowników w dużej mierze sprowadza się do pochwały strony militarnej. Ġāzī ude-
rzają na terytorium niewiernych, zabijają ich, niszczą siedziby49. W jednym zaledwie 
miejscu poeta wzmiankuje, że pokłosiem tego są liczne łupy, co czyni ġāzīch boga-
tymi. Dzięki walkom władcy osmańscy poszerzają swoje państwo zajmując kolejne 
ziemie50. Na zaanektowanych terenach burzą kościoły i budują meczety51. 

Szereg przytoczonych wyżej pouczeń dla ġāzīch sprawia, że dzieło poety moż-
na sytuować jako zbieżne z utworami z gatunku ‘ilm-i ḥāl. Aḥmedī bowiem, to z jed-
nej strony człowiek związany z pałacem, ale z drugiej strony także członek klasy 
‘ulamā’, co sam podkreśla poprzez szczególną uwagę poświęconą w dziele stosun-
kowi kolejnych władców do tej grupy społecznej52. To tłumaczy obecność w tekście 
fragmentów o charakterze pouczenia, które tak jak poezja Aḥmedī’ego, były popu-
larne w środowisku ġāzīch53. 

45   W liście Bajezyda Błyskawicy do Timura Chromego już Ertuğrul i Osman są ukazani jako pio-
nierzy walk pogranicznych. Motyw ten stanie się kluczowy dla obrazowania władców epoki plemiennej 
w źródłach wczesnoosmańskich. Mecmu‘a-yı münşeāt Ferīdūn Beg, İstanbul 1274 [AD 1858], s. 127–
128; A. Anooshahr, op. cit., s 125–127.

46  A. Anooshahr, op. cit., s. 131–133, 136.
47   K. Sılay, s. 153 (201–203): 

  Dimediler kim idiben kārzār / Cān virelüm çün buyurdı Kirdgār
  Cān anuñdur, yolına terk idelüm / Göñlümüze ‘ışḳını berkidelüm
  Zī sa‘ādetlü vü zī devletlü cān

48   Ibidem, s. 146 (30–31).
       Anı ki’ ola Tangrı yolında şehīd / Öldi sanma kim diridür ol sa‘īd
      Ḥaḳ ḳatında rızḳ içindedür olar / Ölmediler belki zindedür olar
49  Ibidem, s. 146, (37–39), 147 (52–55), 149 (103–104), 113 (117–119).
50  Ibidem, s. 147 (52–55), 149 (100–102, 107, 116), 154 (229).
51  Ibidem, s. 148 (77), 149 (112–114).
52   Poeta zwraca uwagę, że Murad I napełnił krainy, które zdobył „ludźmi wiedzy” i (wykorzystu-

jąc grę słów z imieniem władcy) dzięki niemu uczeni uzyskali „murad”, tj. szczęście. Bajezyda Błyskawi-
cę sławi zaś jako człowieka dobrze nastawionego do uczonych. K. Sılay, s. 148 (81–82), 155 (256–259).

53   Piszący w pierwszej połowie XVI w. poeta Sehī stwierdza, że jego divan jest popularny wśród 
ludu, a  bejty jego wierszy bywają cytowane. Sehî Bey, Tezkire. „Hest Behşt”, İstanbul 1980, s.  111. 



123Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

Faktem jest, że w dziele Aḥmedī’ego istnieje pewien rozdźwięk między war-
stwą retoryczną, a rzeczywistością54. Poeta ten, a następnie historyk Şükrullah55, są 
uważani za prekursorów szczególnego rozumienia toposu ġazy w osmańskiej histo-
riografii: dobry ġāzī to taki, który rozprzestrzenia islam przez konfrontację z nie-
wiernymi56. Biorąc jednak pod uwagę spuściznę muzułmańskiego pogranicza we 
wschodnim Iranie, a także pogranicza bizantyńsko-tureckiego w Anatolii, nie wyda-
je się, by była to nowość, ale raczej kontynuacja pewnego trendu w kulturze literac-
kiej wynikła z czynników politycznych, które zostały wskazane wyżej.

Dziełem powstałym w podobnym okresie, co pisane prozą i dość ubogie w odnie-
sienia do kultury ġāzīch Beḥcet’üt-tevārīh Şükrullaha57, jest Düstūrnāme Enverī’ego, 
także utrzymany w gatunku meṡnevī. Obydwa utwory wywodzą się z jednego kręgu 
mecenatu, jakim było środowisko wielkiego wezyra Mehmeda II Zdobywcy, Mah-
muda Paszy Angelovicia, pełniącego ten urząd z przerwami w  latach 1453–1473, 
któremu zresztą Düstūrnāme zostało zadedykowane58. Sam autor chciał jednak, by 
było ono przeznaczone także dla ludu jako księga przestróg, księga przykładów59. 

Cała wiedza o  Enverī’m pochodzi z  drobnych uwag, które poczynił w  swo-
im dziele, ukończonym w  1465  r.60 Dzieło składa się z  trzech części. Zwłaszcza 
druga z nich, poświęcona dziejom władcy morskiego bejliku Aydın, Umura Beja, 
była przedmiotem zainteresowania historyków. Podobnie jak w przypadku utworu 
Aḥmedī’ego ostatnia część jest opowieścią o historii Osmanów. Zasadniczo w cało-
ści opowiada ona o podbojach i rozszerzaniu władztwa Osmanów.

Świadectwem popularności Tevārīḫ-i Mülūk-i Āl-i ‘Oṡmān jest fakt, że początkowe bejty zostały wprowa-
dzone do źródła wywodzącego się z środowiska pogranicznych ġāzīch, jakimi były tworzone za czasów 
Murada II (1421–1451) Anonimowe Kroniki Osmańskie. Por. Anonim Osmanlı Kroniği. [Osmanlı Tarihi 
(1299–1512)], red. N. Öztürk, İstanbul 2015, s. 3–5; M. C. Mengüç, Bringing the past, s. 130.

54  H. W. Lowry, The nature, s. 21.
55   Şükrullah jest autorem krótkiego dzieła zatytułowanego Beḥcet’üt-tevārīh; Şükrullah, Behcetüt-

tevârîh [w:] Osmanlı Tarihleri I, red. N. Atsız, İstanbul 1949, s. 37–76.
56   P.  Fodor uważa, że nowością wprowadzoną przez Aḥmedī’ego jest nazwanie aḳınu ġazą. 

H. W. Lowry rozwija tę myśl do postaci przedstawionej wyżej. P. Fodor, op. cit., s. 53; Lowry, The na-
ture, s. 21.

57  Şükrullah, Behcetüttevârîh [w:] Osmanlı Tarihleri I, red. N. Atsız, İstanbul 1949, s. 37–76.
58   Mahmud Pasza Angelović stworzył wokół siebie jeden z  czterech najważniejszych ośrodków 

literackiego patronatu za panowania Mehmeda II. Pierwsze trzy były skupione wokół sułtana i jego sy-
nów, książąt Cema i Bajezyda. Th. Stavrides, The Sultan of Vezirs. The life and times of the Ottoman 
Grand Vezir Mahmud Pasha Angelović (1453–1474), Leiden–Boston–Köln 2001, s. 294–297.

59   Düstûrnâme-i Enverî, s. 73 (835).
 Halka yazdum bunı ibret-nâme ben / Okıyup ibret alsın tâ ki sen.

60   W starszej literaturze przypuszcza się, że pochodził z trenów bejliku Aydın. Przypuszczenia te 
opierano na dobrej znajomości dziejów tego regionu: P. Lemerle, L’Emirat d’Aydin, Byzance et l’Occi-
dent, Paris 1957, s. 7–8; Le destan d’Umur Pasha, red. I. Mélikoff-Sayar, Paris 1954, s. 27–30; C. Kafa-
dar, op. cit., s. 69; S. Döğüş, op. cit., s. 850; A. Gheorghe, Mental frames and textual strategies in mid–14th 
century Byzantine-Turkish sources on the beginnings of the Anatolian Turks in Europe, „Südost-Forschun-
gen” 2021, t. 80, nr 1, s. 5. Jednak współcześnie uważa się, że wiedza ta pochodziła z pracy napisanej 
przez towarzysza Aydınoğlu Umura Beja, Hāce Selmana, który albo był naocznym świadkiem wydarzeń, 
albo czerpał informacje z pierwszej ręki od jeńców wojennych. V. Erginbaş, Enveri [w:] The encyclopa-
edia of islam three, red. K. Fleet et al., Leiden-Boston 2023, s. 16.



124 Krzysztof Dobosz

Ġazā w dziele jest wątkiem przewodnim. Panowanie pierwszych trzech wład-
ców, Osmana, Orhana i Murada I  jest potraktowane przez Enverī’ego zdawkowo. 
Autor wspomina bardzo mało o zachodnioanatolijskich podbojach – opisując je po-
dąża tropem Aḥmedī’ego. Głównym przedmiotem jego narracji jest opowieść o pod-
boju Rumelii61. Do bitwy na Kosowym Polu jest ona bardzo ogólna – elementy le-
gendarne mieszają się z  rzeczywistością historyczną. Jednak im bliżej do czasów 
Enverī’ego tj. do panowania Mehmeda II, informacje stają się bardziej szczegóło-
we – pojawiają się daty, nawet miesięczne. Różnica między dziełami poetów polega 
przede wszystkim na bardziej historiograficznym charakterze poematu Enverī’ego. 
Poeta nie stroni od podawania faktów, które z punktu widzenia Aḥmedī’ego były nie-
wygodne, np. dotyczących atakowania muzułmańskich sąsiadów. Skupia się jednak 
niewątpliwie na walkach z chrześcijanami.

W tym zakresie Düstūrnāme wykazuje bardzo silną aprobatę dla wzorca ġāzīego, 
który jest zdecydowany, by walczyć. Przodkowie Osmana są w wizji Enverī’ego 
tymi, którzy proszą sułtana seldżuckiego o „yurt”, tj. o ojczyznę. Chcą, aby nadał 
im taką, w której „na drodze Boga” będą mogli prowadzić ġazę62. Ta perspektywa 
jest tak ekscytująca, że spędza im sen z powiek. Po porannej modlitwie uderzają na 
(w tym wypadku) İnegöl, łupią i biorą bezkresne (osm. bī-had) łupy. Ten pierwszy 
opis osmańskiej ġazy w utworze poeta kończy stwierdzeniem, że „pszczoły poszły, 
[więc] zebrali miód”63. 

Tym, co łączy dzieło Enverī’ego z szeroko rozumianą tradycją pogranicza, są kre-
acje bohaterów stylizowane na modłę wielkich eposów. Takim bohaterem, typowym 
wojownikiem i zdobywcą bez nadnaturalnych cech, jest Sulejman Pasza. W odróżnie-
niu od Aḥmedī’ego, Enverī nie przemilcza jego roli w zajęciu terenów bejliku Kare-
si. Opis zdobywania kolejnych miejsc na terenie półwyspu Gallipoli pełen jest treści 
o czysto militarnej stronie podboju64. Zwraca jednak uwagę wzmianka o tym, że Su-
lejman Pasza sprowadził do Europy swoich trzech synów, z których jeden utonął pod-
czas przeprawy. Osmański książę mocno przeżył to wydarzenie, zaś pewnego rodzaju 
remedium na ten ból stała się walka z niewiernymi na półwyspie Gallipoli. Po śmier-
ci księcia walkę w Rumeli podjęli jego synowie, a na jej czele stanął brat Sulejmana 
Paszy, książę Murad. Ciało Sulejmana Paszy pochowano w Bolayır, które uczyniono 
w pewien sposób jego sanktuarium65.

61  Opowiadanie to jest unikatowe na skalę literatury wczesnoosmańskiej. Düstûrnâme-i Enverî, 
s. 23n. (240n).

62   Ibidem, s. 18 (184). Koncepcja odwoływania się do ostatniego wielkiego władcy seldżuckie-
go w Anatolii przed najazdem mongolskim, ‘Alāeddīna I Keyḳubāda (1220–1237), miała duże znacze-
nie w kwestii legitymizacji władzy Osmanów podczas konfrontacji Bajezyda Błyskawicy z Timurem 
Chromym. Jej obecność u Enverī’ego jest pokłosiem wprowadzenia tej idei do osmańskiego dyskursu hi-
storycznego m. in. przez Aḥmedī’ego, czy współczesnego Enverī’emu mułłę Şükrullaha. A. Anooshahr, 
op. cit., s. 126–128; P. Fodor, op. cit., s. 53; Lowry, The nature, s. 21.

63   Düstûrnâme-i Enverî, s. 19 (187–192).
64  Ibidem, s. 23–26 (241–270).
65  Ibidem, s. 25–27 (264–283).



125Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

Przytoczona wyżej opowieść wraz z  obrazem przodków Osmana proszących 
o ziemię seldżuckiego sułtana są w naszej ocenie dowodem na to, że Enverī postrze-
ga pogranicze jako ojczyznę zdobytą i zasiedloną. Jest to miejsce uświęcone męczeń-
stwem zdobywców. Jednym z celów ġazy, być może pośrednich, ale mocno osadzo-
nych w świadomości, jest zdobywanie nowych terenów, które można zasiedlić i uczy-
nić ojczyzną.

Düstūrnāme nie jest jedynym źródłem powiązanym z  pogranicznymi ġāzīmi, 
w którym pojawia się ten wątek. Podobną kreację znajdujemy w Anonimowych Kro-
nikach Osmańskich:

Opowiadający prawią, że zanim przyszły te wydarzenia na Sulejmana Paszę, przebywającym z nim 
ġāzīm pozostawił zadanie, mówiąc: „Niedługo odejdę z tego świata. Pochowajcie mnie w tej okoli-
cy w Bolayır i jeśli niewierni was zaatakują nie uciekajcie, zaufajcie Bogu, pozostańcie. Zobaczycie 
wolę bożą”. Powiedział też: „Wykażcie się wysiłkiem, nie zdradźcie niewiernym informacji o mojej 
śmierci”. Następnie Sulejman Pasza zmarł. Pełniący urzędy niewierni ucieszyli się i zebrawszy wiele 
wojska przybyli morzem na statkach. Starali się bardzo, by odebrać te miejsca z rąk ġāzīch66.

Pewne zahamowanie podboju po śmierci Sulejmana Paszy nie doprowadziło do 
wyrzucenia tureckich przybyszów, a stworzenie sanktuarium wokół jego ciała, któ-
re wzmiankuje także Enverī67, pozwoliło przywrócić zdobywcom impet. Biorąc pod 
uwagę fakt, że Anonimowe Kroniki Osmańskie są gatunkiem typowym dla okre-
su panowania Murada II (1421–1451), można wskazać pewnego rodzaju przywią-
zanie do ziemi jako istotny aspekt kultury ġāzīch okresu przedimperialnego odróż-
niający ten sposób myślenia od późniejszego, ukształtowanego już za Mehmeda II, 
który znajduje odbicie w literaturze okresu złotego wieku za panowania Bajezyda II 
(1481–1512).

W dziele Enverī’ego obok stwierdzeń retorycznych (np. Orhan po czterdziestu la-
tach prowadzenia dżihadu przeszedł do wiecznej szczęśliwości, a przez kolejne trzy-
dzieści lat prowadził go Murad I68), znajdują się także inne opowiadania o ludziach 
pogranicza – jedne będące pograniczną legendą, inne mające osadzenie w rzeczywi-
stości, jednak pozostające w ścisłym związku z kulturą ludności pogranicznej.

Taką legendarną postacią jest Hāce Ömer, który porywa z Serbii piękną dziew-
czynę o imieniu Mara, co miało doprowadzić do konfliktu między Serbią a Osmana-
mi i bitwy na Kosowym Polu69. Hāce Ömer jako człowiek pogranicza funkcjonuje 
pomiędzy muzułmanami a niewiernymi. Doskonale zna wszystkie ich języki. Potrafi 
niezauważony wejść między niewiernych i porwać dziewczynę nocą z Nigebolı spo-
śród czterdziestu tysięcy pilnujących ją wojowników. W obliczu zbliżającej się kon-

66   Anonim Osmanlı Kroniği. [Osmanlı Tarihi (1299–1512)], red. N. Öztürk, İstanbul 2015, s. 21–
22. Przekład własny. 

67   Düstûrnâme-i Enverî, s. 27 (282–283).
68  Ibidem, s. 28 (286–287).
69  Ibidem, s. 28–29 (289–306).



126 Krzysztof Dobosz

frontacji zbrojnej sułtan wysyła Ömera, by zdobył informacje o wojskach serbskich. 
W tym przypomina nieco obraz Evrenosa prowadzącego zwiad na rozkaz sułtana, co 
zachowało się w kronice Neşrī’ego:

Opowiadają, że gdy władca szukał [odpowiedniego] człowieka, by móc rozpocząć akcję wywiadow-
czą (osm. casusluk), Hacı Evrenos Gazi, całując ziemię przed władcą, rzekł: „jeśli rozkażesz swe-
mu słudze (osm. kul), pójdę, z boską pomocą dokończę tę sprawę”. Władca zaś odrzekł: „Ty znasz 
lepiej pograniczne sposoby, idź”. Następnie Evrenos Gazi pomaszerował w kierunku zamku Üsküp 
z  czterdziestoma osobami, a  przybywszy niezauważony zabrał stamtąd kilku jeńców i  przywiódł 
władcy70.

Z kolei opowiadanie o rodzie Baltabeyoğlu z Ihtimanu jest zapewne historią praw-
dziwą, którą autor znał prawdopodobnie z pierwszej ręki71. Świadczy ono o poczu-
ciu niedocenienia ludzi północnych rubieży państwa. Baltabeyoğlu İlyas Bej towarzy-
szył Bajezydowi Błyskawicy na polu bitwy pod Ankarą heroicznie broniąc swojego 
władcy, aż został „rozsiekany na kawałki”. Timur zadziwiony męstwem İlyasa Beja 
miał pytać schwytanego Bajezyda, kto to jest, cóż to za pan, cóż to za sułtan, który tak 
dzielnie walczył? Bajezyd odpowiedział, że to żaden pan, lecz subaszy (tur. subaşı), 
czyli pomniejszy dowódca. Według Enverī’ego Timur wówczas zrozumiał, że Baje-
zyd był złym zarządcą, skoro takich ludzi nie czynił władcami krain72. Poeta poka-
zał przy pomocy tej opowieści, że pogranicze służy dynastii, ale czuje się przez dy-
nastię niedocenione. 

Enverī w krótki, dosadny i nieco przewrotny sposób ocenia syna Bajezyda, Musę 
Çelebi’ego. Zwraca uwagę, że nie walczył on z niewiernymi, co jest stwierdzeniem 
zaskakującym73. Jak wiadomo Musa rozpętał najazdy na ościenne państwa – ucier-
piało zwłaszcza Bizancjum74. Z pomocą w wyjaśnieniu tej kwestii przychodzą Ano-
nimowe Kroniki Osmańskie i opowiadania o prześladowaniach panów pogranicza, 
tutaj zwłaszcza passus o tym, że Evrenos musiał zjeść żabę, żeby wykazać się ślepo-
tą przed Musą:

Rumelijskich panów postrącał z wysokich urzędów. Widząc, jak odwrócili się od jego brata i stali 
się zdrajcami, zrozumiał, że od niego także się odwrócą. Rumelijczycy ostatnio mieli takie zwycza-
je i wciąż takie mieć będą. Jeśli na któregoś padło podejrzenie, oskarżano go i niektórych skazano 

70  Mevlânâ Mehmed Neşrî, Cihânnümâ. [Osmanlı Tarihi (1288–1485)], red. N. Öztürk, İstanbul 
2013, s. 129. Przekład własny. 

71   Düstûrnâme-i Enverî, s. 40–41 (424–435).
72  Ibidem, s. 41 (435).
73  Ibidem, s. 42 (454). 
      İki büçük yıl olur Musa emir / Bunlar itmez kafir ile dar ü gir 
74  Musa Çelebi nie był zainteresowany w powstrzymywaniu akyndżych (osm. aḳıncı) od łupieżczych 

rajdów na peryferiach, na których prowadził politykę wspierania jednych lokalnych władców przeciwko 
drugim. Swoją uwagę skierował zaś głównie ku Serbii i Bizancjum, gdzie zamierzał zaprowadzić bezpo-
średnie rządy osmańskie i włączyć ich tereny w system timarów. D. Kastritsis, The sons of Bayezid. Empi-
re building and representation in the Ottoman civil war of 1402–1413, Leiden–Boston 2007, s. 159–160. 



127Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

na śmierć, innych uwięziono. Wiedząc, co się święci, panowie rumelijscy wycofali się. Czekali co 
przyniosą wiatry władzy. Evrenos Bej ze strachu przed sułtanem Musą wydał się na pastwę ślepo-
ty. Sułtan Musa usłyszawszy, że Evrenos Bej oślepł, nie uwierzył i nakazał go przywieść do siebie. 
W miejsce mięsa kazał położyć przed nim ugotowaną żabę. „Jedz!” powiedział, chcąc zobaczyć, czy 
[Evrenos] przystanie – ponadto cały czas go sprawdzał. Evrenos zobaczył, że Musa jest bardzo za-
wzięty. Zaczął uderzać rękami to z jednej to z drugiej strony, jak to robią niewidomi. Musa rozka-
zał, aby podano mu jedzenie do rąk. Ten zaś wziąwszy jedną-dwie żaby, znów jakby nie wiedząc, 
uderzał. Gdy Musa Çelebi zobaczył Evrenosa Beja w takim stanie, uwierzył i rzekł: „Rzeczywiście 
oślepł”. I zezwolił, aby odwieziono go do jego posiadłości. Później, gdy sułtan Mehmed przeprawił 
się do Rumelii, Evrenos Bej natychmiast uciekł i przybył do Mehmeda. Musie zaś przekazano wia-
domość, że „Evrenos Bej uciekł do Mehmeda, ale także przejrzał na oczy”. Usłyszawszy wiadomość, 
Musa Çelebi zasmucił się i począł wyrzucać sobie, że go nie zabił. […] Sułtan Musa był dość groź-
ny (osm. yavuz). Rumelijczyków nie lubił, bo okazali się zdrajcami jego brata. Poza tym faworyzo-
wał swoich ludzi (osm. kul)75. 

Enverī zwrócił uwagę także na dwie wyprawy węgierskie lat 1443 i 1444 oraz 
na fakt, że przy pierwszej wyprawie Yanko przeszedł przez İzladı, bo nikt mu nie 
zagrodził drogi. Bitwę pod Warną nazywa ekber ġazā76. O innych podbojach tego 
okresu pisze fetḥ (np. Tesalonika 1430), czy też ḳitāl (np. najazdy na Albanię), 
lecz właśnie Warnę nazywa ġazą, rozumiejąc ją jako walkę w obronie pogranicza. 
Świadczy to o bardzo propaństwowej postawie poety. Mimo że w opowiadaniu o hi-
storii Osmanów kładzie własne akcenty, to jednak jest w zasadniczy sposób wier-
ny dynastii i państwu.

Z  perspektywy centrum i w  zasadzie bez odróżnienia pogranicza od centrum, 
dzieje Osmanów opisuje wierszowany poemat Selātīnnāme. Utwór pochodzi z ostat-
niej dekady XV stulecia i jest autorstwa poety Kemala, o którym wiadomości pocho-
dzą tylko z omawianego źródła i są bardzo skąpe77.

Wszystko, co dzieje się na pograniczu, w poemacie Kemala jest związane z dzia-
łalnością władcy. Można znaleźć jednak pewne wzmianki, które odwołują nas bezpo-
średnio do działań na pograniczu i poniekąd do kultury pogranicza się odwołują.

Wśród całego szeregu rad, które udziela Ertuğrul swojemu synowi Osmanowi 
nie ma żadnej, która odwoływałaby się do ġazy78. Jednak znajduje się w  tym dziele 
piękne opowiadanie o spotkaniu Ertuğrula, ojca Osmana, z sułtanem ‘Alāeddīnem I 
Keyḳubādem (1220–1237). Ta poetycka wizja jest bardzo zbliżona do podobnego wąt-
ku, który omawialiśmy wyżej u Enverī’ego. W wypadku Kemala, sułtan wskazuje 
nie konkretną geograficzną lokalizację, lecz społeczność akyndżych (osm. aḳıncı). 

75  Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân, red. N. Azmat, İstanbul 1992, s. 54. Przekład własny. 
76  Anda fursat virdi İslama Huza / Sındı kafir kıldılar ekber gaza 
     Düstûrnâme-i Enverî , s. 43–44 (467–470).
77  R. Anhegger, Selâtinnâme Müellifi Kemal. Hayat Ve Eserleri – Dil Ve Edebiyat Hakkında Görüş-

leri – Hikâyeler, „Türk Dil Ve Edebiyat Dergisi” 1952, t. 4, nr 4, s. 449. Poeta skarżył się, że jego dzieło 
nie znalazło uznania na osmańskim dworze; M. C. Mengüç, Histories of Bayezid, s. 380.

78  Kemal, s. 29–30 (355–368); F. Kaytaz, Erken Dönem Osmanlı Tarih Metinlerine Göre Osman 
Gazi’nin Orhan Gazi’ye Nasihatleri „Fatih Sultan Mehmet İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimle-
ri Dergisi” 2016, nr 7, s. 150n. 



128 Krzysztof Dobosz

Czyni Ertuğrula ich przywódcą79. Także wizja nadania bejliku Osmanowi przez sułta-
na jest rozbudowanym poetyckim obrazem. Co prawda Kemal wspomina, że Osman 
po ojcu objął przewodnictwo akyndżych (osm. aḳıncı), a  sułtan dał mu chorągiew 
islamu80, ale większość tego opisu daje wrażenie świętowania objęcia władzy beja 
i na tym przede wszystkim skupia się Kemal81. Autor Selātīnnāme opisując podbo-
je pierwszych władców, wskazuje na miejsca odebrane niewiernym zgodnie z osmań-
ską tradycją historiograficzną. Opis przebycia cieśnin czarnomorskich przez Sulejma-
na Paszę podobnie jak u Aḥmedī’ego zajmuje stosunkowo dużo miejsca w stosunku 
do całości utworu. Znajdują się w nim opisy walk, opowieść o przebiegu wydarzeń, 
jednak wszystko to w klimacie zdobywania kolejnych ziem przez przedstawiciela dy-
nastii. Jest to bardziej fetḥ – po prostu podbój – niż ġazā. Odwołania do ġazy są bar-
dzo nieliczne i pośrednie82.

Ġazā jest wykorzystywana przez autora jako topos literacki83, ale o wiele mniej-
szym znaczeniu niż w dziełach Aḥmedī’ego i Enverī’ego. Choć znaleźć można w dzie-
le Kemala wątki jakby wyjęte z dzieła Aḥmedī’ego (np. ludzie Sulejmana Paszy palą 
kościoły, a budują meczety84), to nie są one tak liczne. W opisach zdobycia Bursy 
i İzniku właściwie nie pojawia się kontekst ġazy. Miasta zostają zdobyte, bo tego pra-
gnął władca85. Nieco inaczej wygląda opis zdobycie Edirne, bardziej przypominają-
cy działania ġāzīch86.

Z punktu widzenia kultury ġāzīch Kemal podkreśla rolę jasyru – zdobywania nie-
wolników87. Przy okazji opowiadania o  podbojach Osmana powtarza wielokrotnie 
stwierdzenie esīri bi-nihāyet getürürler – sprowadzają jeńców bez końca88. To, co 
dla Aḥmedī’ego było praktyczną konsekwencją ġazy, swego rodzaju benefitem89, 
podobnie zresztą jak dla Baḫşī’ego, w przypadku Kemala bezceremonialnie wysuwa 
się na pierwszy plan, jako istota aḳınu.

79  Kemal, s. 26–29 (295–336). Użycie przez poetę terminu aḳıncı w znaczeniu ġāzī jest jednym ze 
świadectw na wymienne stosowanie tych dwóch słów. Zob. wyżej, s. 117, przyp. 10.

80  Kemal, s. 33 (382–383).
81  Ibidem, s. 33–35 (380–402).
82  Ibidem, s. 55 (628). 
      Cihâna tekbîr âvâzı yayıldı / İşidüp kâfir ol yirde bayıldı 
83  Por. H. W. Lowry, The nature, s. 18. 
84  Kemal, s. 60 (683). 
85  Ibidem, s. 50–51 (568–589).
86  Ibidem, s. 63 (734n). 
87  Ibidem, s. 43 (493, 497, 500).
      Alur bunları hep küffâr elinden / Esîr idüp kimin biçdi bilinden
      […] Salup akıncı illeri ururlar / Esîri bî-nihâyet getürürler
      […] Salar akıncı girü il ururlar / Esîri bî-nihâyet getürürler 
88  Ibidem, s. 43 (497, 500).
89  H. W. Lowry widzi w tym niekonsekwencję poety. Jednak P. Fodor zwracał już wcześniej uwagę, 

że nie można uważać strony religijnej jedynie za fasadę, co według uczonego jest typowe dla nowoczes
nej nauki. Osmanowie niewątpliwie uważali, że ich zwycięstwa są pokłosiem szczególnej misji i błogo-
sławieństwa Allaha. P. Fodor, op. cit., s. 53–54; H. W. Lowry, The nature, s. 18–19. 



129Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

Do ġazy i jasyru odwołują się także dwie spośród rad, które Osman daje swoje-
mu synowi Orhanowi. Jedna z nich dotyczy nie zaprzestawania prowadzenia ġazy, 
ale co ciekawe, istotne z punktu widzenia poety Kemala jest dobre obchodzenie się 
z jeńcami:

Wziętego w jasyr wroga nie dręcz / Byś od Boga otrzymał zapłatę w niebie
[…]
Życie na świecie spędź, prowadząc ġazę / Pragnieniem uczyń ukarać nie
wiernego90.

	
Z tego samego okresu, co Selātīnnāme pochodzi utwór bardzo od niego różny, znany 
jako Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa91. Jest ideowo zdecydowanie bliższy do Tevārīḫ-i Mülūk-i 
Āl-i  ‘Oṡmān, jednak w porównaniu do tekstu Aḥmedī’ego dużo bardziej rozbudo-
wany i wielowarstwowy. Pomimo upływu około stu lat od momentu, w którym żył 
i tworzył Aḥmedī, obraz kultury pogranicznych ġāzīch został ukazany w bardzo po-
dobnym tonie.

O jego autorze, poecie Baḫşī’m, nie wiemy niemal nic. Swój tekst w całości po-
święcił opisowi wydarzeń, które doprowadziły do bitwy na Krbawskim Polu stoczo-
nej 9 września 1493 r. między oddziałami bana Chorwacji Imré Derencsényi’ego oraz 
sandżakbeja Bośni znanego jako Hadım lub Derviş Ya‘ḳūb Paşa. Jest to źródło szerzej 
nieznane – jak dotąd było przedmiotem bardzo nielicznych opracowań92. Należy je 
rozpatrywać w szerszym kontekście muzułmańskiej literatury pogranicznej, bowiem 
prezentuje cechy zarówno eposu bohaterskiego, jak i dzieła katechetycznego, będące-
go przewodnikiem dla ġāzīch. Ze względu na treść sytuuje się na pograniczu gatunku 
ġazavātnāme oraz ‘ilm-i ḥāl, zaś z perspektywy kompozycji jest to (podobnie, jak wy-
żej omawiane dzieła) meṡnevī, czyli wierszowany epos. Język nosi cechy poezji dy-
wanowej. Nie jest znana data ukończenia utworu, jednak ze względu na dość dokład-
ny opis wydarzeń poprzedzających bitwę na Krbawskim Polu można przypuszczać, 
że powstało niedługo po nich (ostatnie lata XV w.), co jest cechą typową dla utworów 
z gatunku ġazavātnāme. Jego rękopis znajduje się w bibliotece Uniwersytetu w Up-
psali, obejmuje 134 karty zapisane pismem neshi93.

90  Kemal, s. 46 (523, 530), przekład własny; F. Kaytaz, op. cit., s. 152–153. 
91   Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa. 
92  Autorem bardzo pomocnej w pracy nad tekstem transkrypcji przygotowanej w ramach niepubli-

kowanej pracy magisterskiej na Dumlupınar Üniversitesi w Kütahyi jest M. Ali Yıldırım. Zawiera ona 
także bardzo zwięzłe omówienie dzieła. M. A. Yıldırım, Yakup Paşa Gazavatnamesi, Latin Harfleri-
ne Çevrilmesi ve Değerlendirilmesi, Yüksek Lisans Tezi, konsultacja: H. B. Karadeniz, Kütahya 2014. 
Na bazie omawianego utworu powstał także artykuł poświęcony jednemu z problemów jego strony ję-
zykowej: A. İğci, K. Uysal, Osmanlı Sahası Eserlerinden Tarih-i Yakub Paşa’da /ŋ/ Sesinin Nun-Kefle 
Yazılması „Korkut Ata Türkiyat Araştırmaları Dergisi” 2014, t. 14, s. 424–430. Nie zauważa natomiast 
tego źródła İ. Hakkı Mercan w artykule mającym zbierać utwory typu ġazavātnāme; İ. H. Mercan, Türk 
Tarihinin Kaynaklarından Olan Bazı Menakıbname Ve Gazavatnameler Hakkında „Balıkesir Üniversite-
si Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi” 2003, t. 6, nr 10, s. 126–127.

93   Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa. 



130 Krzysztof Dobosz

Najważniejszym punktem wspólnym z utworami wyżej przywołanymi jest po-
chwała walki z niewiernymi94. Autor wyjaśnia, że aḳın (czyli ġazā) oznaczał świę-
to dla ġāzīch, ponieważ nikt nie pozostawał biedny95. Ubolewa jednak, że wśród 
ġāzīch istniała mocna tendencja do ulegania rządzy łupów96. Dlatego też włożył wie-
le wysiłku, by przekonać swoich odbiorców, że nie powinny nimi kierować tylko do-
bra materialne i chęć zysku. Ten rys katechetyczny przejawia się także w nauczaniu 
o tym, że poległy ġāzī nie umiera, lecz żyje wiecznie97.

Czymś, co czyni Tariḫ-i  Ya‘ḳūb Paşa szczególnie wartościowym tekstem dla 
poznania kultury ġāzīch jest to, że obok warstwy czysto duchowej podaje cały ze-
spół praktycznych rad, które dają pewien wgląd w życie na pograniczu bośniackim 
na przełomie XV i XVI w. Można je podzielić na cztery grupy: 1) oficjalne stosunki 
między ġāzīmi a nie muzułmanami, 2) stosunki prywatne, 3) ġazā jako taka i 4) sto-
sunek ġāzīego do padyszacha.

Autor zwraca uwagę, by nie przywiązywać się szczególnie do pokoju zawar-
tego z  niewiernymi  – należy szerzyć dżihad98. Zabroniona jest także przyjaźń 
z chrześcijanami99. Takie podejście w sposób zasadniczy odróżnia obraz pograni-
cza Baḫşī’ego od tego zarysowanego przez Enverī’ego. Jest to zresztą zgodne z ce-
chami katechizmów ‘ilm-i ḥāl, których celem było ustalenie zasad funkcjonowa-
nia ġāzīch. Dalej Baḫşī naucza, że nie należy wyciągać nawet ręki do niewiernych, 
zwłaszcza jeśli są wojownikami100. Pod żadnym pozorem nie wolno zdradzać nie-
wiernym swoich tajemnic101. Wróg się maskuje, zachowuje tajemnicę, dlatego też 
nie można go być pewnym. Należy zawsze widzieć okazję do tego, by się w dżiha-
dzie nie zatrzymywać102.

Jeśli ġāzī zaprzestaną walczyć, to dodaje to sił niewiernym. Niewierni są zakła-
mani i spiskują, łączą się, by zniszczyć islam. Dlatego też ich budynki należy burzyć, 

94  Ibidem, 23v–24r.
95  Ibidem, 86v–87r.
96  Ibidem, 40v–42r. Na fakt, że świecka motywacja stała się podstawą do prowadzenia wojny na 

poziomie państwowym zwraca uwagę A. Nuri Yurdusev; A. N. Yurdusev, op. cit., s. 199. Wątek łupów 
jako zasadniczego stymulatora tureckich wojowników na pograniczu jest jednym z ważniejszych elemen-
tów współczesnej dyskusji o tym, czym ġazā jest. Szczególną uwagę na to zwracał H. Lowry, który uznał 
Osmanów za „predatory confederacy”, a ġāzīch za „predatory brotherhood”. W innym ze swoich tekstów 
przytacza list szejcha Aḳ Şemseddīna do Mehmeda II pisany w trakcie oblężenia Konstantynopola, w któ-
rym przekonuje on władcę, że gdyby nie rządza łupów, to nie zostałby nikt, kto chciałby walczyć. H. Low-
ry, The nature, s. 56–57, 69–70; idem, Some thoughts, s. 49–50.

97   Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa, 24r, 42v, 118v. 
98  Ibidem, 1v–2v.
99  Ibidem, 9v.
100  Ibidem.
101  Ibidem, 30r.
       İki kāfir birbirile olsa dost / Biri düşmen ola ṣanma biri dost 
       Biri düşmen olsa ol biri dahī / Düşmen olur bellü bilkıl iy aḫī 
       Sırrını ṣaḳlar anuñ virmez ele / Biri gör dīn ehlini ḳomaz ile
102  Ibidem, 2v.



131Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

a ich samych zabijać103. Jeśli społeczność pogranicza porzuca dżihad, to staje się to 
przyczyną wielu problemów, a przede wszystkim utraty ziemi, co jest tu pokazane 
jako chyba największe zagrożenie104, ale także utraty bogactwa, rozdwojenia, niezgo-
dy w społeczeństwie105. Autor w ostrych słowach potępia takie zachowanie jako zdra-
dę muzułmanów i islamu. Zdobyta ziemia miała zatem szczególną wartość dla ġāzīch. 
Ten rys dzieła Baḫşī’ego można skorelować z  poczuciem wartości zdobytej ziemi 
propagowanym przez Enverī’ego.

Elementem świadczącym o wadze procesu tworzenia powiązań między centrum 
a pograniczem w ramach centralizacji i  zmiany roli władcy z pierwszego spośród 
równych na suwerena106 jest propagowanie posłuszeństwa padyszachowi107 – ele-
ment, który nie jest tak mocno uwypuklony w dziele Aḥmedī’ego, co jednak jest zro-
zumiałe: Aḥmedī pisał dla władcy108, a Baḫşī dla szerszego grona odbiorców.

Rady, które daje Baḫşī, nie dotyczą tylko ġāzīch, ale także udziela ich poniekąd 
padyszachowi. Padyszach powinien sprawiedliwie sprawować rządy wobec woj-
ska109. Musi także prowadzić dżihad i  zaprowadzać sprawiedliwość110. Z drugiej 
zaś stronu wojsko nie powinno się przeciw padyszachowi buntować, bo to on pro-
wadzi ġazę111. Dzięki padyszachowi jest spokój wewnętrzny, jest zapewniony po-
rządek w państwie. Padyszach jest cieniem Boga na ziemi, a posłuszeństwo wo-
bec padyszacha jest cnotą, która może zaważyć na niebie ġāzīego112. W tym samym 
miejscu można znaleźć także odwołanie do służby państwu. Służba, której się nie 
uczyniło, nie zostanie przez to państwo dostrzeżona – konstatacja przyziemna, pro-
sta, ale istotna113.

103  Ibidem, 7v.
  Küfr evinüñ yıḳagör bünyādını / Durmadın öldüregör ḫoryādını 
  Ta kim arta dīn ü islām şevketi / Ẓāhir ola ehl-i dīnüñ devleti 

104  Ibidem, 8r.
  Ucuñ ehli ki ideler terk-i cihād / Ġayride ü anda olur çok fesād
  Şol güne ki anuñ ‘aẕābı ‘ām ola / Ol günehden niçeler bed nām ola 
  Ulu gici cümlesi andan dede / Kim ola kimi diyārın terk ide 

105  Ibidem, 9r. 
106   Na zmianę tego paradygmatu za panowania Mehmeda II zwrócił uwagę A.  Nuri Yurdusev; 

A. N. Yurdusev, op. cit., s. 198.
107   Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa, 43r, 83r.
108  Zmiana, która zaszła w pozycjonowaniu się padyszacha w stosunku do pogranicznych ġāzīch, 

sprawiła, że o ile w epoce przedimperialnej walka na pograniczu opierała się na idei towarzyszy broni 
(jednym z nich był władca), o tyle w epoce imperialnej, za panowania Mehmeda II, coraz bardziej dążono 
do ustawienia sułtana ponad ġāzīmi, którzy stali się jego poddanymi. A. N. Yurdusev, op. cit., s. 198.

109   Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa, 5r–v.
110  Ibidem, 55v.
111  Ibidem, 5r–6r, 83r–v.
112  Ibidem, 43r.

 Pādişāhuñ emrini ṭutan kisi / Pādişāh olur anuñ āḫir işi
113  Ibidem.

 Çekmeyen zaḥmet yetişmez rāḥata / İtmeyen ḫiẕmet irişmez devlete



132 Krzysztof Dobosz

Tarih-i Ya‘ḳūb Paşa jako dzieło wielowątkowe, zawiera pewne elementy pogra-
nicznych eposów bohaterskich, takie jak wyeksponowanie postaci dowódcy, san-
dżakbeja Bośni, Ya‘ḳūba Paszy. Nie jest on jednak bohaterem podobnym do Hāce 
Ömera z dzieła Enverī’ego. Jest pokazany w utworze jako mistyk – wzór do naśla-
dowania w aspekcie duchowości i panowania nad rządzami. To czyni go świetnym 
wojownikiem i postacią górującą nad innymi protagonistami opowieści114. 

Bardzo „pogranicznym” w  swym charakterze obrazem jest uczta po bitwie, 
gdzie ġāzī świętują w  namiocie Ya‘ḳūba Paszy w  obecności pojmanych banów, 
m.in. Imré Derencsényi’ego. Wywiązuje się rozmowa, jest wiele pytań ze strony 
ġāzīch o to, co się wydarzyło chwilę wcześnie np. czy rzeczywiście chrześcijanie 
nie mieli świadomości zbliżania się Turków115. Ta scena wywołuje wrażenie pew-
nej bliskości i zaciekawienia drugą stroną, tak charakterystycznego dla tradycji po-
granicznych eposów.

Wnioski

Wśród przeanalizowanych czterech utworów znajdują się teksty w  sposób prze-
krojowy obejmujące cały XV w. Poemat Aḥmedī’ego pochodzi z pierwszej dekady 
tego stulecia, utwór Enverī’ego powstał nieco ponad dekadę po zdobyciu Konstan-
tynopola, zaś dzieła Kemala i Baḫşī’ego reprezentują ostatnią dekadę XV w. uka-
zując dwa etapy w  funkcjonowaniu państwa osmańskiego: epokę przedimperial-
ną i epokę imperialną (tę ostatnią z punktu widzenia złotego wieku historiografii). 
Mimo to wykazują one wiele cech wspólnych. Wszystkie wpisują się w ówczesny 
trend literacki nakazujący uczynienie z toposu ġazy ważnego elementu dzieła lite-
rackiego. Łączy on w nich różne punkty widzenia. Ten element tworzenia powią-
zań – nie tyle po dwóch stronach granicy, ile wewnątrz – najmocniej przebija z dzie-
ła Baḫşī’ego, który kieruje swoje rymy zarówno do sułtana jak i do pogranicznego 
ġāzīego; do człowieka zainteresowanego wzbogaceniem się, jak i do tego, którego 
motywacja była religijna. Potwierdza to ustalenia poczynione wcześniej w literatu-
rze osmanistycznej, zgodnie z którymi ġazā nie była domeną jednej grupy społecz-
nej, lecz łączyła różne grupy i była pojęciem kształtowanym w zależności od ich 
sposobu myślenia i celu.

Poeci mocno powiązani z  tradycjami grupy społecznej ‘ulamā’, tj. Aḥmedī 
i Baḫşī, nawołują do eksterminacji niewiernych, wymagają odcięcia się od kon-
taktów z nimi i wspólnego funkcjonowania, zachęcają do ciągłego prowadzenia 
walki, co uważają za przejaw zdrowia społecznego. W ten sposób budują kulturę 
pogranicza będącą w kontrze do kultury klasycznej pozbawiając ją elementu „spo-
tkania z  innym”. Wpisują się tym samym w nurt starający się narzucić większą 

114  Ibidem, 50v–51v, 54r, 82r–v, 96v–98r, 115r.
115  Ibidem, 114r–v.



133Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

kontrolę nad funkcjonowaniem ġāzīch. Ponadto dbają o napływ nowych chętnych 
do walki, co dla władzy mogło być korzystne. Zachęty wzbogacenia się, a przy 
okazji zyskania niebieskich szczęśliwości po śmierci, są świadectwem, że motyw 
materialny i duchowy funkcjonowały obok siebie. Oczywiście ten wątek zahacza 
o nauczanie wiary i kształtowanie postaw moralnych, takich jak panowanie nad 
żądzami, zwłaszcza chciwością (naturalną w tym środowisku), nauczanie postaw 
religijnych i ascetycznych, a  także przypominanie o aspekcie eschatologicznym. 
Trzeba także zwrócić uwagę na bardzo silny imperatyw moralny, na który wskazu-
je Aḥmedī: ġazā jest wolą Boga i sposobem postępowania przodków, którego kon-
tynuacja jest okazaniem im szacunku. Poemat Baḫşī’ego, Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa, jest 
szczególnie wartościowy ze względu na to, że z bardzo bliskiej perspektywy po-
kazuje kulturę ġāzīch.

Kemal wykorzystując topos ġazy pokazuje punkt widzenia centrum, a konkret-
niej pałacu, który realizuje cele dynastyczne. Jest wśród nich kult państwa i jego in-
stytucji, co widać w podkreślaniu przywództwa władcy oraz rozszerzania państwa 
poprzez podbój. Istotne jest także wskazanie, że za rajdami ġāzīch kryje się moty-
wacja związana ze sprowadzaniem niewolników i łupami, która istnieje obok silnie 
promowanych motywacji religijnych. 

Nie sposób nie zgodzić się jednak, że łupy były głównym celem wojowników 
wyruszających do walki. Dopóki w oficjalnej historiografii radzono sobie z masko-
waniem tej postawy, nie stanowiło to problemu. Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa Baḫşī’ego jest 
jednak świadectwem typowego dla okresu imperialnego powszechnego nastawienia 
na wzbogacenie, które wymagało reakcji ze strony uczonych muzułmańskich. Ude-
rza to bardzo mocno w teorię Witteka i pokazuje jak dobrze osmańska propaganda 
potrafiła kamuflować rzeczywiste intencje w ramach oficjalnej retoryki.

Bardzo związany z tradycjami pogranicza sięgającymi pierwszego stulecia pod-
bojów islamskich jest Enverī. Niewątpliwie jest pod wpływem kultury znanej z dzieł 
prozatorskich związanych z pograniczem, takich jak Anonimowe Kroniki Osmań-
skie. Jego dzieło jest silnie osadzone w szerszej tradycji eposów pogranicznych. Lu-
dzie pogranicza są w nim bohaterami, jak Hāce Ömer; są ofiarami, jak Baltabeğoğlu 
İlyas Bej. Są też bardzo chętni do prowadzenia ġazy, ale mają poczucie odrzuce-
nia, pewnego pokrzywdzenia ze strony centrum, które powinno przewodzić walce. 
Tekst Düstūrnāme jest także świadectwem przenikania się kultur. Istotnym elemen-
tem sposobu myślenia Enverī’ego, który do tej pory, jak się wydaje, nie był obecny 
w literaturze, jest przywiązanie do zdobytej w wyniku ġazy ziemi. Staje się ona oso-
bistą ojczyzną, a nie tylko kolejnym terytorium dodanym do domeny islamu. Ojczy-
zna ta wymaga obrony i trzeba robić wszystko, by nie została utracona – ten sposób 
postrzegania zdobytego terytorium Enverī dzieli z poetą Baḫşī’m.



134 Krzysztof Dobosz

BIBLIOGRAFIA

Źródła
Ahmedî, Dâstân ve Tevârîh-i Mülûk-i Âl-i Osman [w:] Osmanlı Tarihleri I, red. N. Atsız, İstanbul 1949, 

s. 1–35. 
Anonim Osmanlı Kroniği. [Osmanlı Tarihi (1299–1512)], red. N. Öztürk, İstanbul 2015.
Anonim, Tevârîh-i Âl-i Osmân, red. N. Azmat, İstanbul 1992. 
Le destan d’Umur Pasha, red. I. Mélikoff-Sayar, Paris 1954. 
Düstûrnâme-i Enverî. Osmanlı Tarihi Kısmı (1299–1465), red. N. Öztürk, İstanbul 2003.
Kemal, Selâtîn-Nâme (1299–1490), red. N. Öztürk, Ankara 2001.
Mecmu‘a-yı münşeāt Ferīdūn Beg, İstanbul 1274 [AD 1858].
Mevlânâ Mehmed Neşrî, Cihânnümâ. [Osmanlı Tarihi (1288–1485)], red. N. Öztürk, İstanbul 2013.
Sehî Bey, Tezkire. „Hest Behşt”, İstanbul 1980. 
Sılay K., Ahmedī’s history of the Ottoman dynasty, „Journal of Turkish Studies” 1992, nr 16, s. 129–200.
Şükrullah, Behcetüttevârîh [w:] Osmanlı Tarihleri I, red. N. Atsız, İstanbul 1949, s. 37–76.
Tariḫ-i Ya‘ḳūb Paşa, Uppsala universitetsbibliotek, MS 55587.
Taşköprülüzâde, Osmanlı Bilginleri, tłum. M. Tan, İstanbul 2019. 
Yıldırım M. A., Yakup Paşa Gazavatnamesi, Latin Harflerine Çevrilmesi ve Değerlendirilmesi, Yüksek 

Lisans Tezi, konsultacja: H. B. Karadeniz, Kütahya 2014. 

Opracowania
Anhegger R., Selâtinnâme Müellifi Kemal. Hayat Ve Eserleri – Dil Ve Edebiyat Hakkında Görüşleri – 

Hikâyeler, „Türk Dil Ve Edebiyat Dergisi” 1952, t. 4, nr 4, s. 447–470.
Anooshahr A., The ghazi sultans and the frontiers of islam. A comparative study of the late medieval 

and early modern periods, London–New York 2009.
Darling L., Contested territory: Ottoman holy war in comparative context, „Studia Islamica” 2000, nr 91, 

s. 133–163.
Darling L., Reformulating the gazi narrative: when was the Ottoman state a gazi state?, „Turcica” 2011, 

nr 43, s. 13–53.
Döğüş S., Osmanlılarda Gaza İdeolojisinin Tarihi Ve Kültürel Kaynakları, „Belleten” 2008, t. 72, nr 265, 

s. 817–888.
Emecen F. M., Gazâya Dâir. XIV. Yüzyıl Kaynakların Arasında Bir Gezinti [w:] idem, İlk Osmanlılar 

Ve Batı Anadolu Beylikler Dünyası, İstanbul 2010, s. 75–85.
Erginbaş V., Enveri [w:] The encyclopaedia of islam three, red. K. Fleet et al., Leiden–Boston 2023, s. 16–19.
Flemming B., The poem in the chronicle: the use of poetry in early Ottoman historiography [w:] eadem, 

Essays on Turkish literature and history, Leiden–Boston 2018, s. 344–351.
Fodor P., Aḥmedī’s Dāsitān as a source of early Ottoman history, „Acta Orientalia Academiae Scientiarum 

Hungaricae” 1984, t. 38, nr 1–2, s. 41–54.
Gheorghe A., Mental frames and textual strategies in mid–14th century Byzantine-Turkish sources on the 

beginnings of the Anatolian Turks in Europe „Südost-Forschungen” 2021, t. 80, nr 1, s. 1–18.
Gheorghe A., The metamorphoses of power. Violence, warlords, aḳıncıs and the early Ottomans (1300–

1450), Leiden–Boston 2022.
Imber C., The legend of Osman Gazi [w:] The Ottoman Emirate (1300–1389), red. E.  Zachariadou, 

Rethymnon 1993, s. 67–75.
Imber C., The Ottoman dynastic myth, „Turcica” 1987, nr 19, s. 7–20. 
Inalcik H., Imperium Osmańskie, Epoka klasyczna 1300–1600, tłum. J. Hunia, Kraków 2006.
Inalcik H., The rise of the Ottoman historiography [w:] Historians of the Middle East, red. P.  Holt, 

B. Lewis, London 1962, s. 152–167.
Jennings R. C., Some thoughts on the gazi-thesis, „Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes” 

1986, nr 76, s. 151–161. 



135Na pograniczu poezji i historiografii. Kultura bałkańskich ġāzīch...

Kafadar C., Between two worlds. The construction of the Ottoman state, Berkeley 1995.
Káldy-Nagy G., The Holy War (jihād) in the first centuries of the Ottoman Empire, „Harvard Ukrainian 

Studies” 1979–1980, t. 3–4, nr 1, s. 467–473.
Kastritsis D. J., The sons of Bayezid. Empire building and representation in the Ottoman civil war of 

1402–1413, Leiden–Boston 2007. 
Kaytaz F., Erken Dönem Osmanlı Tarih Metinlerine Göre Osman Gazi’nin Orhan Gazi’ye Nasihatleri, 

„Fatih Sultan Mehmet İlmî Araştırmalar İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi” 2016, nr 7, s. 147–163.
Köprülü M. F., Les origines de l’Empire Ottoman, Paris 1935. 
Lapidus I. M., Tribes and state formation in Islamic history [w:] Tribes and state formation in the Middle 

East, red. Ph. S. Khoury, J. Kostiner, Berkeley–Los Angeles–Oxford 1990, s. 25–47. 
Lindner R. P., What Was a nomadic tribe?, „Comparative Studies in Society and History” 1982, t. 24, 

nr 4, s. 689–711. 
Lemerle P., L’Emirat d’Aydin, Byzance et l’Occident, Paris 1957. 
Lowry H. W., The nature of the early Ottoman state, New York 2003.
Lowry H. W., Some thoughts on the meaning of gaza and akın in early Ottoman usage [w:] The Ottoman 

Empire: Myths, realities and “black holes”. Contributions in honour of Colin Imber, red. E. Kermeli, 
O. Özel, Istanbul 2006, s. 47.

Mengüç M. C., Bringing the past together: Ahmedi’s narrative of Ottoman history and two later texts [w:] 
Studies in islamic historiography. Essays in honour of professor Donald P. Little, red. S. G. Massoud, 
Leiden–Boston 2020, s. 125–144.

Mengüç M. C., Histories of Bayezid I, historians of Bayezid II: Rethinking Late fifteenth-century Ottoman 
historiography, „Bulletin of School of Oriental and African Studies” 2013, t. 76, nr 3, s. 373–389, 
https://www.cambridge.org/core/journals/bulletin-of-the-school-of-oriental-and-african-studies/ar-
ticle/abs/histories-of-bayezid-i-historians-of-bayezid-ii-rethinking-late-fifteenthcentury-ottoman-hi- 
storiography/7FF67B09E9CF89780E8EE8BC55404610 [dostęp: 12.11.2025].

Mercan İ. H., Türk Tarihinin Kaynaklarından Olan Bazı Menakıbname Ve Gazavatnameler Hakkında 
„Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi” 2003, t. 6, nr 10, s. 107–130.

Schmitt O. J., Kiprovska M., Ottoman raiders (akıncıs) as a driving force of early Ottoman conquest 
of the Balkans and the slavery-based economy, „Journal of the Economic and Social History of the 
Orient” 2022, nr 65, s. 497–582.

Stavrides Th., The Sultan of vezirs. The life and times of the Ottoman Grand Vezir Mahmud Pasha An
gelović (1453–1474), Leiden–Boston–Köln 2001.

Togan I., Ottoman history by inner Asian norms [w:] New approaches to state and peasant in Ottoman 
history, red. H. Berktay, S. Faroqhi, Abingdon–New York 2016. 

Wittek P., The rise of the Ottoman empire, London 1938.
Yurdusev A. N., Ottoman conceptions of war and peace in the classical period [w:] Just wars, holy wars, 

and jihads. Christian, Jewish and muslim encounters and exchanges, red. S. H. Hashmi, Oxford 
2012. 


