
CZASOPISMO PRAWNO-HISTORYCZNE
Tom XLV — 1993 — Zeszyty 1 - 2

ANDRZEJ DZIADZIO (Kraków) 
c

Wolność wyznania i sumienia a przymus religijny 
w austriackiej monarchii konstytucyjnej (1867-1914)

Wolność wyznania i sumienia w Austrii wiązała się nierozerwalnie 
z przełamaniem dominującej pozycji religii katolickiej. Proces ograniczania roli 
Kościoła katolickiego zapoczątkowały rządy cesarza Józefa II, którego polityka 
zmierzała do całkowitego podporządkowania Kościoła państwu. Józefinizm 
dążył wyraźnie do uczynienia z organów kościelnych przedłużenia władzy 
świeckiej. Dobitnym tego przykładem było powierzenie proboszczom funkcji 
urzędników stanu cywilnego.

Przejawem nieufności Józefa II do kleru katolickiego było odebranie mu 
kierownictwa szkół i prawa do cenzury książek. Ważnym wreszcie aspektem 
józefinizmu była reforma mająca na celu ustanowienie swobody wyznania. 
Z inicjatywy cesarza doszło do ogłoszenia w 1781 r. „patentu tolerancyjnego”, 
który wprowadził swobodę wykonywania czynności religijnych dla protestantów 
i wyznawców prawosławia1.

Patent uregulował sprawę przynależności religijnej dzieci z małżeństw 
mieszanych. Gdy ojciec był katolikiem, dzieci miały być wychowywane w wierze 
katolickiej. Jeśli jednak był dysydentem, to jego wyznanie przejmowali jedynie 
synowie. Natomiast córki przejmowały wyznanie matki. Ustawodawstwo 
józefińskie zerwało także z zasadą, że wystąpienie z Kościoła katolickiego było 
zabronione i prawnie karane. Dopuszczalne stało się przechodzenie z wyznania 
katolickiego na ewangelickie.

Regulacja jednak tego, jak owa zmiana wyznania wpływała na ustalenie 
wyznania dziecka, zachowywała już uprzywilejowanie religii katolickiej. Przyjęta 
w tym zakresie norma prawna określała, że w przypadku przejścia rodziców 
z katolicyzmu na jedno z wyznań niekatolickich dzieci pozostawały przy wierze

1 F. M a a s s, Der Josephinismus. Quellen zu seiner Geschichte in Österreich 1760-1790, Bd. 2, 
Wien 1953, s. 46-50. Zob. także: F. Fejtö, Józef II. Habsburg rewolucjonista PIW, Warszawa 1993, 
s. 149-158.



66 Andrzej Dziadzio

katolickiej aż do ukończenia 18 roku życia. Przepis ten nie dotyczył sytuacji, 
w której nastąpiło przejście z innego wyznania na katolickie. Wtedy niepełnoletnie 
dzieci zmieniały wyznanie wraz z rodzicami2. Ten stan prawny przetrwał do 1868 r.

2 S. Grodziski, Historia ustroju społeczno-politycznego Galicji 1772-1848, PAN — Oddział 
w Krakowie. Prace Komisji Nauk Historycznych, nr 28, s. 124-125.

3 Die Habsburger Monarchie 1848-1918, Bd. IV; Die Konfessionen, Wien 1985, s. 30-47. Ustawy 
majowe, regulujące w kolejności sprawy małżeńskie, stosunek szkoły do Kościoła i kwestie 
międzywyznaniowe obywateli, wywołały ostry protest hierarchów katolickich. Biskupów, którzy 
wezwali do przeciwstawienia się nowemu ustawodawstwu, spotkały sankcje karne. Galicyjski 
kontekst ówczesnych wydarzeń omówił J. P a ł o s z, Sprawy kościelno-polityczne na forum 
galicyjskiego Sejmu krajowego w okresie „austriackiego Kulturkampfu” (1861-1874), Studia 
Historyczne, R. XXVIII, 1985, z. 3.

Ogólną charakterystykę ustawy o powszechnych prawach obywateli przedstawił E. M e 1 i c h a r, 
Die Freihentsrechte der Dezember-Verfassung 1867 und ihre Entwicklung in der reichsgerichtlichen 
Judikatur, w: „österreichische Zeitschrift für öffentliches Recht”. Bd. XVI, Wien 1966. W polskiej 
literaturze przedmiotu ustawę wyznaniową z 1868 r. omówił K. Grzybowski, Historia państwa 
i prawa Polski, t. IV: Od uwłaszczenia do odrodzenia państwa, s. 362-364. Autor bardzo selektywnie 
podszedł do poglądow judykatury w zakresie stosowania przepisów ustawy. Dlatego wyciągnął wiele 
wniosków mylnych i nieścisłych.

4 Staatsgrundgesetz vom 21. Dezember 1867 über die allgemeinen Rechte der Staatsbürger für 
die im Reichsrathe vertretenen Königreiche und Länder (RGBL 142/1867).

5 Staatsgrundgesetz vom 21. Dezember 1867 über die Einsetzung eines Reichsgerichtes (RGBL 
143/1867).

Reformy józefińskie nie zapewniły całkowitej wolności wyznania i sumienia. 
Deklarował ją dopiero konstytucjonalizm z okresu Wiosny Ludów. Zawarty 
jednak wkrótce przez Austrię konkordat z 1855 r. odchodził wyraźnie od idei 
wolności wyznania, przyznając Kościołowi katolickiemu nadrzędną pozycję 
w państwie. Nie bez powodu więc u początków ery konstytucyjnej kwestia 
równouprawnienia wyznań wyznaczyła jeden z ważniejszych kierunków zmian 
ustawodawczych, które musiały wywołać konflikt z Kościołem. Jego kul­
minacyjnym punktem stało się uchwalenie ustawy zasadniczej o powszechnych 
prawach obywateli z 21 grudnia 1867 r. i ustaw majowych z 1868 r. Wydarzenia 
owych lat zyskały sobie miano „austriackiego Kulturkampfu”3.

1. Artykuł 14 wspomnianej ustawy postanawiał: Każdemu poręcza się zupełną 
swobodę wiary i sumienia4. W drugim zdaniu artykuł ten wyrażał zasadę, że 
używanie praw obywatelskich i politycznych nie jest zależne od wyznania 
religijnego, jednakże obowiązki obywatelskie nie mogą doznać żadnego uszczerbku 
z powodu wyznania religijnego. Natomiast w zdaniu trzecim stwierdzał, że nikt 
nie może być zmuszany do jakiejś czynności kościelnej lub udziału w niej, jeśli nie 
podlega uprawnionej do tego według ustawy władzy.

Powyższa konstytucyjna gwarancja wolności wyznania i sumienia tworzyła 
prawo podmiotowe obywatela. W razie zatem decyzji administracyjnej, która 
ograniczałaby tę wolność, jednostce służyło prawo zaskarżenia poczynań organu 
administracyjnego do organu sądowego niezależnego od administracji. Instytucją 
taką był, powołany ustawą zasadniczą z 1867 r., Trybunał Państwa (Reichsgericht)5.



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 67

Uprawnieniem Trybunału było rozpatrywanie zażaleń na decyzje administ­
racyjne, które naruszały zagwarantowane przez konstytucję prawa polityczne 
obywateli. W swym wyroku mógł on jednak tylko stwierdzić, czy i w jakim 
zakresie w wydanej decyzji zaistniało naruszenie praw politycznych skarżącego. 
Orzeczenie Trybunału Państwa miało wyłącznie teoretyczne znaczenie. Stanowiło 
jedynie rodzaj zalecenia, którym władze administracyjne nie były prawnie związane6.

6 Gesetz vom 18. April 1869, betreffend die Organisation des Reichsgerichtes, das Verfahren 
vom demselben und die Vollziehung seiner Erkenntnisse (Zob. § 35. RGBL 44/1869). W nauce 
austriackiej istnieją rozbieżności w ocenie skuteczności oddziaływania wyroków Trybunału Państwa 
na działalność administracji. Zob. G. S t o u r z h, Die Gleichberechtigung der Nationalitäten in der 
Verfassung und Verwaltung Österreichs 1848-1918, Wien 1985, s. 63-64. Przykłady omijania przez 
administrację orzeczeń Trybunału podawali: A. Frh. von Hye, w:J. Kaserer (Hg), Die Gesetze 
vom 22. October 1875 betreffend die Errichtung eines Verwaltungsgerichtshofes mit Materialien, Wien 
1876,s. 58-59 oraz L. Grünwald, Der österreichische Verwaltungsgerichtshof, Wien 1875, s. 119-120.

7Gesetz vom 25. Mai 1868 wodurch die interconfessionellen Verhältnisse der Staatsbürger in 
den darin angegebenen Beziehungen geregelt werden (RGBL 49/1868). Artykuł 4 ustawy należał do 
najbardziej jasnych sformułowań. Dziecko po ukończeniu 14 roku życia mogło, wbrew woli 
rodziców, wybrać sobie nową religię. W razie szykan z ich strony wolno mu było opuścić dom 
rodzinny i szukać schronienia we właściwych instytucjach swego nowego wyznania. Przykładowo 
dzieci żydowskie, które przeszły na katolicyzm, mogły wstąpić do katolickich zakładów wychowawczych 
lub klasztorów. Żądania rodziców o ich wydanie sądy oddalały. Zob. orzeczenie Najwyższego 
Trybunału nr 9399, w: Sammlung von zivilrechtlichen Entscheidungen des k.k. obersten Gerichtshofes, 
Bd. XXL s. 204-205. Nie stanowiło to jednak wystarczającej podstawy do uchylenia władzy 
ojcowskiej. Zob. orzeczenie Najwyższego Trybunału nr 10753, w: Sammlung, s. 532-533.

Konstytucyjna zasada swobody wyznania i sumienia uzyskała pełną treść 
dopiero w ustawie wykonawczej z 25 maja 1868 r. o uregulowaniu międzywyz­
naniowych stosunków obywateli państwa. Zawierała ona w głównej mierze 
przepisy, które ściśle określały sposób i zakres korzystania przez obywateli 
z gwarancji, wyrażonej w artykule 14 ustawy zasadniczej. Do nich w szczególności 
należały zarówno postanowienia o ustalaniu wyznania religijnego dzieci, jak 
również regulacje dotyczące wyboru i zmiany religii.

Artykuł 4 ustawy stanowił, że po ukończeniu 14 roku życia każdy, bez 
różnicy płci, ma prawo wolnego wyboru wyznania religijnego według swego 
własnego przekonania7. Możliwość swobodnego wyboru religii nie wchodziła 
zatem w grę w przypadku osób poniżej tego wieku, dla których ustawa 
w artykule 1 i 2 wprowadzała wyznaczanie wyznania na podstawie ściśle 
określonych reguł prawnych.

Najważniejszą z nich była zasada, że dzieci ex lege należą do tego samego 
wyznania co rodzice (art. 1 zd. 1). W przypadku natomiast małżeństw 
mieszanych, synowie przejmowali wyznanie ojca, a córki - matki. Rodzice ci 
mogli jednak, przed lub po zawarciu małżeństwa, w drodze umowy, przyjąć 
zasadę odwrotną lub też ustalić, że wszystkie dzieci będą należeć do wyznania 
ojca bądź też wszystkie przyjmą wyznanie matki (art. 1 zd. 2). Dzieci 
pozamałżeńskie przejmowały wyznanie matki (art. 1 zd. 3). O wyznaniu dziecka 
decydowali więc wyłącznie rodzice czy to przez sam fakt własnej przynależności 
do określonego wyznania, czy też za pomocą umowy między nimi (małżeństwa



68 Andrzej Dziadzio

mieszane). Tylko w przypadku braku informacji o wyznaniu rodziców istniała 
możliwość określenia wyznania dziecka przez jego opiekunów (art. 1 zd. 4)8.

8 Artykuł 1 zd. 4 ustawy powstał dlatego weil in einzelnen Fällen, wie bei Findlingen, es eintreten 
kann, dass keines der gesetzlichen Merkmale für die Bestimmung der Religion, in welcher ein Kind 
unterrichtet und erzogen werden soll, zur Entscheidung sich darbietet. Zob. Stenographische Protokolle 
über die Sitzungen des Hauses der Abgeordneten des Reichsrathes IV. Session. Dritter Band (71 bis 
108 Sitzung), Wien 1869, s. 2537.

9 Gesetz vom 22. October 1875, betreffend die Errichtung eines Verwaltungsgerichtshofes 
(RGBL 36/1876).

10 Wprawdzie z formalnego punktu widzenia istniał między nimi ścisły rozdział kompetencji, 
ponieważ § 3 lit. b ustawy o ustanowieniu Trybunału Administracyjnego wykluczał jego właściwość 
w sprawach, które należały do uprawnień Trybunału Państwa. Materia prawa wyznaniowego była 
jednak dwoista. Badanie legalności decyzji o wyznaczeniu dziecku wyznania przysługiwało

Ustawa regulowała także kwestię, jaki wpływ na wyznanie dziecka wywierała 
zmiana religii przez rodziców. Nie pozwalała ona w zasadzie na zmianę 
ustalonego już wyznania dziecka tak długo, dopóki nie służyło mu prawo 
swobodnego wyboru religii, czyli do czasu ukończenia 14 roku życia (art. 2 zd. 1). 
Jednakże rodzice, którzy byli uprawnieni do umownego określenia wyznania 
dziecka, mogli je zmienić dzieciom przed przekroczeniem przez nie 7 roku życia.

Również w przypadku zmiany religii przez obu rodziców lub jednego z nich 
bądź przez niezamężną matkę, należało dzieci, które nie ukończyły 7 roku życia, 
w zakresie ich wyznania tak traktować (bez względu na układ zawarty przed 
zmianą religii), jak gdyby urodziły się po zmianie wyznania przez rodziców (art. 
2 zd. 2). Ustawa posłużyła się więc fikcją prawną, zezwalającą na zmianę religii 
dziecka wskutek jej zmiany przez rodziców, ale przed upływem 7 roku życia. 
Natomiast zmiana wyznania przez rodziców nie skutkowała względem dzieci, 
które w momencie zmiany były w wieku między 7 a 14 rokiem życia.

Stosowanie wspomnianych przepisów ustawa powierzała władzom politycznym. 
Były one więc kompetentne do wydawania decyzji w zakresie przypadków 
objętych powyższymi normami prawnymi. Strona niezadowolona z rozstrzygnięcia 
administracyjnego mogła się na nie żalić (od 1876 r.) do Trybunału 
Administracyjnego (Verwaltungsgerichtshof)9. Trybunał ten był powołany do 
orzekania we wszystkich wypadkach, w których ktoś czuł się pokrzywdzony 
w swych prawach przez niezgodne z ustawą rozstrzygnięcie lub zarządzenie 
władzy administracyjnej.

Jeśli Trybunał uznał zażalenie za słuszne, to był władny zaskarżoną decyzję 
uchylić jako sprzeczną z ustawą. Wskutek takiego kasacyjnego wyroku władze 
administracyjne były zobowiązane wydać w sprawie dalsze zarządzenia, przy 
czym były wtedy związane poglądem prawnym, który wyraził Trybunał w swoim 
orzeczeniu. Trybunał Administracyjny mógł więc sprawować ściślejszy nadzór 
nad poczynaniami administracji niż Trybunał Państwa.

Na straży przestrzegania przez organa państwa przysługującej obywatelom 
wolności wyznania i sumienia postawiło ustawodawstwo austriackie dwa 
trybunały. W tej samej sprawie wyznaniowej mógł orzec zarówno Trybunał 
Państwa, jak i Trybunał Administracyjny10. Taka ewentualność pozornie tylko



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 69

wzmacniała stanowisko obywatela względem administracji. Możliwość bowiem 
dochodzenia przez niego tych samych roszczeń publiczno-prawnych przed 
dwoma organami o różnym ustroju i odmiennych kompetencjach niosła także 
niebezpieczeństwo niespójnego orzecznictwa11. Rozbieżność orzecznictwa czyniła 
ochronę wolności wyznania i sumienia mniej skuteczną.

Trybunałowi Administracyjnemu, gdyż nie dotykała ona wprost praw politycznych poręczonych
przez konstytucję. Natomiast ewentualne naruszenie przez tę decyzję władz wolności wyznania
i sumienia rodziców dziecka mogło być przez nich zaskarżone do Trybunału Państwa.

11 Nie bez znaczenia dla orzecznictwa obu Trybunałów musiał pozostać fakt sposobu 
powoływania ich członków. Skład Trybunału Państwa powoływał cesarz na wniosek Rady Państwa. 
Natomiast radców Trybunału Administracyjnego mianował cesarz spośród osób przedstawionych 
przez Radę Ministrów, które mogły rekrutować się z kadry urzędniczej. Zresztą w pierwszym jego 
składzie właśnie urzędnicy stanowili znaczną jego część. Zob. „Przegląd Sądowy i Administracyjny”, 
R. I, 1876, s. 200.

12 Stenographische Protokolle, s. 2561.
13 Ibidem, s. 2549-2550.

W parlamentarnej dyskusji nad rozwiązaniami ustawy o stosunkach 
międzywyznaniowych obywateli starły się dwie opcje polityczne: katolicka 
i liberalna. Pierwsza stanowczo zwalczała przyjęte regulacje, które znosząc 
uprzywilejowanie religii katolickiej, nie liczyły się zupełnie z historycznie 
ukształtowanym katolickim charakterem Austrii, utrzymanym nawet przez 
nieprzyjazne Kościołowi ustawodawstwo józefińskie. Zarzucano ustawie, że 
sankcjonuje indyferentyzm religijny, na który nie powinien się godzić nie 
tylko katolik, ale i żaden wierzący. Wykazywano, że dominująca rola 
katolicyzmu nigdy nie była szkodliwa dla państwa. Odwołano się nawet do 
historii Polski jako państwa katolickiego, które obroniło Austrię przed 
turecką niewolą12.

Zwolennicy ustawy przeciwstawiali się tezie, że ustawodawstwo powinno 
zabezpieczać prawa katolickiej większości, która pragnie zachowania wy­
znaniowego charakteru państwa. Zerwanie z tą ideą przewodnią dotychczasowego 
ustawodawstwa uznali za największy sukces ustawy. W ich przekonaniu w pełni 
odzwierciedlała ona zasadę równouprawnienia wyznań, jaka przyświecała 
ustawie o powszechnych prawach obywateli, będącej swoistą magna charta. 
Podkreślano, że zabezpiecza ona całkowicie to, co dla każdego obywatela 
najświętsze: swobodę przekonań, wyznania i religii13. Wytaczano argumenty 
przeciwko poglądowi o tradycyjnie katolickim obliczu Austrii. Przykład zaś 
Polski miał świadczyć na korzyść ustawy, gdyż państwo polskie stało się właśnie 
ofiarą niepodzielnie panującej większości katolickiej.

Przeciwnicy ustawy obawiali się, że jej stosowanie będzie się odbywać 
z krzywdą dla katolików, a Austria stanie się państwem wyznaniowo neutralnym. 
Jej poplecznicy byli natomiast pewni, że zagwarantuje ona zupełną wolność 
wyznania i sumienia oraz ostatecznie przekreśli przymus wyznaniowy. Nikt 
zapewne wówczas nie przypuszczał jak płonne okażą się obawy jednej ze stron 
politycznego sporu, a nadzieje drugiej.



70 Andrzej Dziadzio

2. Chociaż przepisy ustawy majowej z 1868 r. w okresie jej powstawania 
oceniano zgodnie (z tym, że co dla jednych było jej wadą, dla innych stanowiło 
zaletę), to praktyczne ich stosowanie wzbudziło wiele poważnych wątpliwości 
interpretacyjnych. Jedną z nich musiał rozstrzygać Trybunał Administracyjny 
już na początku swej działalności14. Sprawa dotyczyła mianowicie kwestii 
ustalenia wyznania dziecka, którego rodzice, należący do wyznania katolickiego, 
powiadomili starostwo, że nie godzą się na przyjęcia syna do Kościoła 
katolickiego. Starostwo, przyjmując ten fakt do wiadomości, nakazało im 
jedynie zawiadomić o narodzinach dziecka właściwy urząd parafialny, co też 
uczynili. Wówczas proboszcz wystąpił wobec nich z roszczeniem o ochrzczenie 
dziecka, na co oni nie wyrazili zgody. Wobec odmowy zwrócił się on do 
starostwa o nałożenie na ojca obowiązku dopełnienia chrztu dziecka.

14 A.Budwiński, Erkenntnisse des k.k. Verwaltungsgerichtshofes, nr 69, Bd. 1, 1876/1877 
(dalej cyt.: B u d w i ń s k i).

15 österreichische Zeitschrift für Gesetzgebung und Rechtsprechung auf dem Gebiete der 
Verwaltungsrechtspflege, hrsg, von Dr. S a m i t s c h, Bd. 1. H. 1, s. 316-322, Wien 1877 (dalej cyt.:
Samitsch).

Żądanie to jednak zostało przez starostwo odrzucone, z powołaniem się na 
artykuł 14 ustawy o powszechnych prawach obywateli. Również namiestnictwo 
oddaliło zażalenie arcybiskupiego konsystorza na tę decyzję, a to z uwagi na 
konstytucyjną gwarancję wyznania i sumienia15. Dopiero ministerstwo wyznań 
i nauki uwzględniło zażalenie strony kościelnej. Uchyliło ono decyzje niższych 
instancji i orzekło, że dziecko przejęło wyznanie rzymsko-katolickie rodziców. 
W związku z tym rodzice mieli obowiązek zezwolić na chrzest dziecka, pod 
groźbą zastosowania środków przymusu administracyjnego16.

Wobec tego ojciec dziecka wystąpił z Kościoła katolickiego. W podaniu do 
władz politycznych stwierdził, że dotyczy to także jego syna. W tej sytuacji nie 
mogło być już mowy o nakazie chrztu. Tym razem starostwo orzekło, że 
oświadczenie zainteresowanego o bezwyznaniowości nie ma skutku prawnego 
względem dziecka. Decyzję tę zatwierdziło namiestnictwo, a następnie ministerstwo, 
które zarządziło wykonanie poprzedniego swego rozstrzygnięcia. Sprawa trafiła 
więc do Trybunału Administracyjnego.

Zagadnienie prawne, jakie przyszło Trybunałowi rozstrzygnąć, dotyczyło 
wykładni pojęcia „zmiana religii” wyrażonego w artykule 2 zd. 2 ustawy z 25 
maja 1868 roku. Przedstawiciel strony skarżącej utrzymywał, że zmianą religii 
w rozumieniu ustawy jest także oświadczenie o bezwyznaniowości osoby, która 
porzuciła dotychczasowe wyznanie. Tym samym syn w wieku poniżej 7 lat 
przejmował bezwyznaniowość ojca.

Strona ministerialna broniła legalności swej decyzji przez wskazanie 
przeciwstawnej interpretacji spornego zwrotu ustawy. Zdaniem jej pełnomocnika 
K. Lemayera, głównego zresztą twórcy ustawy o Trybunale Administracyjnym, 
oświadczenie o bezwyznaniowości nie może uchodzić za zmianę religii. Przeczyło 
temu bowiem powszechne użycie słowa „zmiana”. Lemayer wywodził, że

16 Ibidem, s. 317



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 71

przykładowo trudno nazwać zmianą ubrania fakt, że ktoś je zdejmie tylko po to aby 
wziąć kąpiel. Zmiana zachodzi tylko wtedy, gdy jedno wchodzi na miejsce drugiego17.

17 Ibidem, s. 318
18 Ibidem, s. 319
19 Budwiński, nr 69. W następstwie tego orzeczenia władze administracyjne, w razie 

zaniechania przez rodziców oznaczenia dziecku wyznania, wydawały zarządzenie,w którym same 
określały w jakiej religii dziecko będzie wychowane i kształcenie. Zob. T. Exe1, Das Verfahren vor 
dem Verwaltungsgerichtshofe, Wien 1885, s. 161-162. W podanym tam casusie organ administracyjny 
wskazał na religię katolicką jako wyznanie większości uczniów. Trybunał Administracyjny, chcąc 
być konsekwentnym, musiał zaakceptować to postępowanie władz. Oddalił więc zażalenie ojca 
dziecka z powołaniem się na istniejące w sprawie swobodne uznanie administracji, gdyż ustawa nie 
zawierała przepisów, które precyzowałyby rodzaj środków prawnych, jakie powinna ona podjąć 
w takiej sytuacji. Milczenie ustawy Trybunał zakwalifikował jako upoważnienie do działania władz 
na podstawie administracyjnego uznania. Uczynił to w sprawie, w której szło o ograniczenie praw 
wolnościowych jednostki. Sprzeniewierzył się w ten sposób własnej zasadzie prawnej, która była 
wyraźnie obecna w jego orzecznictwie, że podstawą uszczuplenia praw obywatela mogło być jedynie 
upoważnienie ustawowe, nie zaś swobodne uznanie. Zob. na ten temat, A. Dziadzio, Kontrola 
„swobodnego uznania” przez austriacki Trybunał Administracyjny 1876-1918. Doktryna i orzecznictwo, 
w.: Białostockie Studia Prawnicze, nr 3 (w druku).

20 Samitsch, Bd. 1, H. 4, s. 289.

Zmiana religii występuje zatem wówczas, gdy ktoś rezygnując z przynależności 
do jednego wyznania wybiera inne. Nie sposób także przyznać bezwyznaniowości 
waloru religii, skoro sens tego słowa oznacza wyzbycie się każdej religii. 
Natomiast innej kwalifikacji prawnej poddał Lemayer sytuację, w której ojciec 
uznałby się za osobę bezwyznaniową przed lub w momencie urodzin syna. W tym 
przypadku — wobec luki w ustawie — miałby zastosowanie per analogiom 
artykuł 1 ustawy, według którego bezwyznaniowość ojca przechodziła na syna. 
Dziecko mogło wtedy otrzymać wychowanie bezwyznaniowe18.

Wyrok Trybunału był zapewne zaskoczeniem dla obu stron sporu. Trybunał 
oddalił wprawdzie zażalenie, ale tylko w części podzielił argumentację strony 
rządowej. Przyznał jej rację, jeśli chodziło o sposób wykładni pojęcia „zmiana 
religii”. Inne jednak stanowisko zajął wobec dalszych jej wywodów. W uzasadnieniu 
swego orzeczenia stwierdził mianowicie, że według istniejącego ustawodawstwa 
każde dziecko musi należeć do określonego wyznania19. Wyraził przy tym pogląd, 
że jeśli dziecko nie jest w stanie, zgodnie z treścią ustawy, samo dokonać 
swobodnego wyboru określonego wyznania, to w takim wypadku także nie ma 
się do czynienia z wolnością wyznania i sumienia rodziców.

Ten kontrowersyjny wyrok Trybunału wywołał w szerokich kręgach 
społecznych żywą dyskusję na temat zakresu konstytucyjnej gwarancji, 
a środowisko prawnicze zmusił do przeprowadzenia całościowej analizy 
ustawodawstwa wyznaniowego. Powszechnie bowiem sądzono, że uchyliło ono 
na zawsze możliwość przymusu wyznaniowego, także w tej postaci, w której 
dziecku określone zostałoby — wbrew woli rodziców — wyznanie do jakiego oni 
sami nie należą20. Orzeczenie Trybunału pokazało, jak złudne było to przekonanie.

Dlatego też krytyka stanowiska Trybunału zmierzała w kierunku wykazania, 
że było ono sprzeczne tak z duchem, jak i z literą artykułu 14 ustawy zasadniczej



72 Andrzej Dziadzio

oraz ustawy z 25 maja 1868 r. W pierwszej kolejności podkreślano wyraźny 
zamiar artykułów 1 i 2 tej ustawy dążenia do ustalenia zasady, że dzieci nie 
powinny należeć do innego wyznania niż oboje rodzice lub co najmniej jedno 
z nich. Gdyby więc rodzice byli zmuszani do wychowywania dzieci w religii 
niezgodnej z ich przekonaniami, wówczas złamano by konstytucyjny zakaz 
wymuszania na nich udziału w kościelnych czynnościach i uroczystościach21.

21 Ibidem, s. 294.
22 Ibidem, s. 297.

Szukano także odpowiedzi na kluczowe w całej sprawie pytanie, czy 
bezwyznaniowość — jako pewien system indywidualnych przekonań religijnych 
— rzeczywiście nie wyczerpuje znamion ustawowych pojęcia religia. Ustawodawca 
wprawdzie posługiwał się wymiennie zwrotami religia i wyznanie religijne, co 
sugerowałoby, że wyrażenia te oznaczały określenie religii jako pozytywnej 
nauki o Bogu, ścisłych zasadach moralnych i obrzędach religijnych. Odnosił więc 
te przepisy w pierwszym rzędzie do wyznawców ustawowo uznanych kościołów 
i związków religijnych oraz do członków nie uznanych przez państwo wyznań. 
Tym ostatnim artykuł 16 ustawy o powszechnych prawach obywateli zapewniał 
domowe odbywanie praktyk religijnych. Odrzucano zatem pogląd, że przez 
pojęcie religia ustawa rozumiała wyłącznie wyznanie uznane przez państwo22.

Interpretatorzy ustawy wskazywali jednak na jeszcze inny, równie uprawniony 
na gruncie całości przepisów wyznaniowych sposób jej rozumienia. Wzięto 
mianowicie pod uwagę ustawę z 1870 r. o prowadzeniu rejestru urodzin, 
małżeństw i zgonów osób należących do ustawowo nie uznanych kościołów 
i związków religijnych23. Rozporządzenie wydane w celu jej wykonania nakazywało 
wpisywanie tym osobom w rubryce dotyczącej wyznania religijnego oznaczenia 
bezwyznaniowy. Prowadziło to do wniosku, że prawo na równi traktowało 
członków nie uznanych przez państwo wspólnot religijnych z osobami 
bezwyznaniowymi.

Respektowanie konstytucyjnej zasady wolności wyznania i sumienia, zdaniem 
krytyków orzeczenia Trybunału, było możliwe tylko przez zastosowanie przepisów 
ustawy z 1868 r. do wszystkich trzech kategorii osób. Zgoda na wykładnię 
dokonaną przez Trybunał byłaby akceptacją przymusu wyznaniowego, gdyż 
bezwyznaniowi rodzice byliby zobowiązani do wyznaczenia swemu dziecku 
religii uznawanej przez państwo. Podstawy do tego nie dawał żaden przepis 
ustawy ani intencje ustawodawcy24.

Innymi słowy, Trybunał Administracyjny, opierając swoje orzeczenie wyłącznie 
na wykładni gramatycznej spornych przepisów, z całkowitym pominięciem 
celowościowej i systemowej, dopuścił się rażących uchybień25. Poza tym 
Trybunał, stawiając tezę o przynależności każdego dziecka do określonego 
wyznania, nie udzielał odpowiedzi na najbardziej intrygujące pytania: do jakiej 
religii należy zaliczyć dziecko, które przyszło na świat w rodzinie bezwyznaniowej?

23 Ibidem, s. 302.
24 Ibidem, s. 307-309.
25 Ibidem.



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGUNY 73

3. Rychło więc Trybunał stanął przed koniecznością rozstrzygnięcia tej 
nurtującej doktrynę kwestii. Nie udało mu się jednak obronić poprzednio 
zajętego stanowiska. Tym razem więc Trybunał orzekł, że dziecko rodziców, 
którzy do czasu jego narodzin nie należeli do ustawowo uznanego kościoła lub 
związku religijnego, nie może być do takiego przypisane 26. Konkluzję tę wywiódł 
Trybunał z wyraźnego zamiaru ustawy, że gdy chodziło o pierwsze oznaczenie 
wyznania religijnego dziecka, wtedy nie mogło być ono inne od tego, do którego 
należeli rodzice. Znaczenie prawne tego wyroku było oczywiste: dziecko 
rodziców bezwyznaniowych mogło być wychowywane i pozostawione w stanie 
bezwyznaniowości do czasu uzyskania przez nie prawa swobodnego wyboru 
religii. W późniejszym swoim orzecznictwie Trybunał zmienił po raz kolejny to 
stanowisko.

26 Budwiński, nr 1384. Wskutek tego nowego stanowiska Trybunału utraciło moc dawne 
jego orzecznictwo, które zezwalało władzom administracyjnym na urzędowe wyznaczanie dziecku 
wyznania, jeśli bezwyznaniowi rodzice uchylali sie od religijnego wychowania swego dziecka. Na tę 
rewizję dawnego błędnego poglądu potrzebował Trybunał pięciu lat. W zasadzie był to jednak epizod 
w ponad czterdziestoletniej działalności Trybunału. Stąd spojrzenie K. Grzybowskiego na stosunki 
wyznaniowe w monarchii habsburskiej przez pryzmat wczesnego orzecznictwa Trybunału jest 
nieprawdziwe. (Zob. K. Grzybowski, Historia państwa, s. 362.

27 Budwiński, nr 2094, 5612 A, 6246 A, 6383 A, 8606 A. Był to stały pogląd Trybunału, a nie 
jak chciał K. Grzybowski, jedno sporadyczne orzeczenie, w: Historia państwa, s. 364.

28 Budwiński, nr. 4036
29 Ibidem, nr 1384, 2094.

Natomiast przez cały okres swojej działalności Trybunał nie odstąpił od 
twierdzenia, że odrzucenie dotychczasowego wyznania i uznanie się za osobę 
bezwyznaniową nie jest zmianą religii. W następstwie jego wyroków wyrażających 
to zapatrywanie powstawały dość osobliwe sytuacje prawne. Mogły one 
zaistnieć, w przypadku gdy w tej samej rodzinie były dzieci urodzone przed i po 
wystąpieniu ich rodziców z kościoła lub ze związku religijnego. W myśl 
orzeczenia Trybunału, te pierwsze musieli rodzice nadal wychowywać w wierze, 
która stała się dla nich obca; pozostałe mogły otrzymać edukację bezwyznaniową27.

Niebezzasadny stawał się wobec tego także wniosek, że w przypadku 
przyjęcia przez bezwyznaniowych rodziców określonej religii dziecko nadal 
pozostawało bezwyznaniowe, skoro nie zachodziła zmiana religii. Trybunał 
znalazł jednak sposób, aby zaradzić temu logicznemu, acz zapewne niepożądanemu 
wynikowi zastosowanej wykładni przepisów. Uznał wtedy, że dziecko przejmowało 
wyznanie obojga rodziców lub jednego z nich, przy zastosowaniu następstwa 
płci, nie na podstawie przepisów o zmianie religii, lecz jej ustaleniu na podstawie 
artykułu 1 ustawy28. Trybunał przyjmował, że następowało w ten sposób 
oznaczenie po raz pierwszy religii dziecka. Osnowa wyroku nie całkiem 
pozostawała w zgodzie z tymi wcześniejszymi orzeczeniami, które ustalenie 
bezwyznaniowości stawiały na równi z określeniem religii dziecka29.

Nie były to zresztą jedyne trudności, które napotkał Trybunał w stosowaniu 
przepisu dotyczącego zmiany religii. Pojawił się mianowicie problem, jak 
należało zakwalifikować zdarzenie, gdy ktoś wystąpił z prawnie uznanego



74 Andrzej Dziadzio

kościoła i złożył oświadczenie o swej bezwyznaniowości, a następnie po jakimś 
dłuższym upływie czasu przystąpił do innego uznanego wyznania. Chodziło 
zatem o osądzenie kwestii, czy takie zachowanie stanowiło zmianę religii, 
rzutującą na zmianę wyznania dziecka, czy też nie. W tej niebłahej przecież 
kwestii, choćby dla interpretacji pozostających w ścisłym związku z nią - innych 
przepisów wyznaniowych, Trybunał orzekał już a czasu ad casum.

Najpierw więc przyjął, że nastąpiła wówczas zmiana religii, gdyż przejście 
z jednego związku wyznaniowego do drugiego wymagało dwóch aktów: 
oświadczenia o opuszczeniu dotychczasowego kościoła i deklaracji o wyborze 
nowego. Ustawa zaś nie żądała, żeby te dwie czynności były dokonywane 
równocześnie. Tym samym między nimi mógł istnieć pewien interwał czasowy. 
Gdyby przeto dziecko osoby dokonującej w ten sposób zmiany religii nie 
ukończyło w tym okresie 7 roku życia, wtedy zmiana ta miałaby skutek także 
względem niego, przy zachowaniu oczywiście kryterium płci30.

30 Ibidem, nr 7705A. Za datę zmiany religii Trybunał przyjmował moment przyjęcia do nowej 
spólnoty, a nie czas wystąpienia z dotychczasowego kościoła. Zob. Budwiński nr 9161 A.

31 Ibidem, nr 8544 A,
32 Ibidem, 2036 A.
33 Ibidem, nr 1300 A.
34 Ibidem nr 3256 A.

Wkrótce potem w analogicznej sprawie Trybunał wydał wyrok, w którym 
zajął całkiem odmienne stanowisko. Tym razem oparł się na twierdzeniu, że 
wystąpienie z jednego i przystąpienie do innego prawnie uznanego kościoła 
przedstawia się jako dwie części jednolitego aktu przejścia z jednego wyznania do 
drugiego. Złożenie więc, w momencie wystąpienia, deklaracji o bezwyznaniowości 
nie zawierało w sobie zamiaru wyboru nowej religii. Dlatego takie postępowanie 
nie mogło uchodzić za zmianę religii31.

Wspólne dla obu orzeczeń było to, że Trybunał rozpatrywał zmianę 
wyznania na płaszczyźnie przejścia z wyznania prawnie uznanego do innego, 
również mającego ten przymiot. Utrwalony był już bowiem w owym czasie 
pogląd Trybunału, że zmiana religii zachodziła tylko wtedy, gdy dotyczyła 
wyznań prawnie uznanych. Nie zachodziła, w myśl orzecznictwa Trybunału, 
zmiana religii w przypadku przejścia z wyznania katolickiego do związku 
religijnego nie uznawanego przez państwo32. Osoby te były zaliczane przez 
Trybunał do bezwyznaniowców, chociaż same się za takich nie uważały33.

W uzasadnieniu przyjętego stanowiska Trybunał powołał się nie tyle na treść 
ustawy, gdyż takiego rozróżnienia pojęć ona nie znała, ile na jej intencje. Jego 
zdaniem ustawa miała na uwadze w pierwszej kolejności wzajemne odgraniczenie 
prawnej sfery działania pojedynczych związków religijnych. Określenie obszaru 
ich aktywności mogło nastąpić wyłącznie na gruncie państwowego ustawodawstwa, 
które reguluje jedynie prawne stanowisko związków wyznaniowych uznawanych 
przez państwo34.

Zawężone przez Trybunał pojmowanie pojęcia zmiana religii jako wyboru 
nowej religii uznawanej przez państwo w miejsce dotychczasowej o takim samym



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 75

walorze prawnym tworzyło sytuację, w której bezwyznaniowi rodzice lub 
uchodzący za takich w świetle prawa, mieli obowiązek wychowywać swe dzieci 
w wierze im już całkiem obcej. Takie stosowanie przepisów wyznaniowych 
odbywało się z korzyścią dla związków religijnych bardziej licznych, a więc 
narażonych na większy odsetek wystąpień35. Zatem ustawowym obowiązkiem 
rodziców dziecka o katolickim wyznaniu, dla których katolicyzm stał się wiarą 
nieakceptowaną, było zezwolenie na chrzest dziecka i przymuszanie go do 
praktyk religijnych36.

35 Najwięcej wystąpień statystyki odnotowują w odniesieniu do wyznania katolickiego. 
Dotyczyło to w szczególności dużych miast, np. Wiednia. Natomiast najczęstsze zmiany religii 
dotyczyły przejść z religii katolickiej do wyznania ewangelickiego oraz z wyznania mojżeszowego do 
Kościoła katolickiego. Zob. österreichisches Städtebuch, II Jahrgang, 1888, s. 21-22, III Jg, 1889, s. 
22-23.

36 Budwiński, nr 8409 A, 9905 A.
37 Sammlung der nach gepflogener öffentlicher Verhandlung geschöpften Erkenntnisse des k.k. 

österreichischen Reichsgerichtes, hrsg. von A, Hye von Glunek, nr 212-215 (dalej cyt. Hye).

Adresaci tego rodzaju decyzji administracyjnych odbierali je jako bezpodstawną 
ingerencję w przysługującą im gwarancję wolności wyznania i sumienia. Nic więc 
dziwnego, że Trybunał Państwa kilkakrotnie musiał wypowiadać się w tej 
spornej kwestii. Wbrew jednak oczekiwaniom nie wypracował jasnego 
i niezmiennego orzecznictwa.

Stałość poglądów wykazał jedynie w sprawie zażaleń na decyzje administracyjne, 
zakazujące udziału małoletnich, dla których ustalono wyznanie prawnie uznane, 
w praktykach religijnych organizowanych przez rodziców, należących do nie 
uznanego związku wyznaniowego. Trybunał Państwa w tego rodzaju zarządzeniach 
władz nie dostrzegał naruszenia konstytucyjnej gwarancji domowego odprawiania 
nabożeństw przez rodziców. To konstytucyjne prawo nie obejmowało dzieci, 
skoro ustawowo przypisane zostały do religii uznawanej przez państwo, 
względem których władzom szkolnym przysługiwało staranie, żeby uchronić je 
przed zamętem religijnych przekonań37.

Podobnej konsekwencji nie wykazał już Trybunał Państwa przy rozstrzyganiu 
kwestii, czy nakładanie, pod rygorem kary, na rodziców, w myśl prawa 
bezwyznaniowych, obowiązku zmuszania dzieci do udziału w czynnościach 
religijnych niezgodnych z wyrażanym przez nich światopoglądem, było sprzeczne 
z wolnością wyznania i sumienia. W pierwszym wyroku dotyczącym tej kwestii 
Trybunał orzekł, że taka decyzja nie narusza konstytucyjnego prawa, gdyż nie 
nakłania ona rodziców do uczestnictwa w kościelnych czynnościach, jak również 
nie ogranicza ich prawa do domowego wykonywania obrzędów38.

W następnym orzeczeniu w analogicznej sprawie sentencja brzmiała podobnie39. 
Trybunał Państwa w obu przypadkach pozostawił poza obszarem prawnych 
rozstrząsań problem, na ile taki nakaz wydany względem rodziców mógł 
stanowić niedopuszczalną ingerencję w ich wolność sumienia. Nie ulegało

38 Hye, nr 998.
39 Ibidem, nr 2006.



76 Andrzej Dziadzio

bowiem wątpliwości, że władze administracyjne zmuszały obywatela do 
postępowania wbrew własnym przekonaniom.

W kolejnym sporze toczącym się przed Trybunałem skarżący argumentował, 
że skoro ustawodawstwo państwowe żąda moralno-religijnego wychowania 
dzieci, to tym samym z procesu kształcenia powinna całkowicie zniknąć obłuda 
jako przykład zachowania niemoralnego. Niczym innym jest przecież domaganie 
się od rodziców zmuszania dzieci do czegoś, czego sami nie aprobują. Trybunał 
docenił wagę zarzutów stawianych zaskarżonej decyzji i zmienił obowiązującą 
w tym względzie dotychczas linię orzeczniczą.

Stwierdził mianowicie, że sposób wymuszania na dzieciach praktyk religijnych, 
które rodzice z powodu własnych przekonań odrzucali, sprzeciwiał się wolności 
wyznania i sumienia. Chodziło o wymierzanie kary rodzicom, którzy tolerowali 
nieuczestnictwo dzieci w tych praktykach. Trybunał w wydanym orzeczeniu 
wyszedł z założenia, że na rodzicach spoczywa jedynie obowiązek przymuszania 
dzieci do regularnego uczestnictwa w zajęciach szkolnych. Nie obejmował on już 
konieczności nakłaniania do wykonywania czynności religijnych. Wobec tego 
niedopuszczalne było wkraczanie za pomocą przymusu administracyjnego 
w sprawy, których realizacja nie została powierzona rodzicom40.

* Ibidem, nr 2154.
41 Ibidem, nr 2194.

Trybunał Państwa nie wytrwał jednak zbyt długo przy tym poglądzie. W parę 
miesięcy później powrócił do pierwotnego stanowiska. Motywował swój nowy 
wyrok tym, że wolność sumienia nie występowała w ustawie jako samodzielna 
kategoria prawna. Dlatego też nie podlegała ona osobnej ochronie. W przeciwnym 
wypadku każdy mógłby samowolnie uchylić się spod działania ustawy 
wyznaniowej41. Trybunał Państwa nie złagodził więc w drodze odpowiedniej 
ochrony (mimo pewnych prób) konfliktu sumienia, który stał się następstwem 
wykładni pojęcia zmiana religii przyjętej przez Trybunał Administracyjny. 
Przeciwnie, w pełni tę wykładnię aprobował.

4. Osobne miejsce w orzecznictwie Trybunału Administracyjnego zajęły 
sprawy o ustalanie relacji wyznaniowych w małżeństwach mieszanych. Najwięcej 
sporów dotyczyło skuteczności umów określających wyznanie dzieci. Ustawa nie 
przewidywała jakiejś szczególnej formy umowy. Nie mogła być ona wykonywana 
wbrew woli jednego z małżonków . Umowa taka nie podlegała zmianie, jeżeli 
jedno z rodziców zmarło lub stało się niezdolne do oświadczenia woli .

42
43

Niniejsze stanowisko Trybunału oznaczało, że gdyby po śmierci jednego 
z rodziców drugi z nich zmienił wyznanie, wtedy fakt ten nie miałby żadnego wpływu 
na przynależność religijną dziecka. Trybunał nie podzielił opinii, że w przypadku 
małżeństw mieszanych pozostałemu przy życiu ojcu lub matce służy prawo 
określenia wyznania dziecka na podstawie artykułu 1 zd. 4 ustawy wyznaniowej.

42 Budwiński, nr 2028, 4497 A.
43 Ibidem, nr 2079.



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 77

Artykuł ten dawał możliwość wyznaczenia wyznania religijnego dziecku 
przez jego wychowawców. Trybunał uznał ten pogląd za nietrafny, podnosząc, 
że wspomniany przepis odnosi się wyłącznie do ustalania religii, a nie jej 
zmiany. Poza tym ma on charakter jedynie subsydiarny, tzn. może być 
stosowany tylko wtedy, gdy wyznania dziecka nie można oznaczyć na 
podstawie wcześniejszych trzech zdań artykułu 1 ustawy, np. w wypadku 
porzucenia dziecka44. Do tego artykułu Trybunał jeszcze powrócił, lecz 
w zupełnie innej wersji interpretacyjnej.

44 Ibidem, nr 9150, 6567 A, 7804 A, 8793 A.

Komplikacje powstały natomiast przy prawnej ocenie przypadków, w których 
jeden z rodziców po śmierci drugiego zmienił wspólną ich dotąd wiarę na inną. 
Władze administracyjne orzekały wówczas, że podobnie jak w przypadku 
małżeństw mieszanych zmiana taka nie wywołuje skutków wobec ustalonego 
już wyznania dzieci. Trybunał wystąpił przeciwko tej praktyce, gdyż w takiej 
sytuacji wchodziła w użycie odmienna reguła niż przy małżeństwach mieszanych. 
Nakazał przestrzeganie zasady, że dzieci w zakresie wyznania mają być 
traktowane tak, jak gdyby urodziły się dopiero po zmianie religii przez 
rodziców lub przez jednego z nich45.

Za przyjęciem tego rozwiązania przemawiał - zdaniem Trybunału - jasny 
zamiar ustawy. Zmierzała ona bowiem do tego, aby zachować zgodność 
wyznania dziecka i jego rodziców zawsze, gdy tylko było to możliwe. Nie 
inaczej tę wolę ustawy należało rozpoznać przy rozbieżności między wyznaniem 
dzieci i rodziców powstałej wskutek zmiany wyznania dokonanej przez 
jednego ze współmałżonków po śmierci drugiego46. Trybunał wyrażał wręcz 
zdumienie, dlaczego miałaby być ta niezgodność utrzymana.

Ale i tym razem pewność racji Trybunału nie szła w parze z ich stałością. 
W kolejnej takiej sprawie sięgnął on po argumentację prawną, która w niewielkim 
stopniu uwzględniała - jak pierwotnie sądził - oczywisty cel ustawy. W przyjętej 
wykładni Trybunał dozwolił jedynie na zmianę religii przez dzieci posiadające 
taką samą płeć, jak ten z rodziców, który dokonał zmiany wyznania. Za 
podstawę rozstrzygnięcia Trybunału przyjął stan faktyczny taki, jak gdyby 
drugi z małżonków żył.

Wprowadzenie tej kolejnej fikcji prawnej uzasadniano tym, że w świetle 
przepisów zmiana religii przez jednego z rodziców pociąga za sobą automatycznie, 
bez woli i zgody drugiego, zmianę wyznania według kryterium: syn idzie za 
religią ojca, córka - matki. Byłoby absurdem - w przekonaniu Trybunału 
- założenie, że przepisy te nie mają zastosowania w przypadku, gdy jeden 
z małżonków zmarł przed przystąpieniem drugiego z nich do innego kościoła lub

45 Ibidem, nr 2462 A, 3797 A.
* Ibidem, nr 3797 A.



78 Andrzej Dziadzio

związku religijnego47. Nie po raz pierwszy Trybunał Administracyjny 
odmówił słuszności argumentom, dla których oparciem były wyraźne 
intencje ustawy.

47 Ibidem, nr 3380 A, 4585 A, 5707 A, 6247 A, 7372 A. Pokrętne zabiegi interpretacyjne 
Trybunału mogły w pewnych sytuacjach prowadzić do absurdalnych rezultatów. Realnie bowiem 
mógł się zdarzyć hipotetyczny stan, w którym rodzice przed urodzeniem się dziecka wystąpili 
z jakiegoś prawnie uznanego kościoła. Syn byłby wówczas bezwyznaniowy. Gdyby zatem matka po 
śmierci ojca przyjęła nowe wyznanie, to ta — według Trybunału—zmiana jej wyznania nie objęłaby 
syna w wieku poniżej 7 lat. Dziecko pozostałoby bezwyznaniowe, gdyż nie było w takim przypadku 
prawnej możliwości oznaczenia wyznania na podstawie artykułu 1 ustawy wyznaniowej.

48 Ibidem, nr 8151 A.
49 Ibidem, nr 5877 A.
50 Ibidem. Ministerstwo w całej tej sprawie przeoczyło, że oparcie żądania oznaczenia dziecku 

wyznania na art. 1 zd. 4, przy negacji małżeństwa mieszanego, dawało możliwość rodzicom ustalenia 
każdego prawnie uznanego wyznania. Natomiast ministerstwo zmierzało wyraźnie do wymuszenia 
na rodzicach, aby zaliczyli dziecko do wyznania katolickiego.

Za mieszane Trybunał uznawał konsekwentnie także małżeństwa, w których 
jeden z małżonków należał do wyznania prawnie uznanego, drugi zaś 
był osobą bezwyznaniową44. Administracja państwa jednak nie zawsze 
chciała postępować zgodnie z tym stałym kierunkiem jego orzecznictwa. 
W jednej z rozpoznawanych spraw Trybunał zetknął się z tym zjawiskiem. 
Rzecz dotyczyła prostej, jakby się na pozór wydawało, kwestii ustalenia 
przynależności wyznaniowej syna, którego ojciec przed jego urodzeniem 
deklarował bezwyznaniowość, matka natomiast była członkiem wspólnoty 
katolickiej. Starostwo i namiestnictwo orzekły na podstawie stanowiska 
Trybunału, że dziecko to pozostawało bezwyznaniowe.

Wskutek odwołania wniesionego przez stronę kościelną, ministerstwo 
wyznań i nauki uchyliło wydane przez niższe instancje decyzje, z uzasad­
nieniem, że namiestnictwo postąpiło błędnie, przyjmując fakt istnienia 
małżeństwa mieszanego. Jednym słowem ministerstwo uznało, że dziecko nie 
może być pozostawione w stanie bezwyznaniowości, gdyż nie wchodzą 
w zastosowanie przepisy odnoszące do małżeństw mieszanych. Poleciło więc 
oznaczyć wyznanie dziecka na podstawie artykułu 1 zd. 4 ustawy przez 
wezwanie rodziców, jako jego prawnych wychowawców, do wyznaczenia mu 
uznawanej przez państwo religii 49.

Sprawę przekazano tym samym do ponownego rozstrzygnięcia przez 
starostwo. Wydało ono jednakże znów decyzję o bezwyznaniowości dziecka, 
gdyż taką wolę wyrazili rodzice. Starostwo pojmowało więc znaczenie normy 
prawnej z artykułu 1 zd. 4 w ten sposób, że wobec odmowy rodziców władzom 
nie pozostaje nic innego, jak orzec o bezwyznaniowości dziecka. Namiestnictwo 
tym razem uchyliło rozstrzygnięcie starostwa ze względu na to, że stało ono 
w sprzeczności z wyraźnym żądaniem ministerstwa zaliczenia dziecka do 
prawnie uznanego kościoła50. Decyzję namiestnictwa zatwierdziło ministerstwo. 
Sprawa znalazła swój epilog w orzeczeniu Trybunału.



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 79

Trybunał nie odniósł swego rozstrzygnięcia wprost do podstawowego w całej 
sprawie pytania, o ile legalne lub bezprawne było powołanie się w decyzji władz 
administracyjnych na artykuł 1 zd. 4 ustawy wyznaniowej. Stał temu na 
przeszkodzie zarzut res iudicata. Uczynił to przy okazji innego orzeczenia, 
w którym potwierdził dotychczasowe stanowisko, to jest uznał, że powyższe 
działania władz nie znajdowały oparcia w ustawie51. W omawianej natomiast 
sprawie zajął się tylko kwestią, czy rzeczywiście rozstrzygnięcie wydane przez  
starostwo było niezgodne z orzeczeniem ministerstwa.

51 Ibidem, nr 8151 A.
52 Podstawę do takiego uchylenia dawał artykuł 6 ustawy o ustanowieniu Trybunału

Administracyjnego.
53 Administracja starała się narzucić wspomniany obowiązek w chwili, gdy bezwyznaniowe 

dziecko rozpoczynało naukę w szkole. Zob. Budwiński, nr 2530 A.

Trybunał nie dopatrzył się jednak tej sprzeczności, gdyż ministerstwo nie 
precyzowało, jakie prawne działania należy podjąć, gdy rodzice odmówią 
wyznaczenia dziecku wyznania. Ministerstwo nie określiło, czy taki objaw woli 
rodziców jest prawnie wiążący. Rolą namiestnictwa było zatem stwierdzić, czy 
przeprowadzona przez starostwo interpretacja spornego artykułu ustawy była 
prawidłowa czy też nie, skoro nie dawało jej ministerstwo. Z tego też powodu 
Trybunał uchylił zaskarżoną decyzję, w której stan rzeczy ustalony został 
niezgodnie z aktami52.

Przedstawiona sprawa wydaje się z dwóch względów godna uwagi. Pierwsza 
obserwacja, jaką pozwala poczynić, to ta, że administracja państwowa szukała 
prawnej furtki, żeby wprowadzić przymus wyznaniowy wobec dzieci bezwy­
znaniowych. Za najbardziej nadający się do tego celu wybrała artykuł 1 zd. 
4 ustawy, chociaż musiało być jej doskonale znane stanowisko Trybunału o jego 
subsydiarnym charakterze.

Drugi wniosek, który się nasuwa, to ten, że Trybunał, przez wezwanie władz 
administracyjnych do wskazania wykładni tego artykułu ustawy, zdawał się 
godzić na podejmowane przez nie wysiłki55. Stawiał tylko jeden warunek: 
przedłożenie prawnego wywodu, którego końcową konkluzją byłby ustawowy 
obowiązek wybrania przez bezwyznaniowych rodziców określonej religii dla ich 
dziecka.

Niedługo musiał czekać Trybunał na możliwość spełnienia tej obietnicy. 
Niebawem już przyszło mu rozpatrzyć zażalenie na decyzję organów administ­
racyjnych, w której poleciły bezwyznaniowym rodzicom w ciągu 14 dni oznaczyć 
wyznanie religijne swemu dziecku, figurującemu w metrykach jako bezwyznaniowe. 
Nakaz ten wydany został w momencie, gdy dziecko objęte zostało powszechnym 
obowiązkiem szkolnym.

Władze administracyjne wywiodły tę powinność rodziców właśnie z artykułu 
1 zd. 4 ustawy wyznaniowej, postanowienia § 139 ABGB i regulacji ustawy 
o państwowych szkołach ludowych54. Wszystkie te przepisy — zdaniem władz

34 Budwiński, nr 7704 A.



80 Andrzej Dziadzio

— zobowiązywały rodziców do religijnego wychowywania dzieci, co wykluczało 
możliwość bezwyznaniowej edukacji. W szczególności władze kładły akcent na 
rozwiązania przyjęte w ustawie o szkołach ludowych, których zadaniem było 
wychowywanie uczniów w duchu religijnym, a religia zajęła naczelne miejsce 
pośród przedmiotów nauczania.

Trybunał, nie kwestionując generalnej wymowy przytoczonych przez 
stronę rządową przepisów, postawił wszakże pytanie, czy ten ogół ustawo­
wych zasad o religijnym wychowaniu dzieci należało rozszerzyć także na te, 
które prawo traktowało jako osoby bezwyznaniowe. Nie udzielił jednak 
odpowiedzi przeczącej, jakiej można było się spodziewać po jego dotych­
czasowym orzecznictwie. Powrócił do stanowiska wypowiedzianego w począt­
kach swej działalności, że austriackie ustawodastwo nie zezwala na areligijny 
model wychowawczy.

Trybunał ponownie orzekł, że także rodzice, którzy zawarli małżeństwo 
laickie, są zobowiązani określić w momencie narodzin dziecka ustawowo uznane 
wyznanie, w którym będzie ono wychowywane i kształcone55. Rozumowanie 
prawne, które przywiodło Trybunał do tej sentencji wyroku opierało się na 
założeniu, że kwestia ustalenia wyznania dziecka została w ustawie uregulowana 
w sposób pełny i wyczerpujący. Wcześniej natomiast wyraźnie stwierdzał lukę 
w ustawie56.

55 Ibidem.
56 Ibidem, nr 2094.
37 Ibidem, nr 9150, 7804 A. Zob. omówienie artykułu 1 zd. 4 w „österreichisches

Staatswörterbuch”, H. 2, s. 911.
58 Ibidem, nr 1384. W uzasadnieniu tego wyroku Trybunał stwierdzał: Wenn die Eltern keinem 

gesetzlichen anerkannten Bekenntnisse angehören, auch das Kind für ein solches nicht in Anspruch 
genommen werden kann. Trudno w tym sformułowaniu dopatrzyć się jedynie zakazu roszczeń ze 
strony kościołów i związków wyznaniowych. Gdyby tak w istocie było, wtedy jaki sens miałoby 
wycofanie się z pierwotnie postawionej tezy, że każde dziecko musi należeć do określonego wyznania, 
opartej na obowiązku religijnego wychowywania dzieci, wynikającego dla rodziców z § 139 ABGB.

Założenie to rodziło poważne skutki prawne. Pozwalało bowiem, w sytuacji 
gdy artykuł 1 w trzech początkowych zdaniach nie potrafił ustalić religii dziecka 
rodziców bezwyznaniowych, sięgnąć do postanowień zdania czwartego. Lecz 
tym sposobem Trybunał popadł w kolejną sprzeczność z wyraźnym zamiarem 
ustawodawcy, aby artykuł 1 zd. 4 stosować tylko w przypadku, gdy nie były 
znane stosunki rodzinne dziecka. Zresztą sam o tym wielokrotnie przypominał57.

Trybunał starał się pogodzić te dwie wzajemnie się wykluczające linie swego 
orzecznictwa. Jego dotychczasowy kierunek pojmował w ten sposób, że 
zabraniał jedynie wysuwania roszczeń wobec osób bezwyznaniowych przez 
prawnie działające kościoły i związki religijne. Nie oznaczało to wcale zakazu 
przydzielania bezwyznaniowemu dziecku wyznania uznanego przez państwo58. 
Dlatego wprowadzony obowiązek określania dziecku przez bezwyznaniowych 
rodziców wyznania, w którym będzie wychowywane, nie kolidował z treścią 
wydawanych wcześniej przez Trybunał orzeczeń.



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGUNY 81

Wyrok Trybunału skwapliwie wykorzystała administracja, żeby wymusić na 
rodzicach oznaczenie wyznania dziecka w celu wpisania go do odpowiednich 
metryk kościelnych59. Dokonanie tej czynności stanowiło podstawę do roszczeń 
związku wyznaniowego o podjęcie przez rodziców stosownych obrzędów, np. 
chrztu dziecka. Do takich działań bez wątpienia upoważniała administrację 
osnowa wyroku Trybunału, chociaż w jego motywach takiej ewentualności nie 
dopuszczał.

59 Ibidem, nr 8151 A.
60 Ibidem.
61 Wprawdzie nie oznaczało to, że dziecko stawało się członkiem danej wspólnoty wyznaniowej,

zob. Hye, nr 2060. Niemniej jednak rodzice nie mogli ochrzcić dziecka w obrządku protestanckim, 
jeśli wcześniej zgodzili się na pobieranie przez nie lekcji religii katolickiej. Trybunał przyjmował 
wówczas, że rodzice poprzez działania konkludentne ustalili dziecku wyznanie katolickie, które nie 
mogło ulec zmianie, gdy dziecko ukończyło 7 lat. Budwiński, nr 2530 A. Błędnie podał 
K. Grzybowski, że takie dziecko było zobowiązane do wykonywania praktyk religijnych, w: 
Historia, s. 362.

Ten nie zamierzony efekt wywołany własnym orzeczeniem zmusił Trybunał 
do częściowej modyfikacji wyrażonego tam stanowiska. Polegała ona na tym, że 
Trybunał przesunął termin, w którym władze mogły żądać od bezwyznaniowych 
rodziców wyznaczenia religii dla swego dziecka, z chwili narodzin na porę 
rozpoczęcia przez nie nauki. Do tego czasu mogło pozostać bezwyznaniowe60.

Ostatecznie Trybunał Administracyjny nie udzielił aprobaty dążeniom 
administracji do wprowadzenia przymusu należenia każdego dziecka do prawnie 
uznanego wyznania. Zastąpił go jednak, wbrew treści i intencji ustawy wyznaniowej, 
obowiązkiem nauczania religii dla każdego dziecka, także bezwyznaniowego61. 
W tak ważnej sprawie ochrony wolności wyznania i sumienia Trybunał 
Administracyjny niestety nie sprostał roli strażnika praworządności, jaką mu 
powierzono. Racje prawne ustąpiły względom oportunistycznym.

5. Możliwość nałożenia na bezwyznaniowych rodziców obowiązku określenia 
swemu dziecku prawnie uznanej religii stawiała już wyraźnie pod znakiem 
zapytania sens konstytucyjnej gwarancji wolności wyznania i sumienia. Waga 
problemu sprawiła, że został on w końcu poddany pod osąd Trybunału Państwa. 
Sprawa, którą przyszło Trybunałowi się zająć, dotyczyła administracyjnego 
polecenia rodzicom, aby wskazali, w zakresie jakiej religii będzie pobierało 
naukę ich bezwyznaniowe dziecko. W razie odmowy władze polityczne zagroziły 
wystąpieniem na drogę sądową na podstawie § 178 ABGB .62

Skarżący w pierwszej kolejności podnosił zarzut, że żaden przepis ustawy nie 
przewiduje dla bezwyznaniowych dzieci konieczności pobierania nauki 
którejkolwiek religii. Ponadto zwracał uwagę na okoliczność, że w szkole 
nauczana była tylko religia katolicka. W istocie więc decyzja władz zmuszała go 
do posyłania dziecka na lekcje religii, do której miał on najbardziej negatywny 
stosunek, gdyż przed laty wystąpił właśnie z Kościoła katolickiego. Stąd

62 Hye, nr 2060.



82 Andrzej Dziadzio

naruszała wprost jego religijne przekonania. Oparcie natomiast decyzji na 
przepisach ustawy szkolnej uznał za nieuzasadnione z tego względu, że zawierała 
ona prawa i obowiązki szkoły, a nie rodziców63.

63 Ibidem.
64 Sammlung von, nr 1082, 2311.
65 RGBL. nr 96/1854.
66 J. Kaserer, Die Gesetze, 58-59.

Żaląca się strona domagała się od Trybunału Państwa rozstrzygnięcia 
kwestii, czy w świetle artykułu 14 ustawy zasadniczej nie należący do 
żadnego wyznania ojciec mógł być zmuszany do oznaczenia religii, w której 
powinien być nauczany jego bezwyznaniowy syn. Trybunał Państwa nie 
odważył się na rewizję jasnego w tej mierze stanowiska Trybunału 
Administracyjnego. Odpowiadając twierdząco na postawione pytanie 
przywołał całą argumentację, jaką znalazł w orzecznictwie Trybunału 
Administracyjnego. Jednocześnie za legalną uznał tę część administracyjnego 
zarządzenia, w której władze obwarowały jego wykonanie sankcją skierowa­
nia sprawy do sądu.

Niemniej Trybunał Państwa, przystając na rygor w formie pomocy sądowej, 
musiał wiedzieć, że sądy opiekuńcze odrzucały tego rodzaju wnioski ze względu 
na brak przedmiotowej właściwości. W wydanym przez Najwyższy Trybunał 
wyroku odniósł się on tylko do domowego nauczania religii. Jego zdaniem w tym 
przypadku ojciec nie mógł być zobowiązany do nauczania dziecka religii, której 
on sam nie wyznawał, ze względu właśnie na poręczoną przez konstytucję 
wolność wyznania i sumienia64. Natomiast w kwestii szkolnego nauczania religii 
mogły się jedynie wypowiadać władze polityczne. Odwołanie się na podstawie 
§178 ABGB do sądu było nieuprawnione. W tym stanie rzeczy stanowisko 
Trybunału Państwa zmierzało do tego, żeby pozbawić wspomniane decyzje 
wykonalności.

Władze administracyjne nie były jednak wcale skłonne nadać tego rodzaju 
zarządzeniom cech jedynie zalecenia, którego spełnienie zależałoby od dobrej 
woli samego zainteresowanego. Ich realizację pragnęły osiągnąć za pomocą 
środków przymusu administracyjnego. Podstawę do ich stosowania stanowiły 
przepisy rozporządzenia cesarskiego z 20 kwietnia 1854 r. o egzekucji orzeczeń 
władz politycznych, zwanego potocznie „patentem o chłoście”65. Były to zatem 
regulacje charakterystyczne dla systemu państwa policyjnego. W powszechnej 
opinii traktowano je jako swoisty unikat w systemie konstytucyjnych rządów, 
gdyż utrzymywały nieograniczoną samowolę administracji. Ze zdziwieniem 
konstatowano fakt, że liberalne reformy nie doprowadziły do ich zmiany66.

W kolejnej sprawie przedłożonej do rozstrzygnięcia Trybunałowi Państwa 
władze administracyjne nie odwołały się już do pomocy sądowej. Zagroziły 
w wypadku nieoznaczenia dziecku religii sankcjami przewidzianymi w cesarskim 
patencie. Strona odwołująca się podkreśliła w zażaleniu, że wolność wyznania 
i sumienia nie doznawała na gruncie istniejącego ustawodawstwa żadnych



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 83

ograniczeń. Jeśli bowiem zd. 3 artykułu 14 ustawy zasadniczej wspominało 
o ograniczeniach czyjejś władzy, to należało przez to rozumieć tylko władzę 
rodzicielską.

Nie mogły także zacieśniać tej wolności przepisy ustawy szkolnej i wyznaniowej, 
gdyż nie miały one przymiotu ustaw zasadniczych. Także wyrażenie ustawy 
szkolnej „wychowanie moralno-religijne” nie było tożsame z pojęciem wychowanie 
„wyznaniowe”, jak chciały władze. Ustawodawstwo szkolne zezwalało natomiast 
na zawężenie przedmiotów nauczania, w tym także religii. Skarżący bronił 
poglądu, że obowiązek określenia dziecku religii należało rozpatrywać tylko jako 
przejaw władzy ojcowskiej. Wszelkie roszczenia z tego tytułu powinny być 
kierowane do organów sądowych. Nie można ich tym samym dochodzić w trybie 
postępowania administracyjnego.

Tym razem Trybunał Państwa stanął na wysokości zadania. W ogłoszo­
nym orzeczeniu przychylił się do opinii wyrażonej w zażaleniu67. Z dezap­
robatą odniósł się do sposobu wymuszania udziału bezwyznaniowego dziecka 
w lekcjach religii przez zastosowanie wobec rodziców środków administracyj­
nych z karą aresztu włącznie. Decyzję władz uznał za rodzaj niedopuszczal­
nego, w świetle artykułu 14, przymusu wyznaniowego. Zdawał się także 
skłaniać do poglądu, że żądanie władz było bezprawne. Dezawuował przeto 
stanowisko Trybunału Administracyjnego, który roszczeniom tym nie od­
mówił ustawowego upoważnienia. Niezależnie od różnic, jakie dają się 
zauważyć w uzasadnieniach obu wyroków Trybunału Państwa, jedno wydaje 
się dla nich wspólne: osłabienie możliwości egzekucji wspomnianych decyzji 
administracyjnych.

Jednak nie orzecznictwo Trybunału Państwa kształtowało praktykę 
administracyjną. Wiodąca rola przypadła Trybunałowi Administracyjnemu, do 
którego orzeczeń władze musiały się bezwzględnie stosować. Niemniej, Trybunał 
Administracyjny starał się zachować lojalnie względem Trybunału Państwa. 
W wielu też przypadkach bazował na jego orzeczeniach68. W sprawach 
wyznaniowych stało się inaczej. Trybunał Administracyjny całkowicie zignorował 
stanowisko Trybunału Państwa. W następnych swych orzeczeniach nie tylko 
potwierdził zgodność z prawem powyższych decyzji administracyjnych, ale za 
legalne przyjął stosowanie dla ich realizacji środków egzekucyjnych wynikającach 
z treści wciąż obowiązującego cesarskiego rozporządzenia z 1854 r.69. Tym 
samym reaktywował przymus religijny. Nie mogło mu to przynieść zaszczytu 
jako stróżowi praw podmiotowych obywateli.

67 Hye, nr 2135.
68 Budwiński, nr 3035, 9957, 12015, 5644 Trybunał Administracyjny w szczególności 

zdawał się na wykładnię Trybunału Państwa w zakresie ochrony: wolności głoszenia poglądów (art. 
13), praw narodowości (art. 19), czynnego i biernego prawa wyborczego do gminy (art. 4). Co więcej, 
w jednej ze spraw, dotyczącej decyzji wydalenia z obszaru gminy, stwierdził wprost, że jeśli taką 
decyzję Trybunał Państwa uznał za naruszającą konstytucyjną gwarancję wolności przesiedlania się 
(art. 6), to wyrok ten uchylał ustawowe podstawy do jej wykonania. Budwiński, nr 2258 A.

69 Budwiński, nr 10561 A, 10562 A.



84 Andrzej Dziadzio

6. Konstytucyjna gwarancja wolności wyznania i sumienia w działalności 
organów administracyjnych uległa dość znacznemu przewartościowaniu. 
Początkowo administracja w jej przestrzeganiu szła tak daleko, że nie kwestionowała 
prawa rodziców - formalnie katolików - do bezwyznaniowego wychowania dzieci. 
Także porzucenie wyznania przez rodziców powodowało rozciągnięcie stanu 
bezwyznaniowości na dziecko . Takie podejście do stosunków wyznaniowych 
w świetle nowego ustawodawstwa nie trwało długo. Zmieniło się ono prawie 
równocześnie z początkiem działalności Trybunału Administracyjnego.

70

70 S a m i t s c h, s. 305.
71 Zob. artykuł 9 ustawy z 25 maja 1868.
72 Budwiński, nr 12590, 13982, 2A, 7285 A, 10309 A. Orzecznictwo to wywołało jednak opór 

władzy państwowej, która dopięła tego, że Trybunał łagodził niekiedy swe pryncypialne stanowisko 
(B u d w i ń s k i, nr 4737 A, 9175 A.) Na ten temat zob. F. Lehne, Rechtsschutz im öffentlichen 
Recht: Staatsgerichtshof Reichsgericht, Verwaltungsgerichtshof w: Die Habsburgermonarchie, Bd. 
II, s. 706.

Być może do tego momentu biurokracja nie chciała na własną rękę odejść od 
wyraźnie tolerancyjnego charakteru wprowadzonych przepisów wyznaniowych. 
Liczyła na wsparcie Trybunału. Ośmielona jego pozytywną reakcją, uznała za 
dopuszczalny przymus nauczania religii dla dzieci bezwyznaniowych. Trybunał 
Administracyjny, legalizując contra legem stosowanie przymusu religijnego, 
postąpił sprzecznie z liberalnym duchem ustawodawstwa wyznaniowego.

Postawa Trybunału musi dziwić dlatego, że przy wykładni innych przepisów 
tej samej ustawy wyznaniowej potrafił się on zdobyć na zachowanie jej 
liberalnego kierunku. Rzecz dotyczyła możliwości żądania świadczeń na cele 
kultowe określonych związków wyznaniowych od osób, które do nich nie 
należały71. W tych sprawach intencje ustawy pojmował Trybunał w sposób wręcz 
ekstremalny. Uchylał mianowicie decyzje gmin o przeznaczeniu funduszy 
publicznych na pokrycie kosztów budowy kościoła nawet wtedy, gdy gmina 
uzasadniała ją nie względami kultowymi, lecz patriotycznymi. Miał to być 
bowiem wkład gminy w uczczenie rocznicy wstąpienia na tron cesarza72. Należy 
sądzić, że ta dwutorowość orzecznictwa Trybunału Administracyjnego wynikała 
z faktu, że presja kościołów i związków wyznaniowych musiała być w kwestiach 
„ideologicznych” silniejsza niż w przypadku ich interesów materialnych.

Judykatura austriackich Trybunałów prawa publicznego wykazuje, że 
obywatele najczęściej stawiali administracji zarzut naruszenia wolności wyznania 
i sumienia w przypadku decyzji zobowiązujących ich, jako bezwyznaniowych 
rodziców, do religijnego wychowania dzieci. Trybunał Administracyjny 
w początkach swej działalności uważał tego rodzaju administracyjne rozstrzygnięcia 
za zgodne z prawem, w myśl wyrażonego poglądu, że każde dziecko według 
austriackiego ustawodawstwa musiało należeć do określonego wyznania. 
Konsekwencją przyjętego stanowiska była zgoda Trybunału na to, że władze 
mogły nakazać dziecku uczestnictwo w lekcjach religii katolickiej jako religii 
większości uczniów, jeżeli rodzice sami nie określili jego wyznania.



WOLNOŚĆ WYZNANIA I SUMIENIA A PRZYMUS RELIGIJNY 85

Szybko jednak Trybunał Administracyjny wycofał się z tej linii orzeczniczej. 
Wyraził wówczas zapatrywanie prawne całkiem odmienne: dziecko rodziców nie 
wyznających żadnej religii pozostawało bezwyznaniowe. Trybunał, odrzucając 
przymus wyznaniowy, z upływem czasu, przy braku wyraźnego przepisu ustawy, 
usankcjonował nauczanie religii dzieci bezwyznaniowych . Za legalne uznał 
decyzje wymuszające na rodzicach obowiązek wyznaczania swym bezwyznaniowym 
dzieciom religii, której będą nauczane w szkole.

Kierunek orzecznictwa Trybunału Administracyjnego był bardzo rygorys­
tyczny. W sytuacji niewykonania tego obowiązku przez rodziców zezwalał 
administracji na zastosowanie środków karnych. Inaczej postąpił Trybunał 
Państwa, który w tej kwestii zajął liberalne stanowisko. Odmówił organom 
administracyjnym prawa posłużenia się w takich przypadkach przymusem 
administracyjnym. Niejednolitość i wzajemna sprzeczność orzecznictwa Trybunału 
Administracyjnego i Trybunału Państwa osłabiała skuteczność ochrony wolności 
wyznania i sumienia. Zaspokojenie roszczeń o jej respektowanie stawało się 
przez to w dużym stopniu niepewne.

LA LIBERTÉ DE CROYANCE ET DE CONSCIENCE FACE À LA CONTRAINTE DE 
RELIGION DANS LA MONARCHIE CONSTITUTIONNELLE AUTRICHIENNE DES 

ANNÉES 1867-1914

Résumé

La jurisprudence des tribunaux autrichiens de droit public démontre que les griefs les plus 
fréquents, concernat l’infraction à la liberté de croyance et de conscience, étaient faits par les citoyens, 
parents sans confession, de les avoir obligés, par des décisions administratives, a l’éducation religieuse 
de leurs enfants.

Le Tribunal administratif, au début de son fonctionnement considérait de telles decisions 
administratives comme légales, d’après le principe que la législation autrichienne voulait que chaque 
enfant dut appartenir à une communauté confessionnelle. Il en résultait le consentiment du Tribunal 
aux décisions des autorites compétentes, ordonnant à un enfant la participation à l’enseignement de 
la religion catholique dans le cas où ses perents n’avaient pas determine eux-mémes sa confession. 
Cependant, le Tribunal a changé vite sa jurisprudence en la matière. En effet, il a exprimé une opinion 
tout à fait différente: l’enfant des perents sans confession devait rester aussi sans confession. En 
rejetant la contrainte de religion, le Tribunal a reconnu, toutefois, contra legem l’enseignement 
religieux des enfants sans confession. Il a reconnu comme légales des decisions imposant aux parents 
la détermination de la religion que leurs enfants devraient apprendre a l’école.

La ligne de cette jurisprudence du Tribunal administratif était tres rigoureuse. Le Tribunal 
permettait a l’administration de recourir à des sanctions pénales, au cas où les parents ne 
s’acquittaient pas de leur obligation.

Le Tribunal d’Etat a pris, cependant, une position bien différente, et libérale. Il a refuse aux 
autorités administratives le droit d’y recourir à de sanctions pénales. Toutefois, l’administration se 
guidait sur la jurisprudence du Tribunal administratif.




