
CZASOPISMO PRAWNO-HISTORYCZNE 
Tom XXIII — Zeszyt 2 — 1971

DIONIZY WOJTKOWIAK (Poznań)

Renesansowa utopia społeczna 
jako wyraz dyskusji politycznych XVI wieku

I Zarys dziejów utopii. II. Pojęcie utopii społecznej. III. Podstawowe idee 
renesansowych utopii na tle epoki. IV. Koncepcje państwa w renesansowej utopii. 
V. Struktura społeczna, forma i funkcje państwa. VI. Próba podsumowania.

I
Utopie społeczne są pewnym rodzajem literackim, jaki się pojawił 

i rozwinął, głównie w związku z istniejącym złem społecznym, które 
uderzało uwagę ludzi na nie wyczulonych. Takie jest przede wszystkim 
dzieło T. Morusa, które dało nazwę dla tego rodzaju tworów umysłu 
ludzkiego i jest dla nich wzorem klasycznym.

Szczególne okoliczności sprawiły, że początkiem europejskiej myśli 
utopijnej były marzenia o raju, o złotym wieku i o takim ustroju, 
w którym wszyscy będą mogli żyć bez pracy 1. W końcu myśl utopijna, 
której niejako pośrednim wyrazem było wiele z maksym siedmiu mędr­
ców, jakie mówiły o „najlepszych” instytucjach państwowych, stworzyła 
pierwszy obraz państwa idealnego. Podstawą tego obrazu, którego twór­
cą był uczeń Pitagorasa, Hippodamos z Miletu, były: przeświadczenie 
o tym, że tak jak we wszechświecie, tak i w życiu społecznym panuje ład 
i harmonia, oraz dość powszechne w starożytności legendy o potężnym 
i bogatym państwie, położonym na Atlantydzie, a wspomniane później 
przez Platona w Timaiosie i w Kritiasie. Ludzie, którzy zajmują się dzie­
jami utopii, często wspominają o koncepcji stosunków idealnych Hippia- 
sza z Elidy, o państwie słońca Arystynikosa2 i o innych. Jednak 
punktem szczytowym w rozwoju myśli utopijnej starożytności3 były.

1 R. Pöhlmann, Geschichte der Sozialen Frage und des Sozialismus, Mona- 
chium 1925, t. I, s. 300 - 322.

2 Arystinikos, przywódca powstania przeciwko Rzymianom w Małej Azji, opi­
suje państwo, w którym obywatele żyją całkowicie wolno w braterskiej przy­
jaźni..

3 Inne liczne obrazy podobne nie odegrały większej roli. Przykładem opowieść 
Teopomposa o ludziach długowiecznych i inne. Por. w tej sprawie: A. Święto-



22 D. Wojtkowiak

Cyropedia Ksenofonta oraz Państwo i Prawa Platona, gdzie przedstawił 
on ogólny model ustroju, do którego wszyscy późniejsi twórcy utopii 
będą nawiązywali. Model ten był przede wszystkim wyrazem pragnienia, 
by racjonalnie zbudować jakiś trwały i hierarchicznie uporządkowany 
system społeczny i polityczny.

Rzymianie nie stworzyli żadnej, w pełni ukształtowanej utopii spo­
łecznej. Co najwyżej, pewne marzenia o idealnym władcy znalazły wyraz 
w twórczości poetyckiej i filozoficznej 4. Podobnie było w wiekach śred- 
nich, gdzie myśl utopijna znalazła wyraz w podaniach i pieśniach, w za­
sadach organizacyjnych pierwszych gmin chrześcijańskich i klasztorów 
oraz w hasłach ruchów społeczno-religijnych (np. u Albigensów). Z tego 
okresu warto tu wspomnieć o pracy P. Dubois pt. O odzyskaniu ziemi 
świętej (1307). Później nastąpił okres zastoju w tworzeniu utopii.

chowski, Utopie w rozwoju historycznym, Warszawa 1910, s. 24-25; W. K o r- 
natowski, Rozwój pojęć o państwie w starożytnej Grecji, Warszawa 1950, s. 
183 - 188 i 420 - 423.

4 Np. u Cicerona w De republica i w De legibus; listy Seneki i inne.
5 Por. Utopisti italiani del Cinquecento (wybór tekstów), Rzym 1944.
6 Chociaż praca ta ukazała się wcześniej niż Państwo Słońca, jest ona tylko 

jego dość nieudolną kopią, przystosowaną do protestantyzmu. J. Andreä znał ręko­
pis Państwa Słońca na długo przed wydrukowaniem. Por. A. Voigt, Die sozialen 
Utopien, Lipsk 1906, s. 73- 74; H. Freyer, Die politische Insel, Lipsk 1936, s. 109; 
Schlaraffia politica, Lipsk 1892, s. 186 i n.

7 Por. J. Pfotenhauer, Die Missionen den Jesuiten in Paraguay, 1892;
A. Swiętochowski, o. c., s. 72 i n.

Utopie społeczne zaczęły się znowu pojawiać w XVI i XVII w., 
a więc w okresie narodzin nowej formacji społeczno-gospodarczej, w epo­
ce Odrodzenia i humanizmu. Teraz dopiero w pełni rozkwitła właściwa 
twórczość utopijna, zrodzona w strożytnej Grecji. Pojawiła się Utopia 
Tomasza Morusa. Ona też będzie odtąd impulsem dla wyobraźni filo­
zofów, polityków i literatów. Nic więc dziwnego, że prac tego rodzaju 
będzie się pojawiało coraz więcej, jak np.: M. Rosea Pochwała Gara- 
mantów (1543), A. F. Doniego, Świat mądry i szalony (1552) 5, D. Ago- 
stiniego, Republika wyimaginowana (1575 - 80), T. Campanelli Państwo 
Słońca, J. W. Andreä Opis Rzeczypospolitej Christianopolitańskiej (1619)6. 
Warto tu przypomieć, że pod wpływem dwóch ostatnich, Cataldino 
i Maceta opracowali statut utopijnego państwa jezuickiego w Para­
gwaju 7.

Z kolei F. Bacon napisał Nową Atlantydę, G. Winstanley Prawo 
wolności (1652),. J. Harrington Oceanę (1656), D. Vairasse Dzieje Sewe- 
rambów (1677), F. Fenelon Przygody Telemacha (1699). Pojawi się też 
pierwsza niemiecka utopia-anonim pt. Królestwo Ofir (1699).

W utopiach tego okresu odbijał się złożony charakter epoki. Tak 
np. u T. Morusa ostra krytyka niesprawiedliwości społecznej, jaka sta­
wała się widoczna w okresie przejścia od ustroju feudalnego do ustroju



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 23

kapitalistycznego, splatała się z ideami tradycyjnymi. U F. Bacona 
agresywna wiara w wyzwalającą rolę nauki łączyła się z dążeniem do 
ustroju autorytatywnego. U T. Campanelli, pobożne życzenia mnicha 
Kalabrii z antypatią do tyranii oraz z dążeniem do pełnej wolności 
badań naukowych, których celem miało być usunięcie wszelkiego zła 
społecznego. Najbardziej realistycznym reprezentantem utopistów-huma- 
nistów był J. Harrington. Czerpiąc z licznych materiałów, próbował 
poprzez porównawczą analizę form państwowych znaleźć taki ideał 
państwa, który by mógł być zastosowany w państwie angielskim czasów 
O. Cromwella. Wywarł on nawet duży wpływ na późniejszych twórców 
konstytucji Stanów Zjednoczonych.

Później wystąpią: L. Mercier (Rok 2440, 1770), S. Cabet (Podróż do 
Ikarii, 1840), B. Lytton (Rasa pojawiająca się, 1871), S. Butler (Erewhon, 
1872), N. Bellamy (Rok 2000, 1888), W. Morris (Wieści z nikąd, 1890).

Ten trzeci etap w dziejach twórczości utopii był okresem wielkiego 
wzburzenia i niepokoju społecznego, okresem ekonomicznego i społecz­
nego panowania burżuazji. Wzburzenie i niepokój znalazły wyraz 
w zbiorczych (heterogenicznych) utopiach, dla których wzorem były 
utopie humanistów okresu Odrodzenia. Utopie tego czasu grupowały 
się wokół pewnych wspólnych idei politycznych. Dlatego F. Engels 
w swej pracy pt. Rozwój socjalizmu od utopii do nauki, mógł, pomijając 
pewne różnice, łącznie traktować takich utopistów, jak Morelly, F. 
Babeuf, K. H. de Saint-Simon, K. Fourier, S. Cabet, H. Owen i nazwać 
ich wcale nieobraźliwie socjalistami utopijnymi.

Wreszcie w XX w. pojawią się utopie o innym już charakterze. Przy­
kładem utopie G. H. Wellsa, Solariego (Miasto odbudowane), A. France’a 
(Na białym kamieniu), M. J. Fourastie (Cywilizacja 1960), M. Krleźy 
(Bankiet na Blitwie) i wiele innych. Z chwilą pojawienia się doktryny so­
cjalizmu naukowego, utopie straciły swoje znaczenie społeczne. I dla­
tego współczesne utopie, choć nieraz osiągały sukcesy literackie, nie miały 
dla rozwoju myśli społecznej tak wielkiego znaczenia, jak formalnie po­
dobne dzieła ich poprzedników 8.

8 Przeciwne tu stanowisko zajmują autorzy, którzy utożsamiają utopię z idea­
łem społecznym — por. J. Szacki, Utopie, Warszawa 1968, s. 19 - 22.

9 Książka ta nie została wydana. Por. W. Kornatowski, Wstęp do „Nowej 
Atlantydy” F. Bacona, Warszawa 1954, s. 42 przypis 1.

10 Por. L. Królikowski, Polska Chrystusowa, z. 2 z 1943, s. 209 - 383. Na­
iwna to wizja struktury organizacyjnej utopijnego społeczeństwa.

Ciąg dziejowy utopii społecznych jest długi. I interesujące jest to, 
że najwięcej utopii napisali Anglicy i Francuzi. Najmniej zaś Słowianie. 
Z polskich utopii najbardziej znane są: S. Leszczyńskiego Rozmowa Euro­
pejczyka z wyspiarzem królestwa Dumocala (1752), kilka fragmentów 
u I. Krasickiego w Mikołaja Doświadczyńskiego przypadkach, W. Gut­
kowskiego Podróż do Kalopei9 i L. Królikowskiego O Zjednoczeniu10.



24 D. Wojtkowiak

Naszkicowany krótki zarys dziejów utopii ma tylko przypomnieć, 
jak wielka jest liczba utopili. Ta ich wielość, a zarazem różnorodność 
treściowa i „czasowa” sprawiają, że prawie niemożliwe jest sformu- 
łowanie poprawnej definicji utopii. Trudno jest bowiem wskazać wszyst­
kie jej istotne cechy, ponieważ w toku dziejów zmieniała się nieustan­
nie zarówno jej treść, jak i forma. Zmieniały się funkcje, znaczenie, 
intencje, waga i ocena utopii 11. Obok takich, gdzie tkwiły zalążki kon­
cepcji, jakie z biegiem czasu okazywały się wielce pożyteczne w prak­
tyce społecznej, a później stawały się nawet dyrektywą poszukiwań 
i prób (tak właśnie z marzeń o sprawiedliwości społecznej wyrosła nie­
jedna użyteczna instytucja społeczna), znajdujemy i takie, które po­
zostały dotąd tylko fantastycznymi opowiadaniami, powieściami czy 
baśniami.

II
Pragnienie, by lepsze było życie ludzkie, przybierało w dziejach 

rozmaitą postać. Czasem wyrażało się w działaniu i często prowadziło 
do buntów, rewolucji czy też do reform społecznych. Niekiedy zawarte 
było w zespole poglądów społecznych i politycznych danego człowieka. 
Oba te czynniki, poglądy i działania człowieka, wskazują nam, jaka jest 
jego postawa wobec rzeczywistości.

Poglądy bywają wyrażane w różny sposób. Najczęściej są one wy­
raźnie sformułowane. Wtedy ich związek z konkretną sytuacją jest łatwo 
uchwytny. Łatwo wtedy również ustalić, do czego zmierzał ich autor. 
Inaczej jest, gdy autor, co najmniej formalnie, odrywał swoje wywody 
od rzeczywistości i tworzył obraz idealnego w jego oczach świata. I choć 
treść takiego obrazu bywała nieraz fantastyczna, niemniej z reguły wy­
rażała, mniej czy bardziej jasno, poglądy autora o współczesnym mu 
świecie i przez to łączyła się z rzeczywistością, bo niezadowolenie z niej 
było podłożem, na jakim wyrastały marzenia o lepszym życiu.

Właśnie niedoskonałość wielu urządzeń społecznych i państwowych 
była najczęściej przyczyną, że myśl ludzka szukała od wieków odpowie­
dzi na pytanie, czy możliwe jest zniesienie panowania krzywdy i ucisku, 
że tworzyła od dawna idealne plany lepszego państwa, plany doskonal­
szego ustroju społecznego i gospodarczego. Miały one być, w mniema­
niu, przynajmniej niektórych spośród ich autorów, planami przebu­
dowy społecznej.

Te plany powstały w głowach ludzi, którzy myśleli o sprawach 
całej zbiorowości: jedni z bezinteresownej życzliwości, inni, by polepszyć

11 Świadczą o tym np. najrozmaitsze próby klasyfikacji utopii. Por. np. A. 
Voigt, o c., s. 16-22; Le Senne, Traité de morale générale, s. 707; R. Ruyer, 
L’Utopie et les utopies, Paryż 1950, s. 7 oraz interesującą, ale na dyskusyjnych pod­
stawach opartą typizację utopii u J. Szackiego, o. c., s. 37 - 51.



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 25

własny byt albo byt określonej grupy, klasy czy warstwy społecznej. 
Obok planów, które tkwiły swymi podstawami w istniejącej rzeczywi­
stości, pojawiły się obrazy jakiegoś innego, odmiennego stanu rzeczy, 
przedstawiające w mglistym i złudnym, choć nieraz nadzwyczaj su­
gestywnym obrazie, doskonałe państwo -ze znakomitą formą rządu, z do­
skonałymi organami i idealnym porządkiem stosunków społecznych i gos­
podarczych. Twórcy takich obrazów nie troszczyli się z reguły o to, jak 
dojść do tego idealnego stanu szczęśliwości powszechnej. Co najmniej 
niektórzy z nich, z różnych względów, podkreślali, że nie ma widocz­
nego i realnego związku między ich mirażem szczęścia a rzeczywistością 
i nazwali ten obraz „utopią”, społecznością, jakiej nie ma na żadnym 
określonym miejscu. Nie wskazywali również, gdzie i jak należy tę spo­
łeczność budować.

Po raz pierwszy nazwy: „utopia” użył T. Morus jako tytułu dla 
jednej ze swoich prac: Książeczka zaiste złota i niemniej pożyteczna 
jak przyjemna o najlepszym ustroju państwa i nieznanej dotąd wyspie 
Utopii. W dziele tym opisuje wyimaginowaną wyspę, którą stworzył król 
Utopus, a na której miało istnieć idealne państwo. Właśnie dzięki dosko­
nałym instytucjom społecznym i państwowym miała tam żyć ludność 
doskonale szczęśliwa i mądra 12.

12 Najczęściej tak właśnie definiuje się utopie. Por. np. A. Lalande, Voca- 
bulaire de la Philosophie, Paryż 1938, t. II, s. 933; „Bolszaja sowietskaja Encikło- 
pedija”, vol. 44; „Encyclopedia of the Social Sciences”, Nowy Jork, 1947, vol. 15, 
s. 200.

13 Przykładem News from Nowhere W. Morrisa czy Erewhon (nowhere) S. 
Butlera.

14 Zwraca na to uwagę C. W. Leibniz w Teodycei, I, § 10 — za A. La1ande, 
o. c., s. 933.

15 Tak określał utopię A. Lalande w wykładach o utopiach i o metodzie uto-
pijnej, wygłoszonych w latach 1917 - 1918.

Tak rozumiana „utopia” często będzie również stanowić tytuł innych 
późniejszych, a treściowo podobnych prac 13. Stanie się w końcu nazwą, 
jaką będzie się oznaczało wszelkie opisy, które przedstawiają, często kon­
kretnie i szczegółowo, idealną organizację społeczności ludzkiej. Przy 
tym forma tych dzieł bywała najrozmaitsza. Jedni posługiwali się dia­
logiem (np. Platon), inni formą noweli czy powieści albo jakąś postacią 
podobną 14.

Będzie się również rozumiało przez utopię obraz fikcyjnego stanu 
rzeczy, jaki — wywołując wrażenie, że jest zrealizowany konkretnie, 
że gdzieś istnieje — ma albo ocenić konsekwencje, które implikuje 
albo, i to jest częstsze, ma pokazać, jak te konsekwencje są dla społecz­
ności korzystne i pożądane 15.

Z czasem, wyrazy „utopia”, „utopijny” staną się, w ich potocznym 
rozumieniu, synonimami wszelkich koncepcji niezgodnych z rzeczy-



26 D. Wojtkowiak

wistością. W tym raczej pejoratywnym znaczeniu utopią zwykle na­
zywać się będzie jakiś sugestywny ideał społeczny czy polityczny, które­
go realizacja jest niemożliwa, który ani nie liczy się z realnymi faktami, 
ani z określonymi warunkami życia społecznego 16. Czasem nazwy „uto­
pia” używa się w znaczeniu deprecjacyjnym, gdy dany obraz stosunków 
społecznych jest niezgodny z poglądami danego człowieka. Współcześnie 
można zaobserwować zupełnie niecelową tendencję, aby uznać za utopię 
każdą ideę lub projekt udoskonalenia porządku społecznego 17.

16 Np. E. H. Carr w The Twenty Years Crisis 1919 - 1939. Utopistą jest ten, 
kto nie zwraca uwagi na fakty, na rzeczywistość, na stosunek między przyczyną 
a skutkiem w polityce. Por. tu: L. S. Stebbing, Ideale and Illusions, Londyn 
1945, s. 7.

17 Wiąże się to z analizą tzw. myślenia utopijnego. Podstawę dla tych rozważań 
daje głównie praca K. Mannheima, Ideology and utopia, Londyn 1948 — por. też 
krytykę tych poglądów u A. Schaffa (Ideologia w ujęciu Mannheima, 1958). 
Utopia w tej socjologicznej koncepcji to pewien ideał społeczny niezgodny z aktu­
alnym porządkiem społecznym i dążący do jego całkowitego lub częściowego roz­
bicia. Utopie mogą być przejęte przez ruch masowy i urzeczywistnione. Tak szerokie 
rozumienie pojęcia utopia odnaleźć można np. u Z. Kuderowicza (Hegel: mora­
listyka a utopia, w: Filozofia i utopia. Studium z dziejów ideologii — Archiwum 
Historii Filozofii i Myśli Społecznej, nr 10, Warszawa 1964, s. 227, 245); B. Ba c z k o, 
Demokracja i konserwatyzm w utopii J. J. Rousseau, tamże, s. 5. W tych ujęciach 
dzieje społeczne byłyby po prostu dziejami utopii. Przestrzega przed takim szerokim 
ujęciem J. Szacki, nie dając jednak, jak się wydaje, bezdyskusyjnych rozwiązań 
(o. c., s. 29, 30 - 36).

18 Związek utopii z historią, z życiem podkreśla mocno np. S. Treugutt, Na­
poleon — mit i utopia, w: Filozofia i utopia, o. c., s. 106. Także: Hegel — por. 
Z. Kuderowicz, o. c., s. 245 i inni.

Wydaje się, że jeśli pominiemy czyste „utopie-satyry”, utopie po­
zorne oraz utopie „nie-poważne”, to z grubsza biorąc, można chyba 
przyjąć, że utopią jest przedstawiany w różnej, swoistej postaci, wyima­
ginowany obraz ustroju, optymalnie sprawiedliwego w najszerszym tego 
słowa znaczeniu; obraz, który z reguły nie wskazuje dróg, etapów, środ­
ków i sposobów, pośrednio prowadzących do idealnego stanu rzeczy albo 
co najmniej, obraz, który nie wskazuje, zdaniem ludzi współczesnych 
lub w świetle stanu współczesnej wiedzy, realnych w określonej sytuacji 
historycznej dróg przejścia do tego idealnego ustroju.

Utopia społeczna jest obrazem, który koncentruje się wokół ustroju 
społecznego w najszerszym tego słowa znaczeniu. Przedmiotem tak ro­
zumianej utopii będą, w zasadzie, stosunki gospodarcze, społeczne i po­
lityczne; czasem jednak i antycypacja zmian technicznych, które mają 
wpłynąć na zmianę życia społecznego.

Treść obrazu utopijnego jest zawsze zgodna z pełnią wiedzy jego 
autora o otaczającym świecie. Można powiedzieć, że wyraża ona jego 
interpretację doświadczeń historycznych i politycznych epoki18. Bywa 
przedstawiona w różnej, ale zawsze w swoistej formie, dzięki której



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 27

utopie stają się tworem artystycznym. Autor utopii usiłuje naszkicować 
przed oczyma czytelnika obraz jakiegoś idealnego społeczeństwa, zorga­
nizowanego w doskonały, zdaniem jego twórcy, spsoób i z reguły umiesz­
cza go w bliżej nie określonym miejscu, przeważnie na jakiejś wyspie, 
nie wiadomo, gdzie położonej. Zazwyczaj przedstawia tę społeczność jako 
izolowaną, oderwaną od rzeczywistości. I w tym sensie już w swoim 
założeniu tę rzeczywistość neguje19. Aktualnemu ładowi społecznemu 
przeciwstawia ustrój społeczny, lepszy w jego oczach, bardziej harmo­
nijny i szczęśliwy, oczyszczony z wad i nieszczęść, jakie istnieją w re­
alnym życiu. Szczególna forma utopii nie powinna przesłaniać nam ele­
mentów konkretych i realistycznych w obrazie utopijnym. Pozwala ona 
autorowi utopii wyrażać swobodnie jego idee polityczne i społeczne. 
Pozwala robić to tym wyraźniej, że nie jest skrępowany „ścisłością” 
badań, że wybiega w przyszłość nie logiką, lecz przede wszystkim in­
tuicją i fantazją, wyczuciem tych dróg, na które zaledwie wkracza 
teraźniejszość20. Znamienne jest przy tym to, że utopię stają się wy­
jątkowo liczne w okresach wielkich przełomów lub głębokich kry­
zysów społecznych21. Intencja krytyczna utopii wobec istniejącej rze­
czywistości powoduje, że idee w niej zawarte zalicza się do ideologii 
protestu społecznego.

19 Por. J. Szacki, o. c., s. 30, 60, 189 i n.; S. Treugutt, o. c., s. 106.
20 Saint-Simon, Oeuvres, t. XX, s. 73 - 74.
21 Por. J. Szacki, o. c., s. 192, Z. Kuderowicz, o. c., s. 245 i inni.
22 Por. K. Kautsky, Tomasz More i jego utopia, Warszawa 1969, s. 13.
23 We współczesnej polskiej historiografii bezsporne jest uznanie Odrodzenia 

za nowy, przełomowy, przeciwstawny średniowieczu okres dziejowy. Nie jest to 
wcale nowe. Por. w tej mierze: J. Michelet, Histoire de la France, 1855, t. VII: 
klasyczne dzieło J. Burckharda, Kultura Odrodzenia we Włoszech (przekład 
polski M. Kreczkowskiej z 1930) ; R. Hauser i A. Renandet, Les débuts de l’âge 
moderne. La Renaissance et la Réforme, Paryż 1929, t. VIII, rozdz. II; P. Mesnard, 
L’essor de la philosophie politique en XVIe siècle, Paryż 1936; J. Chevalier, 
Histoire de la pensée, Paryż 1956, t. II, s. 650; E. Gilmore, Le monde de l’huma­
nisme, Paryż 1958, s. 140 i n. Z polskiej literatury wystarczy tu wymienić: K. Grzy­
bowski, Historia doktryn politycznych i prawnych, Warszawa 1967, s. 238 i n.;

W epoce Odrodzenia, w przodujących gospodarczo, feudalnych jeszcze, 
krajach Europy pojawiły się elementy wczesnego kapitalizmu. I właśnie 
dzięki temu, że okres ten był niejako graniczny między dwiema epokami 
dziejowymi, wytworzył kulturę o swoistych cechach, której wyrazem 
była m. in. ówczesna myśl filozoficzna, społeczna i polityczna. Również 
w niej odbijał się ten graniczny charakter epoki: myśli nowoczesne spla­
tały się czasem jeszcze z poglądami średniowiecza 22.

Interesujący nas okres jest różnie pojmowany. Różnie określa się 
jego znaczenie i charakter. Dla niektórych jest on przeciwieństwem 
średniowiecza, dla innych zaś tego średniowiecza „zmodernizowaną kon­
tynuacją” 23. Mimo różnych tendencji w ujęciach, Odrodzenie było nie-



28 D. Wojtkowiak

wątpliwie okresem wielkich, wielostronnych i nadzwyczaj złożonych prze­
mian gospodarczych, społecznych, politycznych i światopoglądowych 
i z tego względu było okresem przełomowym i nowatorskim. O charak­
terze pewnej epoki dziejowej decyduje bowiem powszechność określonych 
zjawisk i ich tendencje ogólne, a nie pojedyncze fakty lub idee. F. En­
gels bardzo wysoko cenił tę epokę, pisząc:„Odrodzenie było największym 
postępowym przewrotem, jaki ludzkość do owych czasów przeżyła: było 
epoką, która wymagała olbrzymów i olbrzymów zrodziła — olbrzymów 
myśli, namiętności, charakteru, wszechstronności i wiedzy. Mężom, któ­
rzy zakładali nowożytne władztwo burżuazji, można było przypisać wszy­
stko, ale nie ograniczoność burżuazyjną” 24.

J. Baszkiewicz i F. Ryszka, Historia doktryn politycznych, Warszawa 1970, 
s. 171-173; J. Chałasiński, Humanizm socjalistyczny i rewolucja kulturalna 
oraz problem renesansu i humanizmu w Polsce. W: Problem humanizmu, Łódź 
1954; Erazm z Rotterdamu, Pochwala głupoty, Wrocław 1953, wstęp H. Barycza, 
s. VI i n. i inni. Współczesne tendencje historiografii burżuazyjnej zmierzają do 
uznania Odrodzenia za kontynuację średniowiecza. Krytykę tej tendencji znaleźć 
można u W.N. Łazariewa, Przeciwko fałszowaniu kultury Odrodzenia. Materiały 
do studiów i dyskusji, nr 7-8, 1951, s. 269 - 294 oraz A. Kłoskowska, Problem 
Odrodzenia w burżuazyjnej historiografii. W: Problem humanizmu, o. c., s. 79 - 89.

24 F. Engels, Dialektyka przyrody, Warszawa 1952, s. 8.
25 Oryginalną analizę przemian społeczno-gospodarczych okresu Odrodzenia za­

wiera cytowania praca K. Kautsky’ego, s. 15-112.

Odrodzenie było epoką odkryć i burzliwego rozwoju gospodarczego25. 
Był to okres pierwotnej akumulacji kapitału, rozwoju manufaktur, zani­
ku gospodarki naturalnej, rozwoju gospodarki towarowo-pieniężnej, która 
prowadziła do tego, iż wzrastał ucisk chłopów, upadało rzemiosło, rozwi­
jała się wymiana handlowa, wzrastała grabież kolonialna itp.

Tym przemianom towarzyszyły, a równocześnie je przyspieszały, 
liczne odkrycia geograficzne oraz wynalazki techniczne. W 1487 r. okrą­
żono Przylądek Dobrej Nadziei, w 1492 r. odkryto Amerykę, w 1498 r. 
odkryto drogę do Indii Wschodnich, w 1521 r. zdobyto Meksyk, w 1532 r. 
zdobyto Peru. W XV w. wynaleziono druk, założono pierwsze obser­
watorium (1471). W XVI w. pojawiła się pierwsza poczta (1595), wystą­
pił M. Kopernik (1543), pojawił się termometr G. Galileusza (1597 r.) itp.

Równolegle następowały stopniowe przemiany układu sił społecznych 
w poszczególnych krajach. Wraz z rozwojem miast coraz silniejsze sta­
wało się mieszczaństwo, wzrastała liczba zatrudnionych poza rolnictwem, 
wzrastała liczba pracowników najemnych. Pogarszała się stopniowo sy­
tuacja społeczna chłopów, wzrastała siła zawodowych urzędników.

Równocześnie zmieniał się sposób życia i myślenia. Powstawało, wy­
zwolone od autorytetu teologi, nowożytne przyrodoznawstwo. Ponieważ 
przemiany gospodarczo-społeczne XV i XVI w. nie mogły być wytłu­
maczone starymi poglądami i doktrynami średniowiecznymi, przeto po­
szukiwało się tych teoretycznych uzasadnień w starożytności. Wydobyto



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 29

z zapomnienia wartościowe osiągnięcia kultury greckiej i rzymskiej, 
przystosowując je do aktualnych potrzeb, które wypływały z rozwoju go­
spodarczego i społecznego. Tak wskrzeszono, a zarazem zmodernizowano 
filozofię starożytną (głównie: poglądy epikurejczyków, sceptyków, sto­
ików, Platona i Arystotelesa). Filozofia Odrodzenia 26, w przeciwieństwie 
do scholastyki i mistycyzmu średniowiecza, zaczęła skupiać swą uwagę 
na przyrodzie i człowieku, jego życiu i aktywności. W nauce o bycie 
główne miejsce zajęła teraz filozofia przyrody. Wyrazem odrzucania 
dogmatów były poszukiwania metodologiczne. One też zajmują główne 
miejsce w teorii poznania i prawdy27. Przede wszystkim jednak rozwi­
jała się filozofia praktyczna (etyka, ekonomika, polityka).

26 Por. W. Tatarkiewicz, Historia Filozofii, Warszawa 1961, t. II, s. 9 - 14.
27 Por. np. B. Kieszkowski, Nauka i państwo w utopiach T. Campanelli, 

Warszawa 1935, s. 13 (oraz podaną tam literaturę).
28 Por. K. Kautsky, o. c., s. 83 i in.; J. Baszkiewicz i F. Ryszka, o.c., 

s. 173 - 174; K. Grzybowski, o. c., s. 242; H. Barycz, o. c., s. XVII - XVIII; 
J. Chałasiński, o. c., s. 9, 11, 79 i n.

Ośrodkiem zainteresowania kultury Odrodzenia stał się człowiek i je­
go życie doczesne na ziemi (antropocentryzm). Tej nowej w stosunku 
do średniowiecza idei wyrazem był humanizm 28.

I religia przeżyła wielkie przemiany (husytyzm, inkwizycja, 1478), 
tezy wirtenberskie (1517), biblia M. Lutra (1522), powstanie kościoła an­
glikańskiego (1531), powstanie zakonu jezuitów (1540), noc św. Bartło­
mieja (1572), itp.) Złamany został uniwersalizm papieski oraz mo­
nopol Kościoła, co się tyczy pośrednictwa między Bogiem a ludźmi. Po­
jawiły się koncepcje religii naturalnej.

Odrodzenie przyniosło wreszcie wielkie przeobrażenia w sztuce oraz 
obfitowało w wielkie wydarzenia w polityce. Stopniowo przekształcały 
się ustroje państwowe. W większości krajów Europy, w związku ze zmia­
nami w życiu gospodarczym (rozwój rynku wewnętrznego) i w układzie 
sił klasowych (mieszczaństwo „sojusznikiem” króla), zanikało rozdrob­
nienie feudalne, kształtowały się scentralizowane monarchie, prawie 
jednolite narodowo. Oczywiście te przemiany, ich tempo i główne ten­
dencje rozwojowe były niezupełnie jednakowe w poszczególnych kra­
jach. Niemniej, prawie wszędzie pozycja monarchy wzmocniła się, mimo 
tego, iż władcę krępowały nie tylko przepisy prawa pozytywnego (tzw. 
prawa fundamentalne), ale i ustalające się już uprawnienia organów 
reprezentacyjnych. Wyrazem tych zmian politycznych były ówczesne 
doktryny społeczne i polityczne.

Rzeczywistość polityczna wymagała rozwiązania całego szeregu pro­
blemów teoretycznych: czy państwo winno się zamknąć samo w sobie, 
jakie cele wyznaczyć rządzącym, czy zwiększać centralizację i uprawnie­
nia monarchy, czy też przyznać większe uprawnienia ciałom pośrednim 
(zgromadzenia, rządy), kto jest nosicielem suwerenności, jak zorganizo-



30 D. Wojtkowiak

wać państwo (problem najlepszej „konstytucji”) itp. Oto bogactwo py­
tań, hipotez, tendencji, zwiększone jeszcze przez rozpowszechnianie dzieł 
myślicieli starożytnych.

Już ten szkic podstawowych przemian w życiu społecznym okresu 
Odrodzenia pozwala ustalić pewne ogólne tezy. Akumulacja pierwotna 
kapitału i rozwój gospodarki towarowo-pieniężnej szybko doprowadziły 
do wyraźnych spięć społecznych. Raz po raz państwa przeżywały wstrzą­
sy społeczne i polityczne, które wywarły wpływ na treść i kierunek roz­
woju myśli społecznej i politycznej. Teraz zagadnienia ustroju państwo­
wego stawały się coraz bardziej problemem centralnym. Rozwijały się 
silnie idee harmonijnego współżycia ludzi, których dobrobyt miał być 
zapewniony dzięki wspólnej pracy i idee zniesienia nierówności społecz­
nych będące przejawem idei powszechnej życzliwości. Coraz częstsze sta­
wały się próby reform, bunty poddanych, a także wizje nowego świata 
o wspólnej własności i powszechnej pracy. Te wizje, których autorzy, 
co najmniej, formalnie zrywali związek swych rozważań z rzeczywisto­
ścią, były swoistą postacią krytyki współczesnych ustrojów państwowych 
i społecznych. Ich twórcami byli z reguły ci, co dostrzegali wyraźnie, iż 
rozkładają się stare, a równocześnie rodzą się nowe układy gospodarcze 
i społeczne.

I choć renesansowe utopie społeczne są na pozór odległe od rzeczy­
wistości, to opisywany w nich ustrój, sposób życia, obyczaje, odbijały 
pośrednio pełnię wiedzy danego autora o współczesnym mu świecie. Dla­
tego, by zrozumieć koncepcje utopijne Odrodzenia, trzeba je wiązać ści­
śle z wszechstronnymi przemianami epoki oraz z doktrynami społeczny­
mi i politycznymi tego okresu, który zwrócił uwagę na określone pro­
blemy społeczne, opracowane później przez myślicieli Oświecenia 
i XIX w. Znaczenie społeczne utopii Odrodzenia wyznaczała konkretna 
sytuacja materialna. Każda bowiem myśl społeczna znajduje swą podsta­
wę, a zarazem granicę w istniejącej strukturze gospodarczej i społecznej. 
Byli wśród utopistów tego właśnie okresu tacy, co opisując utopijne spo­
łeczności myślą swą wybiegali poza fakty, budując na nich ostrożnie, 
ograniczone w swym zasięgu uogólnienia. Można je uważać za nieśmiałe 
próby ustaleń praw życia zbiorowego. Okazało się, że utopie, mimo fan­
tastycznej nieraz treści, wywierały duży wpływ na kształtowanie się 
życia społecznego i teorii społecznych 29. Te treści wyprzedzały na ogół 
epokę, wskazując jej nowe szlaki.

29 Por. np. J. Szczepański, Socjologia. Rozwój problematyki i metod, War­
szawa 1969, s. 21; J. Szacki, o. c., s. 197 - 198.

Najbardziej wartościowymi utopiami społecznymi Odrodzenia, do 
których trzeba sięgać szukając cech charakterystycznych prądów ideo­
wych epoki, były utopie humanistów: T. Morusa (1478 - 1535) i T. Cam- 
panelli (1568 - 1639). W nich bowiem znalazły wyraz wszelkie zasadnicze



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 31

rysy twórczości utopijnej. One też odegrały w dziejach myśli bardzo 
istotną, inspiracyjną rolę. Odbijały też ów złożony i nowatorski charak­
ter epoki. Bogactwo poruszanych problemów oraz krytyczna i konstruk­
cyjna ich funkcja sprawiają, że wszechstronny, ale i trudno nieraz 
uchwytny jest ich udział w dyskusjach politycznych swoich czasów.

Wiadomo, że w każdej społeczności państwowej pojawiają się, zro­
dzone z dążeń i ocen, pewne koncepcje wyobraźni, jakie dają obraz 
świata społecznego lub jego części, albo obraz tego, jakim winno być 
państwo i tego, jakie dyrektywy należy przyjąć, aby skuteczna była 
działalność tego państwa (idee społeczne lub polityczne). Są one bodź­
cami do działań, a jednocześnie przez to, że wskazują, jak być powinno, 
wyznaczają kierunek tych działań. Idee, jakie autor utopii opisał w swo­
im dziele, nie były szczegółowym planem, według którego można by bu­
dować społeczność lub państwo. Wyznaczały tylko, i to w sposób ogólny, 
pewien ostateczny stan rzeczy. Nie wskazywały natomiast instytucji lub 
urządzeń, jakie miały ten stan rzeczy wprowadzić lub utrzymać.

Bogactwo tych idei w utopiach Renesansu uzasadnić można tym, że 
ówczesna sytuacja mocno sprzyjała tworzeniu utopii. Widocznie, jak pod­
kreśla się powszechnie, ówczesne życie i prądy umysłowe epoki były 
dobrą podstawą, z jakiej wyrastały liczne obrazy utopijne.

Renesansowe utopie nie były tylko rezultatem prostej gry wyobraźni 
ich autorów, lecz wyrażały, mniej lub bardziej jasno, ogólne tendencje 
epoki i to nie tylko w swej treści, ale również w formie (wszystkie przed­
stawiały obrazy państw, poznanych w czasie jakichś wypraw odkryw­
czych lub morskich podróży, i nawiązywały do wzorów starożytnych). 
To powodowało, że te utopie obok różnic miały pewne cechy wspólne. 
Tym, co wspólne, był przede wszystkim reformatorski kierunek dążeń 
ich autorów, wyznaczony przez cechy charakterystyczne dla Odrodzenia 
i humanizmu. Dlatego właśnie poglądy np. T. Morusa, mimo że miały 
wiele cech indywidualnych i swoistych, można uznać za typowe dla jego 
epoki30.

30 Np. D. Petsch, Tomasz Morus, Warszawa 1962, s. 8.
31 Nie oznacza to, że T. Morus odkrył istotę społeczną państwa w ogóle. Szło 

tu najwyraźniej o współczesne mu państwo feudalne („państwami, które dzisiaj 
istnieją”). Nie odbiera to tej tezie jej nowatorskiego charakteru. Por. J. Touchard, 
Histoire des idées politiques, Paryż 1959, t. I, s. 264.

Cechą istotną utopii Odrodzenia (jak zresztą i większości obrazów 
utopijnych) było to, że ostro, choć zawsze w swoisty sposób, bezpośred­
nio lub co najmniej pośrednio krytykowały stosunki społeczne, gospodar­
cze i polityczne epoki. Warto już tutaj podkreślić, że głęboko sięgająca 
krytyka pozwoliła T. Morusowi sformułować znaną tezę o klasowym cha­
rakterze państwa feudalnego, która w jego czasach była bardzo radykal­
na i nowoczesna i która odegrała ogromną rolę w późniejszych progra­
mach rewolucyjnych 31.



32 D. Wojtkowiak

Każda radykalna lub krytyczna myśl, jaka dotyczyła ustroju pań­
stwowego, mogła być ówcześnie niebezpieczna dla jej twórcy. Stąd i to, 
o czym pisali autorzy utopii mogłoby wywołać gniew władcy, wraz ze 
wszystkimi tego skutkami. I właśnie między innymi dlatego wybierano 
ów swoisty sposób, jaki pozwalał tym autorom wyrażać poglądy społecz­
ne i polityczne możliwie bezpiecznie. Tym sposobem był obraz nie istnie­
jącego kraju. To tłumaczy, dlaczego nawet bardzo radykalne idee zawar­
te w utopiach nie zaniepokoiły władców, którzy traktowali utopie z re­
guły tylko jako modne, fantastyczne obrazy państw nieznanych, two­
rzone głównie dla zabawy32. Oczywiście bywały i inne przyczyny, dla 
jakich pisano utopie. Tak np. twierdzi się, że F. Bacon napisał Nową 
Atlantydę między innymi dlatego, że po niepowodzeniu życiowym (po 
utracie stanowisk politycznych) w utopii szukał ucieczki od trosk co­
dziennych lub dlatego, że uznał, że utopia jest sposobem, jaki pozwala 
każdemu łatwo uchwycić poglądy jej autora33.

32 Swoista forma mogła rodzić złudzenie, że Utopia napisana jest dla zabawy. 
Por. tu K. Kautsky, o. c., s. 326. D. Petsch, o. c., s. 7, gdzie autorka przed­
stawia 14 interpretacji dzieła T. Morusa, zebrane w pracy R. Amesa, Citizen Tho­
mas More and his Utopia, Princeton Press 1949. Sam T. Morus rozstrzyga to wy­
raźnie w liście do Piotra Egidiusza: I nie zaprzeczam zupełnie, że gdybym był 
postanowił pisać o państwie----- bardzo możliwe, że bym się nie cofnął ze strachu 
przed podobnym wymysłem, za pomocą którego prawda, jak gdyby posmarowana 
miodem, słodziutko wsiąka do duszy. Por. też: Erazm z Rotterdamu, Pochwała Głu­
poty, O. c., s. 7. Różne wskazuje się źródła tej formy. Najczęściej widzi się w niej 
wpływ Platona lub Lukiana z Samosaty. Ważna też była i troska o bezpieczeństwo 
autora Utopii. Por. też J. Touchard, o. c., s. 263. M. Prélot, Histoire des idées 
politiques, Paryż 1959, s. 220; P. Mesnard, o. c., s. 173. J. Szacki, o. c., s. 57.

33 K. Leśniak, Franciszek Bacon, Warszawa 1961, s. 82; W. Kornatowski, 
Wstęp do „Nowej Atlantydy”, o. c., s. 41.

34 Podkreśla to wielu autorów. M. in. R. Ruyer, o. c., s. 160; J. Baszkie­
wicz i F. Ryszka, o. c., s. 175 i 176.

35 Por. B. Kieszkowski. Nauka i państwo w utopiach Campanelli, Warszawa 
1935, s. 14; K. Kautsky, o. c., s. 135.

Podobnie i treść utopii zależała od wielu różnych czynników. Wy­
starczy tylko ogólnie stwierdzić, że zależała ona od rzeczywistości spo­
łecznej danego kraju, od założeń filozoficznych i politycznych epoki 
i autora utopii lub od praktycznych celów, jakie ten autor chciał osiąg­
nąć. Wyraźnego przykładu na potwierdzenie tej zależności dostarczy 
proste porównanie dwóch utopii: T. Morusa i F. Bacona. Tę zależność 
dostrzegł i mocno podkreślił Erazm z Rotterdamu, pisząc, że autor Utopii 
dał nam obraz Anglii, jaką widział i jaką gruntownie poznał34.

Wiemy, że humanizm uczynił człowieka i jego sprawy doczesne ośrod­
kiem zainteresowania. Zgodnie z tym, humaniści włoscy traktowali spo­
łeczność jako zgromadzenie ludzi, jakie jest powołane po to, aby żyć nie 
tylko dobrze, lecz nawet i szczęśliwie 35. Ta idea była przyczyną, że zro­
dziło się dążenie, by podkreślać praktyczne znaczenie różnych koncepcji



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 33

lub myśli oraz dążenie, aby każde działanie miało cele praktyczne. Lu­
dzie Renesansu zaczęli teraz interesować się sprawami społecznymi i po­
litycznymi, co prowadziło nieuchronnie do tego, że niektórzy humaniści 
formułowali tezę, iż konieczna jest radykalna poprawa stosunków gospo­
darczych, społecznych i politycznych. Tłumaczy to nam także, dlaczego 
pojawiły się w okresie Odrodzenia koncepcje, jakie miały dać obraz do­
skonałego ustroju politycznego, który byłby zgodny z nowym poglądem 
na naturę świata i człowieka. Bardzo często nawiązywano do platońskiej 
koncepcji państwa idealnego, rządzonego przez filozofów. Formułowano 
w związku z tym podstawowy postulat, aby życie zbiorowe w ramach 
pewnej społeczności było zgodne z porządkiem przyrody i wszechświata, 
i aby prawodawstwo zgodne było z filozofią 36.

W późniejszym okresie Odrodzenia, gdy przyroda stawała się ośrod­
kiem zainteresowania, utopie okazały się obrazami życia, ulepszonego 
właśnie dzięki opanowaniu przyrody i dzięki jej wykorzystaniu dla po­
trzeb ludzkich. Problemy społeczne zeszły w tych utopiach już na dal­
szy plan. Przykładu dostarcza Nowa Atlantyda F. Bacona.

Prawie każda renesansowa utopia — podobnie jak inne koncepcje 
protestu społecznego, skupiała swą uwagę na własności środków pro­
dukcji i na życiu gospodarczym w ogóle. Z reguły też ta własność, odpo­
wiednio uregulowana, była podstawą całego życia zbiorowego w społecz­
ności utopijnej. Da się to prosto wyjaśnić, zwłaszcza gdy się zważy, że 
głęboko sięgające w życie społeczne i bardzo złożone przemiany gospo­
darcze epoki Odrodzenia, związane z pierwotną akumulacją kapitału, 
rodziły także i ujemne zjawiska społeczne. Autorzy utopii, protestując 
przeciwko temu złu oraz przeciwko recypowaniu z prawa rzymskiego 
konstrukcji własności i dając koncepcję innej, doskonalszej w ich oczach 
społeczności, musieli oprzeć ją na innych podstawach, między innymi na 
innych koncepcjach własności. I trafnie widzieli, że własność prywatna 
jest jedną z głównych przyczyn zła społecznego.

Wiązało się to również z indywidualizmem życia duchowego Odro­
dzenia 37, którego idee z czasem zostały przyjęte także w życiu gospodar­
czym. Tutaj jednak znalazły wyraz przede wszystkim w samolubnym 
dążeniu do bogactwa i dobrobytu. Często przy tym uznawano, że dozwo­
lony jest każdy środek pozwalający ten cel osiągnąć. I właśnie renesan­
sowe utopie wyrażały głównie opozycję ich autorów przeciwko złu spo­
łecznemu, jakie zrodził rozwój gospodarczy oraz przeciwko indywidualiz­
mowi i samolubstwu. Istniejącej rzeczywistości społecznej przeciwsta­
wiały obraz harmonijnego współżycia ludzi w zbiorowości, jakie można, 
ich zdaniem, osiągnąć poprzez powszechną pracę i uznanie, że każdy

36 Tamże. Był do wyraźny wpływ Platona.
37 Por. K. Chodnicki, Początek 

wszechna, t. V, cz. 1, s. 97-98 i 92 - 93.
dziejów nowożytnych. Wielka historia po-

3 Czasopismo Prawno-Historyczne z. 2/71



34 D. Wojtkowiak

człowiek ma prawo do dostatniego życia, że może korzystać w równej 
mierze ze środków materialnych.

Mimo, że poszczególni autorzy utopii akcentowali sprawy różne, nie­
mniej prawie każdy z nich uznawał, że własność prywatna jest w życiu 
społecznym tym czynnikiem, jaki rodzi nierówność między ludźmi, budzi 
pożądanie i chciwość i pozwala, aby jedni czerpali korzyści z pracy in­
nych. Dlatego uważali, że gdy się zniesie lub co najmniej ograniczy tę 
własność, to usunie się automatyczynie główną przyczynę zła społecz­
nego i wyrówna różnice między ludźmi. Podstawowa ich teza głosiła, że 
ludzie powinni być równi, a to jest możliwe tylko tam, gdzie nie ma 
własności prywatnej. Zakładali oni, że jej zniesienie pozwoli człowiekowi 
odrodzić się wewnętrznie i spowoduje, że osłabną w nim złe instynkty 
i że w działaniu swoim będzie się kierował tylko życzliwością powszechną.

Poglądy T. Morusa są tu przykładem klasycznym. Jego Utopia jest 
bowiem obrazem zbiorowości, opartej o wspólność majątkową. Sama ta 
idea nie była nowa. T. Morus nawiązywał tu zresztą wyraźnie do kon­
cepcji państwa Platona 38. Uzasadniał jednak tę wspólność zupełnie ina­
czej i bardziej realistycznie. Platon wiązał wspólnością dóbr tylko człon­
ków klasy rządzącej, co miało im zapewnić wygodne, pozbawione kłopo­
tów majątkowych życie. Natomiast T. Morus wiązał tą wspólnością całą 
zbiorowość Utopii (z wyjątkiem niewolników). Znając dobrze życie sze- 
snastowiecznej Anglii widział, że rozwój gospodarczy prowadził do zubo­
żenia ludu. To pozwoliło mu odkryć, że źródłem krzywdy i nędzy tego 
ludu jest własność prywatna. T. Morus dostrzegał także i to, że można 
ograniczyć i załagodzić zło społeczne środkami innymi. Ale jedynie znie­
sienie własności prywatnej pozwoli trwale to zło z życia społecznego wy­
łączyć 39. Te idee T. Morusa, jakie dotyczą problemów własności i jakie 
uzasadniają wspólność majątkową, wykraczają daleko poza jego epokę 
i zajmują w dziejach myśli społecznej bardzo poczesne miejsce. Do nich 
też prawie wszyscy późniejsi autorzy utopii kolektywnych będą wyraźnie 
nawiązywali. Tak np. T. Campanella, którego wiedza ekonomiczna była 
nieduża, w niektórych fragmentach Państwa Słońca po prostu powtórzył 
pewne tezy T. Morusa; natomiast swoją własną koncepcję ekonomiczną 
przedstawił w sposób ogólnikowy 40.

38 Niektórzy autorzy zwracają uwagę, że dziełem, które inspirowało pomysł 
T. Morusa były Prawa Platona — patrz: R. Ruyer, o.c., s. 160. Nie wydaje się to 
trafne. Pierwsze drukowane wydanie Praw ukazało się w 1513 r. Poza tym w kon­
kretnych rozwiązaniach więcej spraw zbieżnych widać z Państwem Platona.

39 T. Morus, Utopia, Warszawa 1954, s. 108-111.
40 T. Campanella, Państwo Słońca, Warszawa 1954, s. 62, 81.

Wyraźnym i chyba jedynym wyjątkiem była tu Nowa Atlantyda 
F. Bacona, rzecznika postępu technicznego. Staje się to jasne, gdy się 
zważy, że została ona napisana w okresie, kiedy mieszczaństwo utrwaliło 
już swoją przewagę gospodarczą i kiedy rozwój przemysłu kierował



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 35

myśl ludzką ku poznawaniu praw przyrody, by je umiejętnie wykorzy- 
stując, zwiększać dobrobyt społeczny 41. Te zaś problemy społeczne, jakie 
były pierwszoplanowe w XVI w., straciły teraz swoją ostrość. Dlatego 
właśnie F. Bacon interesował się w swojej utopii przede wszystkim tym, 
jak poznać i wykorzystać dla celów utylitarnych prawa natury.

41 W. Tatarkiewicz, o. c., s. 32 i 33; K. Leśniak, o. c., s. 30 i 31.
42 Por. T. Morus, o. c., s. 104. Widać tu także wpływy modnej w Anglii teorii 

patriarchalnej.

Inne dążenie reformatorskie autorów renesansowych utopii, jakie było 
prawie nierozerwalnie związane z ich koncepcją rodziny i własności, kie­
rowało się ku państwu i władzy państwowej. Oczywiście i tutaj różne 
czynniki kształtowały ich ogólną koncepcję państwa. Różne też związki 
ideowe można w niej wykryć. Ogólnie można stwierdzić, że tworzona 
koncepcja państwa utopijnego była z reguły wyrazem protestu przeciw­
ko bezwzględnej polityce państw feudalnych i przeciwko tendencjom 
jedynowładczym panujących. Widać to szczególnie jasno w I księdze 
Utopii, która zawiera obraz wad ustrojowych feudalnej Europy (wojny 
zaborcze, intrygi dworskie, surowość sądów itp.). Widząc te wady, autor 
Utopii chce dać obraz innego, bardziej sprawiedliwego państwa. Szukał 
też dla niego innej podstawy ustrojowej, którą tworzą: wspólnota gospo­
darcza, równouprawnienie kobiety, powszechny obowiązek pracy, udział 
obywateli w działaniach państwowych. Jego państwo kieruje się w swo­
im działaniu zawsze (także u F. Bacona) dobrem całej zbiorowości, a nie 
dobrem tylko pewnej klasy społecznej lub stanu. Ponieważ przy tym 
celem działań państwowych miało być szczęście ziemskie, stąd też pań­
stwo utopijne było stowarzyszeniem wytwórczym w tym sensie, że or­
gany jego nie miały rządzić ludźmi, lecz miały przede wszystkim zarzą­
dzać dobrami społecznymi („państwo gospodarcze”). W związku z tym 
pewne jego zadania były dość rozwinięte; zewnętrzne polegały prawie 
wyłącznie na organizowaniu wywozu lub przywozu towarów, wewnętrz­
ne zaś, na działaniu, jakie miało ulepszyć produkcję, równo i sprawiedli­
wie rozdzielić dobra i odpowiednio ukształtować świadomość obywateli. 
Głowa państwa miała zgodnie z humanistyczną ideą dobrego władcy 
dbać o szczęście poddanych więcej niż o szczęście własne 42.

Wiadomo, że autor utopii, konstruując obraz ustroju utopijnego, stara 
się przedstawić ten ustrój jako jednolity, niezmienny i stały. Jest to wi­
doczne we wszystkich utopiach Odrodzenia. W niektórych utopiach kon­
sekwentnie kolektywnych tę trwałość miał między innymi zapewnić 
sprawnie działający aparat państwowy, jakiemu jednostka była często 
w pełni podporządkowana. Równocześnie zgodnie ze zmodernizowaną 
ideą egalitaryzmu, charakterystyczną dla ideologii ruchów plebejskich, 
twórca utopii chciał sprawić, aby ludzie byli zupełnie równi i zapewnić 
im większy zakres wolności niż ten, jaki mieli w państwach realnych.

3*



36 D. Wojtkowiak

Tego jednak problemu nie potrafił rozwiązać. Równość bowiem miały 
zapewnić: ścisła reglamentacja życia i niezmienność stosunków społecz­
nych, opartych o wspólność dóbr i powszechny obowiązek pracy; a to 
przecież zamiast zwiększyć sferę wolności, wyraźnie ją ogranicza. Przy­
kładem klasycznym może tu być Państwo Słońca T. Campanelli, gdzie 
niemal każdy ruch człowieka jest ściśle wyznaczony. Trzeba podkreślić, 
że twórcy renesansowych utopii nie w idei wolności widzieli ideał szczę­
ścia. W utopiach idzie raczej o jakąś wolność społeczną, nierozdzielnie 
związaną z równością pozycji gospodarczej i socjalnej. Za wcześnie jesz­
cze było na ideę wolności politycznej, tak charakterystyczną dla XVIII 
wieku.

Duży jest wkład autorów renesansowych utopii do rozwoju proble­
matyki właściwego ukształtowania obywatela. Przeważnie zdawali sobie 
sprawę z tego, że nawet doskonała organizacja społeczności, aby móc 
sprawnie funkcjonować potrzebuje odpowiednio ukształtowanych ludzi. 
Szukali więc odpowiedzi na pytanie, jaki powinien być obywatel utopii, 
by mógł i umiał żyć w tym wymarzonym państwie. Bogactwo propono­
wanych tu rozwiązań wyraźnie pokazuje, że są to utopie pisane przez hu­
manistów. Tym, co ma obywatela przygotować do życia w doskonałym 
państwie są: właściwe wychowanie społeczne, oświata i nauka. Nie jest 
więc dziwne, że problemy wychowania i kształcenia mieszkańców utopii 
z reguły zajmują w interesujących nas utopiach dużo miejsca. Co więcej, 
stają się niekiedy głównym przedmiotem pomysłów utopijnych. To właś­
nie sprawia, że wielu autorów podkreśla, iż wychowanie społeczne, oświa­
ta i nauka, jako potężne czynniki postępu i dobrobytu ludzkości, tworzą 
podstawę życia zbiorowego i kulturalnego utopian. Tutaj warto mocno 
podkreślić, że poglądy pedagogiczne renesansowych utopii były w ich 
czasach zaskakująco postępowe. Znajdujemy bowiem w ich utopiach 
wiele zupełnie nowoczesnych postulatów. Prawie wszyscy formułują 
postulaty powszechnego nauczania i występują przeciwko temu, by na­
uka była przywilejem dla pewnych tylko członków społeczności. Niektó­
rzy z nich próbują znaleźć taki system organizacyjny, jaki pozwoliłby 
godzić pracę fizyczną z nauką43. T. Campanella postulował, aby oprzeć 
nauczanie dzieci i młodzieży na bezpośredniej obserwacji natury. W jego 
programie nauczania podstawowe miejsce zajmują: matematyka i nauki 
przyrodnicze. Postulował on również, aby wprowadzić metodę poglądową, 
jako tę, która ma ułatwić zdobywanie i utrwalanie wiedzy44.

43 T. Morus, o. c., s. 122, 124.
44 T. Campanella, o. c., s. 57, 60.

Autorzy renesansowych utopii starają się uczynić proces wychowania 
możliwie jednolitym, najczęściej przez to, że składają go w ręce państwa 
i w ten sposób chcą chronić dziecko przed możliwie nieudolnym lub nie­
dbałym oddziaływaniem rodziców. Uważają, że tylko wychowanie w do-



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 37

brze urządzonych instytucjach publicznych da dziecku staranną i równą 
opiekę i pozwoli wykorzystać w pełni, doskonale poznane, jego właści­
wości indywidualne 45.

45 Ibidem, s. 90.
46 Ibidem, s. 67.

Dużo miejsca w utopijnych obrazach okresu Odrodzenia zajmuje kry­
tyka filozofii scholastycznej 46 oraz opis roli, jaką odgrywa nauka w spo­
łeczności utopijnej. Ta rola jest czasem ogromna. Wypływa ona z uty­
litarnych, praktycznych celów, jakie ma spełnić. Nauka bywa nie tylko 
podstawą, lecz zarazem i celem wychowania społecznego. I dlatego jej 
rozwojem opiekuje się z reguły idealne państwo. Na jej wynikach opiera 
się całe życie społeczne mieszkańców utopii; ona wyznacza także, jakie 
winny być instytucje utopii. Szczególnie postępowe w tym względzie są 
na przykład poglądy T. Campanelli. Pragnął on, aby naukę ciągle dosko­
nalić i odpowiednio do tego przystosować stosunki społeczne, które winny 
być oparte na wiedzy o wszelkich osiągnięciach myśli ludzkiej w świę­
cie, a nawet na wiedzy o wszechświecie. Zasób posiadanej wiedzy bywa 
podstawowym kryterium oceny ludzi, powoływanych na stanowiska pań­
stwowe. W niektórych utopiach najwyższe urzędy są zarezerwowane wy­
łącznie dla uczonych (echo poglądów Platona). I tu opisane idee były 
i nowatorskie, i równocześnie typowe dla humanizmu, choćby ze względu 
na ich niewątpliwy, ale i nie mechaniczny związek ze starożytnością. 
Warto tu także zaznaczyć, że dzieje zawdzięczają właśnie utopii Odro­
dzenia idee (wówczas nowe), aby powołać na najwyższym szczeblu organ, 
do kierowania rozwojem nauki i sztuki (idea planowania i centralnego 
kierowania nauką) i by powołać do życia coś w rodzaju instytutu nauko­
wo-badawczego. Ta ostatnia idea, jaka jest zawarta w utopijnym obrazie 
Domu Salomona opisanego w Nowej Atlantydzie, stała się wzorem dla 
realnej organizacji Towarzystwa Królewskiego (Royal Society — 1645).

Obszerne fragmenty utopii Odrodzenia dotyczą: małżeństwa, rodziny 
i pozycji kobiety w społeczności utopijnej. I chociaż także tutaj autorzy 
utopii różnie te sprawy rozwiązywali, to nie zawsze ich poglądy były 
wyrazem protestu przeciwko upadkowi obyczajów i poniżeniu kobiety 
we współczesnej im Europie.

W utopiach kolektywnych (T. Morusa i T. Campanelli) konsekwencją 
zniesienia własności prywatnej jest usamodzielnienie kobiety, co powo­
duje, że przestaje ona być własnością męża. Uwolniona od pracy domo­
wej (u T. Morusa poprzez wprowadzenie instytucji wspólnych posiłków) 
i czasem od obowiązków macierzyńskich (u T. Campanelli), otrzymuje 
jednakowe z mężczyzną wykształcenie. Dlatego też może zająć wszelkie 
stanowiska, na jakie pozwala jej natura. Postulat równouprawnienia ko­
biety, w owych czasach wprost rewolucyjny, został sformułowany przez 
T. Morusa. I tak, kobieta i mężczyzna pracują w idealnym państwie w



38 D. Wojtkowiak

zasadzie jednakowo, mają równy udział w działaniach państwowych 
i w studiach naukowych.

Warto jednak podkreślić, że to równouprawnienie było niepełne. I tak 
nawet u T. Campanelli kobieta nie może pełnić wyższych funkcji pań­
stwowych. U T. Morusa to ograniczenie kobiety jest jeszcze większe. Wy­
pływa tam ono głównie z utrzymania rodziny patriarchalnej (ścisły zakaz 
rozwiązania małżeństw przez żonę, możność cielesnego ukarania żony 
przez męża itp.) 47.

47 T. Morus, o. c., s. 174, 164, 152 - 154.
48 Por. O. E. Lejst, Woprosy gosudarstwa i prawa w trudach socjalistow- 

utopistow XVI-XVII wieków, Moskwa 1966, s. 37. Dopiero w końcu XVII w. prze­
ciwną tezę sformułuje P. Bayle w Dictionnaire historique. Por. też : W. W. So- 
kołow, Oczerki fiłosofii epochi Wozrożdienija, Moskwa 1962, s. 151.

49 Por. J. Baszkiewicz i F. Ryszka, o. c., s. 177. K. Grzybowski, o. c.. 
s. 247.

Inną jeszcze sprawą, jaka zgodnie z ogólnymi tendencjami epoki inte­
resowała autorów utopii Odrodzenia, była religia i jej stosunek do pań­
stwa. Humaniści i reformatorzy ostro zwalczali błędy Kościoła i kryty­
kowali zepsucie obyczajów wśród duchowieństwa i w klasztorach. Chcieli 
przez to doprowadzić do reformy życia kościelnego. Ich krytyka doty­
czyła nie tyle religii, ile tego, co było niewłaściwe w organizacji kościel­
nej i klasztornej. W tej sytuacji zrozumiałe jest, że we wszystkich rene­
sansowych utopiach istnieje określony system wierzeń. Zgodnie ze starą 
ideą o niezgodności zasad moralnych z ateizmem nie ma w tym czasie 
utopii ateistycznych 48. Autorzy utopii Odrodzenia, z jednej strony dając 
obraz właściwego życia religijnego, z drugiej zaś chcąc rozładować na­
pięcie walk religijnych, domagali się tolerancji (T. Morus, F. Bacon) lub 
próbowali przedstawić nową religię, jaka łączyłaby w sobie elementy 
różnych wyznań (T. Campanella) i tym przechodzili na pozycję irenizmu, 
propagowanego przez Erazma z Rotterdamu 49.

Najdokładniej tolerancję religijną przedstawił T. Morus. W Utopii 
religia jest w zasadzie oddzielona od państwa. Uznaje się tam, że wiara 
należy do sfery przekonań osobistych człowieka. T. Morus wprowadził 
też pewną gwarancję swobody wyznania. Może ją tworzyć zagrożenie 
banicją w przypadku, gdyby jakiś fanatyk wzniecał waśnie religijne. Ta 
wolność wyznania nie rozciąga się jednak na ateistów. Zabroniona jest 
bowiem publiczna nauka ateizmu, a ateiści są odsunięci od udziału we 
władzy i nie nadaje się im obywatelstwa Utopii. T. Morus postuluje rów­
nież pewne reformy dotyczące duchowieństwa. W Utopii więc znajdu­
jemy małą liczbę duchownych (pośrednia krytyka nadmiernego rozrostu 
liczby kleru w Anglii), małżeństwo i wybór kapłanów.

Warto tu podkreślić, że właśnie te poglądy religijne T. Morusa były 
podstawą długowiecznego sporu, dotyczącego interpretacji Utopii. Nie­
którzy próbując przesłonić to, co było postępowe i radykalne w myśli



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 39

społecznej T. Morusa, akcentowali tylko to, co zgodne było z doktryną 
katolicką. To zaś, co z tą doktryną niezgodne, uznawali bezpodstawnie 
wyłącznie jako żart50.

50 Takie stanowisko zajmują prawie wszyscy pisarze chrześcijańscy. Por. np. 
H. Morawska, Święty Tomasz More 1947: A. Tretiak, Mąż stanu — kanclerz. 
Tomasz Morus i jego „Utopia”, Warszawa 1938 r. i inne.

51 T. Campanella, o. c., s. 117'i 118. Tę ideę T. Campanella powtarzał wielo­
krotnie. Najbardziej pełny jej wyraz dał w Monarchii hiszpańskiej.

52 Różnie się to tłumaczy: jedni twierdzą, że instytucje niewolnictwa przejął 
od Platona (wtedy znałby Prawa) _ inni, że system gospodarczy Utopii potrzebuje 
niewolników (brak maszyn), a O. E. Lejst dodaje, że jest to wyraz bardzo humani­
tarnego sposobu ograniczenia kary śmierci (o. c., s. 42).

Inaczej jest u F. Bacona i u T. Campanelli. W Nowej Atlantydzie do­
skonała współpraca łączy państwo z kościołem. Jeszcze dalej idzie w tej 
sprawie T. Campanella, który ściśle wiąże religię z państwem przez to, 
że łączy najwyższe funkcje państwowe z kapłańskimi. Nie ma tam miej­
sca na tolerancję, bo Solaryjczycy wyznają jedną tylko religię (jeden 
z czynników, jakie mają utrzymać niezmienność ustroju), która jest bar­
dzo podobna do religii chrześcijańskiej. To podobieństwo, jego zdaniem, 
pozwoli religii chrześcijańskiej, po przezwyciężeniu błędów, opanować 
cały świat. Ta teza wyraża skrótowo znaną ideę T. Campanelli o uniwer­
salnej monarchii chrześcijańskiej 51.

Wreszcie, wskazując istotne tylko zagadnienia, jakie interesowały 
twórców utopii Odrodzenia, a tym samym wyznaczając zakres ich udzia­
łu w dyskusji politycznej XVI wieku, warto zwrócić uwagę na problem 
wynalazków technicznych i na problem ich roli w społeczności utopijnej. 
Wprawdzie dopiero najnowsze utopie w pełni wykorzystują technikę dla 
budowy idealnej społeczności, niemniej fakt, że niektórzy autorzy utopii 
Odrodzenia (T. Campanella i F. Bacon) dostrzegli już, że zmiany w tech­
nice mogą przyczynić się do udoskonalenia życia społecznego, stanowi 
rys bardzo nowoczesny ich utopii.

Widział to, ale może niezbyt jeszcze doceniał T. Morus. Jest to jednak 
zrozumiałe, bo zgodne z czasami, w jakich żył. To, że nie doceniał w peł­
ni wpływu, jaki wywiera postęp technczny na życie społeczne, było pra­
wdopodobnie przyczyną, że idealizował średniowieczną rzemieślniczą pra­
cę ręczną, na jakiej opierała się cała produkcja utopian. Między innymi 
także dlatego utrzymywał w Utopii niewolnictwo, bo skoro nie było ma­
szyn, to ktoś musiał wykonywać prace nieprzyjemne 52.

Nowa Atlantyda i Państwo Słońca to już utopie, jakie opierają sy­
stem społeczny o wynalazki techniczne. Ich autorzy mocno cenią postęp 
techniczny i postulują, aby ciągle wykorzystywać praktycznie osiągnię­
cia nauki, bo to pozwala ulepszyć i ułatwić życie społeczne. Najbardziej 
pełny tego obraz dał nam F. Bacon w Nowej Atlantydzie. Jego stanowi­
sko wobec techniki wypływało z jego utylitaryzmu. Rozwój techniki



40 D. Wojtkowiak

traktował jako jeden z warunków koniecznych postępu społecznego. W 
programie poszukiwań technicznych, jaki opisał szczegółowo w Nowej 
Atlantydzie, nie wyszedł jednak w zasadzie poza granice umysłowe 
epoki. Niemniej jego poglądy na rolę postępu technicznego w życiu spo­
łecznym oraz opis pewnych wynalazków sprawiły, że trafnie uznaje się 
go w tej mierze za zwiastuna nowych czasów 53.

53 Por. W. Kornatowski, o. c., s. 55, por. też A. Świętochowski, o.c.,

IV

Wiemy, że w związku z ogólnym dążeniem myśli Odrodzenia, aby 
koncepcje teoretyczne służyły praktycznym celom, filozofowie skupiali 
swoją uwagę przede wszystkim na etyce, ekonomice i polityce. Polityka 
stopniowo wyodrębniała się z filozofii i stawała się nauką samodzielną, 
zbliżoną do nauk prawniczych.

W związku ze zmianami politycznymi, utraciły swoje znaczenie do­
ktryny uniwersalizmu papieskiego i cesarskiego. Bardzo szybko ich miej­
sce zajęły koncepcje coraz bardziej powszechne, jakie uzasadniały suwe­
renność zewnętrzną państwa, jego samowładność i niezależność od ja­
kichkolwiek czyników zewnętrznych. W praktyce, w oparciu o to uza­
sadnienie teoretyczne, państwo nie uznawało już w sprawach ziemskich 
żadnego zwierzchnictwa.

Teraz sama instytucja państwa („państwo samo w sobie”) silnie przy­
ciągała uwagę myślicieli, którzy zaczynali ją traktować w sposób nowy. 
Rozważania na temat, co jest dla tego państwa istotne, stawały się w 
koncepcjach społecznych prawie pierwszoplanowe. W tej sytuacji dość 
znamienne i zaskakujące było to, że autorzy renesansowych utopii, któ­
rzy w wielu problemach społecznych potrafili przecież wybiec myślą 
w daleką nawet przyszłość, w rozważaniach ogólnych o państwie i ustroju 
politycznym zajmowali stanowisko raczej tradycyjne.

I tak np. T. Morus, chociaż wprowadził do obrazu państwa utopian 
wiele demokratycznych instytucji ustrojowych, nie mógł sobie wyobrazić 
„rzeczypospolitej” bez księcia. Jeszcze mocniej jednak uderza nas to, 
że ci autorzy żyjąc w okresie, kiedy zagadnienia państwa i prawa tak 
mocno ludzi interesowały, sami poświęcali im stosunkowo mało miejsca. 
Ich obraz ustroju państwowego i mechanizmu działania samego państwa 
był w zasadzie nieostro i tylko fragmentarycznie zarysowany. Jedynym 
tutaj pewnym wyjątkiem może być obraz „państwa Słońca”, opisany 
przez T. Campanellę. Regułą jednak jest, że renesansowy obraz utopij­
nego państwa daje nam tylko jakieś bardzo ogólne rysy istotnych urzą­
dzeń państwowych. Prawie zawsze utopianie mają niedużo przepisów 
prawnych i niewielu urzędników. Co więcej, kompetencje organów pań-

s. 76.



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 41

stwowych, a więc to, co wyznacza lich pozycję prawną, są niezbyt wyraź­
nie opisane. Najczęściej autor utopii ograniczał się do opisu rzeczy, jakie 
dają się ująć jak gdyby cyfrowo (np. ilość urzędników). Dlatego też nie 
można traktować utopii Odrodzenia jako projektu konstytucji. Gdyby 
ktoś jednak takie państwo utopijne zbudował, to wówczas zrodziłby się 
problem, na jakiej zasadzie i jak ono ma działać, bo przecież owe nielicz­
ne przepisy prawne, jakie zresztą dotyczą najczęściej szczegółów nieistot­
nych i prawie zupełny brak przepisów kompetencyjnych takiej podstawy 
dla działań państwowych nie tworzą. Według autora utopii tworzyć na­
wet jej nie mogą. Często zakładał on bowiem, że doskonałe państwo, w 
jakim żyją idealni ludzie, będzie działać prawie automatycznie. I to także 
jest jedną z wielu przyczyn, dla których autor utopii daje nam niepre­
cyzyjny obraz aparatu państwowego. Trudno bowiem przedstawić pań­
stwo, gdy nie przewiduje się norm, które by to państwo w ruch wpra­
wiły. Ta nieprecyzyjność obrazu państwa sprawia, że wielu historyków 
utopii albo tylko ogólnie powtarza to, co mówił sam autor utopii o wła­
dzach, pomijając milczeniem sprawy niejasne, albo nawet bezpodstaw­
nie obraz ten uzupełnia 54.

54 Tak robi np. A. Świętochowski, o. c., s. 39 - 40; R. Ruyer, o. c., s. 162; 
Schlaraffia política, s. 50.

55 T. Morus, o. c., s. 106.

Przyczyny nieostrych wizji grupy państwowej były najrozmaitsze. 
Przede wszystkim utopie nie są traktatami teoretycznymi o państwie. 
Nie dają nowej ogólnej koncepcji państwa. Są raczej zgodne z duchem 
humanizmu i realizmu obserwacji ich autorów. Dzieła te są głównie 
zbiorem wskazań i dyrektyw, jak rządzić skutecznie i jak ulepszyć insty­
tucje państwowe. Inną przyczyną tej nieostrości było też to, że wczesne 
utopie Odrodzenia kierowały uwagę przede wszystkim na sprawy gospo­
darcze. Klasycznym wprost przykładem jest tu Utopia T. Morusa. Uto­
pia nie miała być obrazem, jaki by przedstawiał jakieś doskonałe pań­
stwo w sposób precyzyjny i pełny. Miała głównie pokazać, dlaczego 
współczesne T. Morusowi państwa, a zwłaszcza Anglia, której ustrój zba­
dał i znał gruntownie, były w złym stanie. Chciał więc zwrócić uwagę 
tylko na pewne urządzenia państwowe, jakie krytycznie wybierał z ustro­
jów dawnych i nowych. Szło mu głównie o te urządzenia, co do których 
uważał, że tworzą podstawę dobrobytu i sprawiedliwości społecznej. 
Przede wszystkim i co najmniej chciał zło społeczne, jakie istniało w re­
alnym świecie, osłabić (jego program minimalny). Pisał o tym wyraźnie 
w Utopii: Jeśli nie potrafisz tego dokazać, aby w jakiejś sprawie zwy­
ciężyło dobro, czyń przynajmniej wysiłki, aby wpływ zła jak najbardziej 
osłabić, niemożliwością jest bowiem idealny stan rzeczy na świecie, chy­
ba żeby wszyscy byli doskonali: lecz tego nie spodziewam się przed upły­
wem wieków 55. To pokazuje, że Utopia nie miała być chyba planem do-



42 D. Wojtkowiak

skonałego państwa. Miała być tylko obrazem państwa, w którym istnieje 
dużo pożądanych instytucji56.

56 Ibidem, s. 182.
57 Ibidem, s. 104, 105, 137.

Fragmentaryczność uwag o strukturze i działaniu aparatu państwo­
wego utopian można wytłumaczyć indywidualizmem humanizmu. T. Mo­
rus pragnął raczej zmienić ludzi i obyczaje niż instytucje państwowe 
i dlatego poświęcał im mniej uwagi. Warto zwrócić uwagę i na to, że 
po prostu wyobraźnia autora utopii w sprawach związanych z ustrojem 
państwowym mogła być ograniczona. Wtedy jego myśl także nie wy­
chodziłaby poza ramy, jakie wyznaczały instytucje współczesnych mu 
ustrojów politycznych. Wreszcie nie bez znaczenia mogło być tutaj i to, 
że dając jasny i precyzyjny obraz ustroju państwowego o innych i lep­
szych urządzeniach, autor utopii mógł narazić się na niebezpieczeństwo 
represji ze strony rządzących.

Jeszcze i dzisiaj sporne bywa, czy to, jaki jest w danym kraju ustrój 
społeczno-gospodarczy, a zwłaszcza to, na jakiej podstawie on się opiera, 
ma wpływ na to, jak się w tym kraju rządzi. Tradycyjna nauka tego 
związku nie dostrzegała (np. A. Esmein, W. Komarnicki i inni). Dzisiaj 
coraz częściej, niewątpliwie pod wpływem nauki socjalistycznej, niektó­
rzy prawnicy burżuazyjni, analizując instytucje polityczne, dostrzegają 
wreszcie rolę, jaką odgrywają czynniki ekonomiczne w wykonywaniu 
władzy państwowej (np. M. Duverger).

I w tym zakresie duży jest wkład myśli utopijnej dla rozwoju dok­
tryn politycznych Renesansu. Szczególnie cenné wydają się być poglądy 
T. Morusa, które wyrażają ów związek między życiem gospodarczym 
i sposobem rządzenia. Jego państwo „gospodarcze” opiera się na społecz­
nej produkcji, na powszechnym obowiązku pracy na roli i w rzemiośle 
wszystkich obywateli Utopii, na planowej i surowo uregulowanej organi­
zacji pracy (mała wolność w wyborze zawodu), na równym rozdziale 
dóbr według potrzeb (to zastępuje handel wewnętrzny), na wspólnej kon­
sumpcji i na państwowym monopolu handlu zagranicznego. Powszechna 
i planowana praca pozwala ograniczyć dzień pracy do sześciu godzin. 
W ten sposób utopianie uzyskują wolny czas, jaki przeznaczają na naukę 
i rozrywki. To rozwiązanie, jakie stanowi nowoczesny rys Utopii, było 
zgodne z humanistycznym rozumieniem szczęścia.

W I księdze Utopii, która zawiera szereg rad, jak dobrze rządzić pań­
stwem, spotyka się uwagi o wpływie czynników gospodarczych na wyko­
nywanie władzy57. T. Morus prawdopodobnie uchwycił swoją intuicją 
prawdę, że nie każdy ustrój społeczno-gospodarczy stwarza korzystną 
sytuację, aby móc rządzić sprawiedliwie i w sposób demokratyczny. Tej 
sytuacji nie tworzy system gospodarczy opierający się na prywatnej włas­
ności środków produkcji, gdzie miernikiem wszystkiego jest pieniądz.



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 43

Warto także zwrócić uwagę na to, co tak podkreślał K. Kautsky, że 
T. Morus poznał zasadę nowoczesnego socjalizmu, a mianowicie, że czło­
wiek jest wytworem sytuacji materialnej, w jakiej żyje58, co wcale 
oczywiście nie znaczy, że jest to wpływ jednostronny.

58 Por. K. Kautsky, o. c., s. 236.
59 Niektórzy autorzy uważają T. Morusa za socjalistę utopijnego (K. Kautsky, 

o. c., s. 223, 235, 293) albo nawet „za jednego z pierwszych prekursorów nowocze­
snego socjalizmu” (D. Petsch, o. c., s. 63). Podobnie: K. Vorlander (za pierwszego 
socjalistę nowych czasów) por. jego Von Machiavelli bis Lenin, Lipsk 1926, s. 19 
i 28. Inni, np. G. Louis (Thomas Morus und seine Utopia, Berlin 1895, s. 4, 14, 
15, 16, 19, 27), traktują Utopię jako czysty Obraz fantazji, wskazują jego „irrealny 
charakter” i widzą jedyną różnicę między Utopią a Państwem Platona w tym, że 
T. Morus nie myślał o urzeczywistnieniu swego państwa. Mówi się także, że T. Mo­
rus miał zastrzeżenia przeciwko komunizmowi, ale nie występował z nimi zbyw 
mocno, bo wtedy poddałby w wątpliwość istnienie wyspy Utopii (H. W. Donner, 
Introduction to Utopia, Uppsala 1945).

60 T Morus, o. c., s. 121 - 122 i 151 - 152, 160.

Te jego nowe i zarazem nowoczesne koncepcje (nowe, bo znane mu 
wcześniejsze egalitarne idee utopijne i poglądy Anabaptystów mówiły 
o wspólnocie spożycia, a nie o wspólnej produkcji) wywołały liczne spory, 
co się tyczy postawy ideowo-politycznej T. Morusa 59. Niewątpliwie pew­
ne jest to, że jego poglądy kształtujące się przecież w okresie, kiedy ist­
niały tylko produkcja rzemieślnicza i nieliczne manufaktury, zawierały 
niemało idei współczesnego socjalizmu.

Przy tym znamienne jest dla autora Utopii, że obok idei nowych, 
przyjmował i idee dawne, nawet niekiedy niepostępowe (np. niewolni­
ctwo, przywiązanie do zawodu) i że w jego koncepcji krzyżowały się róż­
ne tendencje (np. kolektywizm z indywidualizmem, idealizm z utylita- 
ryzmem) 60.

Mniej może wyraźny jest już wpływ życia gospodarczego na sposób 
rządzenia w Państwie Słońca. Oczywiście i T. Campanella z własności 
czyni wyłączny atrybut państwa, znosi handel wewnętrzny, wprowadza 
konsekwentą wspólność życia społecznego, rozdział dóbr według potrzeb 
i powszechną, czterogodzinną, jednakowo pożyteczną i zaszczytną pracę, 
jaka staje się nie tylko obowiązkiem, ale i życiową potrzebą ludzi. Nie ma 
jednak w Państwie Słońca bezpośrednich uwag o znaczeniu, jakie ma ta 
wspólność życia społecznego dla sposobu rządzenia.

Państwo Słońca jest jednak także państwem „gospodarczym”, bo zaj­
muje się administracją dóbr i kieruje rzeczami. Pośrednio można by więc 
również wnioskować, że skoro ustrój wspólnoty likwiduje ujemne zjawi­
ska społeczne i wywołuje dążenia, aby ochoczo spełniać powinności pu­
bliczne i pożyteczne prace, więc jest ustrojem, jaki ułatwia sprawowanie 
władzy. A jeśli jest tak, to można przyjąć, że i Państwo Słońca pośrednio 
wyraża istotny związek między systemem gospodarczym a sposobem 
rządzenia. I to jest także nowoczesny rys utopii T. Campanelli. Dlatego



44 D. Wojtkowiak

trudno tu zgodzić się z tymi, którzy w tej utopii widzą tylko rozwinięte 
cechy średniowiecznej wspólnoty klasztornej 61.

61 Por. W. Kornatowski, Wstęp do Państwa Słońca, s. 35.
62 T. Morus, o. c., s. 84, 85, 100, 106, 137.
63 Ibidem, s. 85.

Wiemy, że inna jeszcze teza, znana wprawdzie już dawniej (co naj­
mniej od Platona), znalazła także wyraz w utopiach Odrodzenia. Idzie 
tu o uznanie, że nauka i wiedza są tym, co pozwala skutecznie rządzić. 
Warto jednak podkreślić, że w tej sprawie autorzy renesansowych utopii 
myślą swą wybiegali poza koncepcje ich poprzedników i sformułowali 
wiele postulatów zupełnie już nowoczesnych.

T. Morus w wielu fragmentach Utopii podkreślał, że władca, aby móc 
dobrze kierować państwem, powinien mieć dużą wiedzę i być człowie­
kiem wykształconym (zbieżność z Platonem i doktryną humanizmu 
o oświeconym władcy). Dlatego też ostro krytykował ten stan rzeczy, 
gdy rządzi „tępak lub głupi tylko dlatego, że jest bogaty” 62. Gdy zaś 
władca nie umie dobrze rządzić, przez to, że ani sam nie ma wiedzy, jaka 
jest do tego niezbędna, ani nie słucha rad ludzi mądrych, to wówczas 
sprowadza na społeczność liczne nieszczęścia, takie jak np. wojny, prze­
stępstwa itp. T. Morus krytykował też mocno tradycjonalizm i konser­
watyzm w rządzeniu, który powoduje, że panujący trzyma się dawnych 
urządzeń i nie pozwala na zmiany reformatorskie 63. T. Morus zakładał, 
iż stosunki społeczne są dobre, gdy dobrzy i mądrzy są obywatele i wład­
ca. Aby więc zreformować państwo i ulepszyć życie społeczne trzeba 
uczynić ludzi dobrymi. To zaś można, jego zdaniem, osiągnąć, gdy się 
wprowadzi powszechne i możliwie wcześnie rozpoczynane wykształcenie. 
Tym właśnie T. Morus wybiegł daleko naprzód od Platona. Wychować 
nowego, oświeconego i uspołecznionego obywatela — oto jest, według T. 
Morusa, droga realnego postępu w życiu społecznym 64. T. Morus zgodnie 
z tendecjami swej epoki zwracał uwagę na praktyczne zastosowanie 
wiedzy, a przez to po raz pierwszy w dziejach utopii przygotował zwrot 
utopii ku technice, jakiego pełnym wyrazem będą poglądy F. Bacona. 
To, że w Utopii nie ma cudów techniki nie oznacza przecież, że jej autor 
nie widzi, jakie znaczenie mają wynalazki techniczne w życiu społecz­
nym i państwowym. Nie były to jednak koncepcje jeszcze w pełni roz­
winięte.

T. Campanella widział ten związek między nauką i sposobem rządze­
nia w sposób bardziej jasny. Jego koncepcja roli nauki w państwie wy­
pływała z jego dążeń reformatorskich. Zmiany, wynalazki, odkrycia, ja­
kie występowały w epoce Odrodzenia, pozwoliły mu sformułować postu­
lat, że trzeba gruntownie zmienić urządzenia społeczne i polityczne 
współczesnych mu państw europejskich. Odrodzenie traktował jako po-

64 Ibidem.



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 45

czątek nowej ery, w jakiej winno się odnowić nie tylko życie społeczne, 
ale także i cała wiedza65. T. Campanella wymagał od władcy takich 
zdolności poznawczych, które pomogłyby mu objąć umysłem całość ludz­
kiej wiedzy, bo tylko to pozwoli mu celowo i umiejętnie rządzić. Mocno 
akcentował praktyczne znaczenie wiedzy. Uważał, że poznanie praw 
przyrody pozwala odkryć różne sposoby, przy których pomocy można 
z niej korzystać.

V

Renesansowe utopie dają obraz stałych i niezmiennych stosunków 
społecznych. W Utopii np. tę ich niezmienność mają zapewnić dobre urzą­
dzenia utopian, które pozwalają wyłączyć z życia społecznego wszystko 
to, co narusza jedność państwa. Przede wszystkim nie ma w Utopii pod­
staw, na jakich mogłaby opierać się fałszywa ambicja i waśnie partyjne, 
a więc, zdaniem T. Morusa, tych czynników, jakie mogłyby wzniecić 
niezgodę między obywatelami, a tym samym rozbijać zwartość utopian.

Jedność państwu utopijnemu ma też zapewnić prosta jednorodna 
i jednolita (także narodowo!) struktura społeczna. Dlatego w utopiach 
Odrodzenia nie ma w zasadzie klas społecznych. Z reguły wyróżnia się 
tylko po prostu pewne części społeczeństwa, przy czym ich wydzielenie 
uzasadnione jest odrębnością funkcji, spełnianych w państwie utopijnym. 
Tym, co powoduje, że struktura społeczna państw utopijnych jest prosta 
i jednolita, jest najczęściej to, że nie ma w tych państwach własności 
prywatnej środków produkcji oraz to, że praca jest tam powszechnym 
obowiązkiem wszystkich obywateli. Wprawdzie T. Morus mówi o klasie 
robotników (rolników i rzemieślników), naukowców i o stanie kapłań­
skim, ale są to raczej pewne grupy o charakterze zawodowym, a nie 
klasy społeczne lub stany, bo przynależność do nich nie daje różnej po­
zycji społecznej i wolny jest do nich dostęp. Jest tak nawet w przypad­
ku grupy rządzącej. Wprawdzie rekrutuje się ona wyłącznie z ludzi wy­
kształconych, ale wiadomo, że to wykształcenie jest w zasadzie dla 
wszystkich dostępne. Tym, co mocno dziwi, jest to, że w Utopii istnieją 
niewolnicy, którzy wykonują najcięższe i przykre prace. Tworzą oni je­
dyną wyraźnie wyróżnioną klasę społeczną.

Istnienie klasy ludzi niewolnych, którzy nie mieli żadnych praw 
i którzy pracowali za innych i dla innych, tworzy niepostępowy rys 
Utopii i jest niezgodne z podstawową zasadą ustrojową państwa utopian, 
a mianowicie: z zasadą równości. T. Morus przejął to pewnie od Platona, 
bo nie mógł rozwiązać problemu prac przykrych i ciężkich. Techniczne 
zacofanie jego czasów nie poddało mu innej myśli. Wprawdzie próbował 
z religii uczynić środek, jaki by do prac tych zachęcał, ale widząc małą

65 Por. B. Kieszkowski, o. c., s. 15.



46 D. Wojtkowiak

tego skuteczność, odwołał się do przymusowej pracy niewolników, któ­
rych los próbował tylko złagodzić 66.

66 T. Morus, o. c., s. 151.
67 Por. np. L. Kołakowski, Tomasz Morus, wielkość w rękach szalbierzy, 

nr 4, 1949, s. 122; podobnie O. E. Lejst, o. c., s. 5, 33, 34, 37. Książę jest u niego 
dożywotnim prezydentem z ograniczonymi kompetencjami.

68 W. Ostrowski, Wprowadzenie do Utopii T. Morusa, o. c., s. 49.
69 Por. K. Kautsky, o. c., s. 177 i n.
70 Ibidem, s. 176.

Państwa, jakich obrazy zawarte są w renesansowych utopiach, mają 
różną strukturę organizacyjną; różny jest też w nich sposób rządzenia. 
Krótko mówiąc, państwa te występują w różnej formie. Można jednak, 
z grubsza biorąc, wymienić dwie podstawowe formy rządu, a mianowicie: 
swoistą republikę i bardzo ograniczoną monarchię.

Najbardziej dyskusyjny jest problem, jaka była forma państwa uto- 
pian. Wielu autorów, na niepełnej podstawie wnioskuje, że państwo to 
jest republiką demokratyczną, że w Utopii istnieje „pełny demokratyzm 
w rządzeniu” 67.

Niektórzy z nich idą jeszcze dalej i czynią z tego państwa republikę 
demokratyczną, opartą o system rad68. Wydaje się, że trudno zgodzić się 
z tymi poglądami, bo nie opierają się one o rzeczywisty obraz grupy 
państwowej w Utopii, bo nie uwzględniają realnych poglądów T. Morusa 
i epoki, w jakiej żył. Oczywiście, nie można tutaj powiedzieć, że T. Mo­
rus dał nam obraz niedemokratycznych rządów. Prawdą bowiem jest, 
że w Utopii istnieje wiele instytucji, jakie są właściwe państwu demo­
kratycznemu (wybór urzędników i księcia, zgromadzenie publiczne i 
wiele społecznych uprawnień obywatelskich, stołówki, opieka nad star­
cami i dziećmi). Idzie tu po prostu tylko o to, że demokratyczny system 
rządzenia, jaki niewątpliwie w Utopii istnieje, jest ograniczony.

Nie wydaje się także, aby uzasadniony był pogląd, jaki uznaje to de­
mokratyczne państwo za republikę. Gdy przyj mierny, że dla republiki 
charakterystyczne jest to, że władza zwierzchnia należy do kolegium 
lub też do jednoosobowego szefa państwa, wybranego tylko na pewien 
okres czasu, a dla monarchii to, że głowa państwa jest jednoosobowa 
i sprawuje swoją władzę dożywotnio, to trzeba przyjąć, że państwo uto- 
pian było ograniczaną i patriarchalnie uzasadnioną monarchią o demo­
kratycznym systemie rządzenia69. Widać tu pewne znamienne niekon­
sekwencje w politycznej koncepcji T. Morusa. Niektórzy, biorąc pod 
uwagę fakt, że księga II Utopii była napisana wcześniej (druga połowa 
1515 r.) niż księga I (pierwsze osiem miesięcy 1516 r.), wnioskują, że te 
niekonsekwencje są wyrazem, iż społeczny reformator Morus zwyciężył 
społecznego rewolucjonistę Rafała 70.

Argumentem, jaki by przemawiał przeciwko tezie o monarchicznej 
formie rządu w Utopii, mogłoby być to, że T. Morus w stosunku do pań-



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 47

stwa utopian sam używa terminu: „rzeczypospolita”. Wiemy jednak, że 
w innych swoich pismach terminu tego używał zamiennie z „common- 
wealth” 71. Można stąd wnosić, że T. Morus republiką nazywał wspólnotę 
i nie zwracał uwagi na to, kto tą wspólnotą kieruje.

71 Zwraca uwagę na to W. Ostrowski, Wprowadzenie do „Utopii”, s. 30.
72 J. Baszkiewicz i F. Ryszka, o. c., s. 174.
73 Por. W. Kornatowski, Wstęp do „Państwa Słońca”, s. 27.
74 O. E. Lejst, o. c., s. 62.

Uznanie, że w Utopii była ograniczona monarchia odpowiada realnej 
koncepcji politycznej T. Morusa i jest być może wyrazem przejęcia kon­
cepcji Erazma z Rotterdamu. Było to też zgodne z rolą społeczną T. Mo­
rusa i z dążeniami klas społecznych, które reprezentował72. Zgodnie 
z duchem humanizmu, który kierując uwagę na człowieka, kierował ją 
też na władcę, przyjmował, że król winien słuchać rad filozofów i że po­
winien być ojcem dla poddanych, a nie tyranem, jaki panuje nad nie­
wolnikami. Takim władcą był w jego oczach początkowo Henryk VIII, 
szybko jednak przestał nim być. Wydaje się, że I księga Utopii jest właś­
nie obrazem rządów Henryka VIII, co do których T. Morus wyraźnie się 
rozczarował (wydatki wojenne, rozrzutność, pogarszanie monety itp.). 
Monarcha winien, zdaniem T. Morusa, opierać swoje działanie na prawie 
i dążyć, by zaspokajać potrzeby wszystkich stanów. Autor Utopii przej­
mował ideę prawa oporu wobec złego monarchy, którego można pozba­
wić tronu, po to tylko jednak, aby w jego miejsce postawić innego (in­
stytucja odwołania księcia).

Łatwiej już określić formę, w jakiej było zorganizowane państwo 
Słońca. Niewątpliwie było ono republiką. To, że T. Campanella nadał 
swojemu idealnemu państwu postać swoistej republiki jest oczywiście 
zgodne z jego wcześniejszą koncepcją polityczną. Wiadomo, że gdy przy­
gotowywał powstanie, jakie miało znieść we Włoszech panowanie Hiszpa­
nów, tworzył bardzo radykalne obrazy przyszłego złotego wieku oraz 
żądał, aby po przewrocie ustalić ustrój republikański i zmienić prawa 73.

Niektórzy, uważają, że w Państwie Słońca mamy republikę demokra­
tyczną, że T. Campanella chce (przeciwnie niż Platon, który uznawał 
demokrację i tyranię za złe formy rządu), aby wszyscy obywatele brali 
udział we władzy państwowej i że daje nam obraz społeczności, -opiera­
jącej się na samorządzie i wolnej społecznej opinii74. Formalnie może 
można by uznać, że ta republika jest demokratyczna, faktycznie jednak 
pogląd taki nie byłby uzasadniony. Nieliczne są bowiem elementy demo­
kracji w Państwie Słońca.

Państwo Słońca, uzasadniane organicznie, jest republiką arystokra­
tyczną, republiką elity i w tym jest ono bardzo podobne do republiki 
platońskiej. Jest też ono wyraźnie hierarchicznie zbudowane. Życie za­
konne, gdzie mógł widzieć w praktyce rządy teokratyczne, wspólnotę 
i dyscyplinę oraz długoletni pobyt w więzieniu, gdzie poddać się musiał



48 D. Wojtkowiak

surowym i ściśle reglamentowanym porządkom, wpłynęły niewątpliwie 
na T. Campanellę i znalazły swoje odbicie w jego koncepcji państwa 
i formy państwowej. Ta jego koncepcja wiąże się także, i to ściśle, z jego 
ogólnymi poglądami politycznymi, jakie wypowiadał w różnych pismach 
politycznych, a przede wszystkim w Monarchii Hiszpańskiej. T. Campa- 
nella uważał, że w przyszłości powstanie hierarchicznie zbudowana uni­
wersalna monarchia chrześcijańska z papieżem na czele.

Wiemy, że w okresie Odrodzenia głównym problemem doktrynalnym 
było teoretyczne uzasadnienie tego stanu rzeczy, że działania jednostki 
lub zespołu osób uważa się za działania państwa. Autorzy renesansowych 
utopii wyraźnie o tym nie mówili, ale z układu ich obrazu grupy pań­
stwowej można coś wnioskować o tym, jak tłumaczyli sobie to, skąd 
organ państwowy czerpie swą moc władczą i czym uzasadnione jest jego 
działanie.

Najwięcej przesłanek do tego znajdujemy w Utopii T. Morusa. Jego 
poglądy są tu jednak niejednolite i niejednoznaczne (dalsza niekonse­
kwencja w jego myśli politycznej). Można twierdzić, że T. Morus uważał, 
że pełnia władzy skupia się w osobie monarchy,-------z którego spływa 
na cały naród strumień wszelkiego dobra i zła 75.

75 T. Morus, o. c., s. 84.
76 Ibidem, s. 104, 120, 141.
77 T. Campanella, o. c., s. 100.

Ale można przyjąć i inną koncepcję, która jest zresztą bardziej uza­
sadniona, bo opiera się na szerszym materiale, a mianowicie, że T. Mo­
rus uznawał, że suwerenem w państwie jest lud (naród, wspólnota ro­
dzin), który poprzez akt wyborczy przekazuje swoją władzę w ręce króla 
lub księcia i niejako deleguje mu spełnianie określonych czynności pań­
stwowych, które mają głównie polegać na staraniu, aby ludzie mogli 
żyć pomyślnie. Zgodne by to było z ideą referendum prawotwórczego 
w Utopii 76.

Wydaje się, że i u T. Campanelli można spotkać pewne elementy kon­
cepcji zwierzchnictwa ludu. Lud (wspólnota ludzi równych) tworzy bo­
wiem prawa albo co najmniej ma pewien wpływ na ich tworzenie i przez 
to udziela różnie wyznaczonym organom kompetencji do określonych 
działań państwowych. Ponadto lud może bezpośrednio ingerować w dzia­
łania państwa przez to, że na zgromadzeniach ogólnych można wskazy­
wać, jakie błędy popełnili urzędnicy i oceniać kandydatów na urzędni­
ków. Co więcej urzędnicy są tam zmieniani „stosownie do woli ludu” 77. 
To pokazuje, że — w zakresie uzasadnień działania aparatu państwo- 
wego — autorzy renesansowych utopii nie wyszli poza znane w ich cza­
sach doktryny polityczne. Co więcej, sprawy te są w ich utopiach niekon­
sekwentnie i niejasno przedstawione.

Wśród innych charakterystycznych idei renesansowych utopii wymie-



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 49

nić można myśl o ścisłym związku struktury aparatu państwowego z te­
rytorium, uznanie wyboru bezpośredniego albo pośredniego za zasadę 
powoływania organów państwa, ideę uproszczonej struktury państwa itp. 
Myśl polityczna otrzymała od utopii T. Campanelli, nadzwyczajną w po­
czątkach XVII w., ideę planowego i rzeczywistego podziału władz, zgodną 
z założeniami jego metafizyki78.

78 Ibidem, s. 114.
79 K. Kautsky, o. c., s. 232.

Twórcy renesansowych utopii wypowiadali się również i w sprawach 
funkcji państwa. W państwach utopijnych są one bardzo zróżnicowane. 
W utopiach kolektywnych są jednak zawsze dość mocno rozwinięte. Jest 
to zrozumiałe, bo wiąże się z szerokim zakresem spraw, jakie rozwiązuje 
tam państwo. Zaspokoić konieczne potrzeby społeczności i zapewnić jej 
członkom dużo wolnego czasu, aby mogli rozwijać swoją kulturę ducho­
wą, oto jasno sformułowany cel państwa „utopian”. Podstawowe założe­
nia ustroju gospodarczego oraz dążenie, aby cel, jaki państwo ma osiąg­
nąć swoim działaniem, urzeczywistnić, są przyczyną, że funkcja organi­
zatorska państwa staje się w utopiach kolektywnych zasadnicza. W jej 
ramach można wydzielić bardzo mocno rozbudowane działania państwa, 
związane z administrowaniem dobrami oraz działania związane z wycho­
waniem i kształceniem obywateli.

Istotną również ideą utopii renesansu jest pacyfizm (wpływ Erazma 
z Rotterdamu) złączony z ideą ekspansji ideologicznej i ideą wojny spra­
wiedliwej. Te myśli o sposobach prowadzenia wojen i ich dopuszczalno­
ści naraziły autora Utopii na zarzuty niekonsekwencji, usprawiedliwiania 
wojen i intencji imperialistycznych. Wydaje się, że nie ma do tego takich 
podstaw. T. Morus widział wojenną politykę państw współczesnych, jej 
skutki społeczne i mocno to krytykował w księdze I. Czy można przy­
jąć, znając jego postawę i charakter, że zmienił radykalnie na tę sprawę 
poglądy w ciągu niecałego roku? Wydaje się, że nie. Trzeba tu raczej 
przyjąć tezę K. Kautsky’ego, że to, co T. Morus mówił o wojnie w księ­
dze II jest satyrą na zaciekłość wojenną jego czasów 79.

Mimo pewnych niekonsekwencji, idee autorów renesansowych utopii 
dotyczące zadań i działań państwa są niekiedy bardzo nowoczesne. Ich 
państwo wyszło poza minimum funkcji państwowych i zakreśliło szero­
kie granice dla funkcji organizatorskiej.

VI

Naszkicowane pewne tylko idee ustrojowe autorów renesansowych 
utopii pokazują, jak wiele myśl społeczna i polityczna XVI i XVII w. im 
właśnie zawdzięcza. W dyskusji politycznej swojej epoki zajmują czo­
łowe miejsce, są istotnym krokiem w rozwoju myśli politycznej i praw-

4 Czasopismo Prawno-Historyczne z. 2/71



50 D. Wojtkowiak

nej. Stąd F. Engels trafnie uważał je za zarodek genialnych idei i my­
śli 80. Różna jest rzecz prosta wartość ich poglądów. Wysoce cenne, bo 
formułowane na podstawie bacznej i realistycznej obserwacji i zawiera­
jące duży ładunek radykalizmu, są te idee utopistów, które sformułowali 
w związku z ostrą i głęboką krytyką istniejących ustrojów i ich podstaw. 
Ale i wśród idei konstruujących racjonalnie nowy porządek społeczny 
jest wiele oryginalnych i nowatorskich. To zaś, że czasem łączyły się one 
z recepcją idei czasów minionych, nie odbiera im tego charakteru. Zawsze 
bowiem była to recepcja jakoś zmodernizowana, oparta nie tylko na głę­
bokich studiach starożytności, ale także na doświadczeniu historycznym 
swojej epoki i nowego człowieka. Koncepcje utopii Renesansu dowodzą, 
że ich twórcy potrafili dostrzec i zrozumieć wiele problemów społecznych 
epoki, zanim powstały możliwości ich rozwiązania. Znaczenie szczególne 
idei utopijnych polega także na tym, że przyczyniły się do dalszego zróż­
nicowania orientacji politycznych i społecznych i rozszerzyły bardzo 
znacznie problematykę myśli społecznej. Przygotowały teren dla no­
wych konstrukcji ustrojowych okresu Oświecenia i XIX wieku.

80 K. Marks i F. Engels, Soczinienija, t. 19, s. 194 i t. 20, s. 269. Por. też: 
O. E. Lejst, o. c., s. 119 i n.

Dionizy Wojtkowiak (Poznań)

L’UTOPIE SOCIALE DE LA RENAISSANCE — UN REFLET DE LA DISCUSSION 
POLITIQUE DU XVIe SIÈCLE

Résumé

L’article est un fragment d’une étude plus vaste sur la pensée politique des 
utopies sociales. Tout d’abord, l’auteur entreprend l’analyse du terme: „utopie 
sociale”. Malgré les tendances actuelles visant à élargir le sens de ce terme, il 
propose de reconnaître comme utopie sociale des images totales et imaginaires 
d’un régime idéal, représentées toujours sous une forme spécifique, et qui ne mon­
trent pas, selon l’avis des contemporains ou selon l’état actuel de la connaissance, 
les moyens et les institutions du passage à ce régime. Et du moins que, en apparence, 
les utopies sont éloignées de la réalité, on peut dire que le régime, la façon de vie 
et les moeurs des utopiens sont conformes à la pleine connaissance de l’utopiste 
et représentent son interprétation de l’expérience historique et politique d une 
époque. On peut les traiter comme forme spécifique permettant expliquer les idées 
politiques et sociales de leurs auteurs. L'artifice d’exposition ne doit pas masquer 
les éléments concrets et réalistes de la réflexion. La genèse des utopies aussi que 
de la plupart d’autres doctrines politiques montre qu’elles ont germé dans l’esprit 
des hommes avec le dessein de remédier aux inconvénients et aux défauts de 
l’Organisation politique et sociale de leur temps. Plus d’une fois les idées respectives 
d’une utopie ont marqué les aspirations et les actions humaines visant à perfection­
ner la vie collective.

Les différentes idées se retrouvent et s’entrelacent chez les utopistes de la 
Renaissance, par exemple: collectivisme et individualisme, idéalisme et utilitarisme, 
les ideés novatrices ou même dépassantes l’époque et les idées traditionnelles. Les



RENESANSOWA UTOPIA SPOŁECZNA 51

facteurs différents on aussi modulé les pensées des utopistes concernant l’État, le 
droit et la société. Il est donc difficile de fixer précisement tous les aspects de la 
participation compliquée des utopies à la discussion politique du XVIe siècle.

L’auteur de l’article soulignant le caractère novateur et très composé de la 
Renaissance, montre que l’humanisme avec sa nouvelle conception de l’homme et 
du monde, la vie et les courants intellectuels de l’époque aussi que l’utilitarisme 
et les conséquences sociales considérables et parfois négatives des transformations 
dans tous les domaines de l’activité et de la pensée ont servi pour base aux 
conceptions d’un régime idéal. L’idée de l’Etat et les problèmes de la vie écono­
mique et sociale sont maintenant au centre de ces conceptions. Les utopies dé la 
Renaissance manifestent, plus ou moins clair, les tendances générales de l’époque 
aussi bien dans le contenu que dans la forme. Cela permet de considérer par 
exemple la pensée de Thomas More, malgré les traits nettement individualisés, 
comme caractéristique pour l’époque.

Presque toutes les utopies de la Renaissance contiennent les critiques directes 
ou indirectes de la réalité et montrent les défauts de l’organisation sociale et les 
vices du régime monarchique de l’Europe féodale. Une société nouvelle qui s appuie 
sur la justice suppose un fondement totalement différent: la communauté des biens, 
l’égalite, le devoir universal du travail, la participation des citoyens à l’activité de 
l’Etat.

Ensuite l’auteur étudie les problèmes concrets esquissés dans les utopies de la 
Renaissance. En aucun domaine les critiques ne sont plus nombreuses et plus pres­
santes que dans celui du problème de la propriété. Bien que les différents éléments 
de l’idée de propriété collective se retrouvent chez presque tous les utopistes de la 
Renaissance, ce n’est que dans la pensée de Thomas More et de Thomas Campa­
nella que l’on peut dire que cette idée constitue la base de toute leur vision du 
monde. Particulièrement la critique profonde de la propriété privé contenue dans 
l’Utopie de Thomas More lui a permis de formuler une idée frappante: L’Etat 
— expression des intérêts de la classe dominante („conspiration des riches"). Et ce 
n’est que cette idée qui, aux siècles suivants, a connu un grand succès dans les 
programmes révolutionnaires.

En comparaison aux certaines autres doctrines du XVIe siècle, il faut constater 
que la contribution des utopies de la Renaissance au mouvement des idees politiques 
est grande de même que différenciée. Dans le composé de la pensée des utopistes 
on trouve des idées déjà plus ou moins connues aussi que des idées qui apportent 
de réels nouveautés et se distinguent par leur ampleur, leur universalité ou leur 
originalité. Entre elles ce sont des idées politiques qui tiennent la place importante. 
Il est donc surprenant que la vision générale de l’Etat est peu distincte. Elle 
s’entrelace avec celle d’une structure sociale simple, égalitaire et homogène, presque 
sans différenciation des groupes sociaux. Mais il est incontestable que ce ne sont 
que les grandes utopies de la Renaissance qui apportent une richesse de problèmes 
et de postulats politiques. On y trouve les éléments d’une économie planifiée, le 
postulat d’une liaison étroite et indirecte de la vie économique avec le régime 
politique, les idées résultant du mouvement religieux (la tolérance, l’irénisme, la 
non-conformité de la morale avec l’athéisme), l’égalitarisme, l’idée de la résistance 
à la tyrannie, le pacifisme avec l’expansionnisme idéologique, le principe de l’om­
nipotence de l’Etat, les idées qui marquent la croissante nationalisation des Etats, 
quelques éléments de la conception de souveraineté de la nation et de séparation des 
pouvoirs etc.

Les grandes utopies de la Renaissance ont contribué à diversifier les orienta­
tions de l’époque, à élargir l’éventail des problematiques. Elles ont préparé le 
terrain où viendront s’édifier des constructions nouvelles. Elles ont une importance 
non seulement historique mais aussi actuelle.

4*




