
CZASOPISMO PRAWNO-HISTORYCZNE 
Tom XXVIII — Zeszyt 1 — 1976

MICHAŁ PIETRZAK (Warszawa)

Historia kształtowania się rozdziału kościoła i państwa

Epoka starożytna ściśle zespoliła ze sobą sprawy polityki i religii. 
Wczesne chrześcijaństwo przeciwstawiało społeczeństwu świeckiemu — 
społeczność religijną z odrębnymi celami i władzami. Ewangeliczne 
stwierdzenia: Królestwo moje nie jest z tego świata i Oddajcie co cesar­
skie Cesarzowi a co boskie Bogu, mogły stać się przesłanką podziału 
kompetencji między władzą świecką i duchowną. Zawierały bowiem 
w sobie zarodek dualizmu celów i funkcji między społecznością religijną 
i świecką 1. Wobec chrystianizacji państwa i społeczeństwa rzymskiego 
taka separacja musiała pozostać jedynie teoretycznym postulatem. Pań­
stwo rzymskie wykorzystało religię chrześcijańską dla zapewnienia jed­
ności społeczeństwa, co w konsekwencji musiało prowadzić do uzależ­
nienia organizacji kościelnej od władzy państwowej 2.

1 Por. J. Lecler, Historia tolerancji w wieku reformacji, Warszawa 1974, 
t. I, s. 57.

2 Zob. ibidem, t. I, s. 77 i n.; A. Crivellucci, Storia delle relazioni tra lo 
stato e la chiesa, Bologna 1885, t. II, s. 185 i n.

3 Por. F. Ruffini, La liberta religiosa, Torino 11967, s. 26; K. Rothenbü­
cher, Die Trennung von Staat und Kirche, München 1908, s. 4.

4 Zob. G. Burdeau, Les libertée publiques, Paris 1966, s. 317.

Nad wiekami średnimi góruje idea jednego państwa chrześcijańskie­
go, którego królem jest Chrystus a organami władza duchowna i świec­
ka 3. Wzajemny układ stosunków między rządem duchownym a rządem 
świeckim, między rządem dusz z jednej a rządem ciał z drugiej strony, 
fascynował myśl polityczną średniowiecza. Wskazania ewangeliczne co 
do podziału kompetencji nie stały się przesłanką dla doktryn i praktyki 
ustrojowej średniowiecza. Rząd dusz aspirował do oddziaływania na ciała, 
rząd ciał nie rezygnował z oddziaływania na dusze poddanych. Myśl po­
lityczna średniowiecza, odzwierciedlająca rzeczywisty układ sił i stosun­
ków, wahała się między dwoma zasadniczymi rozwiązaniami, kościół pod­
porządkowany państwu i kościół zwierzchnikiem rządu świeckiego4. 
Wszechobecna rola religii w życiu społeczeństw średniowiecznych wy-



98 Μ. Pietrzak

kluczała możliwość sformułowania w doktrynie politycznej koncepcji 
rozdziału państwa i kościoła, a tym bardziej wprowadzenia jej w prak­
tyce 5.

5 Por. J. Baszkiewicz, Myśl polityczna wieków średnich, Warszawa 1970, 
s. 212; J. Lecler, Historia tolerancji…, t. I, s. 128.

6 Zob. G. de Lagarde, Recherches sur l’esprit politique de la réforme, 
Paris 1926, s. 343, 374; K. Grzybowski, Historia doktryn politycznych i praw­
nych, Warszawa 1967, s. 267, 269; K. Neundörfer, Die Frage der Trennung von 
Kirche und Staat nach ihrem gegenwärtigen Stande, München 1913, s. 12; J. Staed- 
ke, Staat und Kirche im Wandeel der Jahrhunderte, Stuttgart 1966, s. 104.

7 Por. G. De Ruggiero, Storia del liberalismo europeo, Milano 1962, s. 383.
8 Zob. K. Rothenbücher, Die Trennung…, s. 62 i n.; L. Sturzo, L’Eglise 

et l’état, Paris 1937, s. 328, 340 i n.; K. Neundörfer, Der ältere deutsche Libe­
ralismus und die Trennung von Staat und Kirche, Mainz 1909, s. 14 in.

9 Por. F. Ruffini, La liberta religiosa…, s. 92 i n.
10 Koncepcja rozdziału miała ograniczony zakres. Nie wiązała się z kompletną 

laicyzacją państwa. Por. J. Lecler, Historia tolerancji…, t. II, s. 355, 357, 417; 
J. Locke, List o tolerancji, Warszawa 1963, s. 7.

Reformacja nie wypracowała nowych koncepcji w zakresie stosunków 
między państwem a kościołem. Ani Μ. Luter, ani J. Kalwin nie do­
chodzili w swych rozważaniach do postulatu rozdzielenia sfery działania 
państwa i sfery działania związków wyznaniowych. Przeciwnie, dążyli 
do ścisłego powiązania państwa z nową religią 6. Doniosłe znaczenie re­
formacji tkwiło w czym innym. Przez wprowadzenie pluralizmu wyzna­
niowego zapoczątkowała ona proces prowadzący w logicznej konsekwen­
cji, pomimo prześladowań i wojen religijnych, do uznania prawa wszy­
stkich ludzi i organizacji religijnych do swobodnego rozwijania dzia­
łalności kultowej 7.

Wielkie zasługi w zakresie kształtowania nowych poglądów na 
stosunek między państwem a związkami wyznaniowymi położyła szkoła 
prawa natury. Zakwestionowała ona powszechnie akceptowany pogląd 
o boskim pochodzeniu państwa i przyznała mu wyłącznie świeckie cele 
i funkcje. Związki religijne traktowała jako dobrowolne organizacje spo­
łeczne działające na terytorium państwa i podporządkowane jego su­
werennej władzy 8. Koncepcje szkoły prawa natury oddziaływały silnie 
na myśl polityczno-wyznaniową XVII w., zwłaszcza płodną w okresie 
burżuazyjnych przeobrażeń w Anglii i Niderlandach. Jej bezspornym 
dorobkiem, nie od razu znajdującym praktyczne zastosowanie, było uzna­
nie wolności sumienia i wyznania jako prawa naturalnego człowieka 9. 
A to nasuwało jako jej logiczną konsekwencję w zakresie stosunków 
między władzami świeckimi a związkami wyznaniowymi postulowanie 
rozdziału państwa i kościoła 10.

Poglądy głoszone w Anglii i Niderlandach przenikały wraz z osad-



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 99

nikami do kolonii angielskich na kontynencie amerykańskim. Tam były 
nie tylko twórczo rozwijane, ale już w XVII w. znajdowały praktyczne 
zastosowanie w niektórych, nowo powstających koloniach. Emigrant pu- 
rytański i wielki myśliciel amerykański R. Williams, prześladowany 
za swe przekonania religijne w Massachusetts, założył nową kolonię — 
Rhode Island, w której proklamował zasadę wolności religijnej i za­
pewnił jej realizację, oddzielając sferę działania władz kolonijnych od 
sfery działania związków wyznaniowych 11. Rozwiązanie przyjęte przez 
R. Williamsa było wyjątkowym, gdyż pozostałe kolonie stały na stano­
wisku zespolenia religii z państwem i prześladowały członków innych 
niż oficjalne wyznań12. Za przykładem Rhode-Island poszła wkrótce 
Pensylwania a nastęnie i inne kolonie 13.

11 Zob. V. L. Parrington, Główne nurty myśli amerykańskiej 1620 - 1800, 
Warszawa 1968, s. 126 i n.; F. Ruffini, La liberta religiosa…, s. 165 i n; P. Bel­
mont, Égalite politique et tolérance religieuse. De Roger Williams à Jefferson, 
Paris 1927, s. 119 i n. Konstytucja Rhode Island z 1660 r. zatwierdzona przez króla 
angielskiego Karola II głosiła: Uznajemy, że wewnętrzna świadomość każdego po­
winna być wolna i nikt nie powinien być niepokojony w kwestiach religijnych, 
o tyle o ile nie naruszają one spokoju królestwa. R. Williams był również autorem 
książek o wolności religijnej i rozdziale: The bloody tenent of persecution for 
cause of conseience (1644) oraz The bloody tenent yet more bloody by the Cottons 
endevour to wash it white in the Blood of the Lonb (1652). Głębokością myśli i sze­
rokością ujęć dzieła te przewyższały współczesną im literaturę wyznaniową. Por. 
J. Lecler, Historia tolerancji…, t. II, s. 429.

12 Zob. P. G. La Chesnais, L’église et les états. Trois exemples de séparation. 
Belgique — Etats Unis — Mexique, Paris 1904, s. 33.

13 Por. F. Ruffini, La liberta religiosa…, s. 174.

Twórcy Stanów Zjednoczonych Ameryki Północnej, wobec pluralizmu 
wyznaniowego ludności i w celu zabezpieczenia pokoju religijnego w kra­
ju, poszli drogą wytyczoną przez R. Williamsa, przyjmując zasadę roz­
działu jako najlepsze, ich zdaniem, rozwiązanie zarówno dla państwa, jak 
i dla różnych związków wyznaniowych. Amerykański system rozdziału 
wyrażał się przede wszystkim w świeckim charakterze federacji, w za­
kazie składania przysięgi religijnej jako warunku wykonywania funkcji 
publicznych w organach federacji oraz w zakazie uchwalenia przez Kon­
gres Stanów Zjednoczonych ustawy wprowadzającej religię panującą 
bądź zakazującej swobodnego praktykowania jakiejkolwiek religii, w za­
pewnieniu związkom religijnym pełnej swobody działania w ramach 
ustaw państwowych. Wprowadzenie w Konstytucji Stanów Zjednoczo­
nych zasady rozdziału (I Poprawka z 1791 r.) nie pociągnęło za sobą 
zmian w konstytucjach stanowych, które zachowały przepisy uznające 
określoną religię za panującą bądź postanowienia dyskryminujące oby­
wateli określonych wyznań i niewierzących w zakresie praw politycz­
nych. Dopiero XIV Poprawka z 1868 r. uznała za nieważne postanowie-



100 Μ. Pietrzak

nia konstytucji stanowych sprzeczne z konstytucją federalną, które by 
ograniczały prawa i wolności obywateli14.

14 Dopiero po 1930 r. orzecznictwo sądowe uznało w pełni moc obowiązującą 
I Poprawki w stosunku do ustawodawstw stanowych. Por. R. C. Macridas, Les 
relations entre l’état et les églises d’aprés la constitution des Etats Unis. La Laicité, 
Paris 1960, s. 522. Zob. też P. G. La Chesnais, L’église et les états…, s. 34; 
A. W. Johnson and F. H. Yost, Separation of Church and State in the United 
States, Minneapolis 1948, s. 11 i n.; R. Μ. Konvitz, First Amendment Freedoms, 
Ithaca — New York 1963, s. 7 i n.; F. Ruffini, Corso di diritto ecclesiastico italiano, 
Torino 1924, s. 252.

15 Zob. A. Mathiez, La Révolution et l’Eglise, Paris 1910, s. 78 i n. Por. też 
A. Mathiez, Les philosophes et la séparation de l’église et de l’état en France 
à la fin du XVIII siècle, Revue historique 1910, z. 1, G. Lepointe, L’église et 
l’état en France, Paris 1960, s. 71 i n.

16 Por. A. Saboul, Précis d’histoire de la Révolution francaise, Paris 1962, 
s. 496. Jednym z czołowych propagatorów koncepcji rozdziału podczas rewolucji 
był Condorcet. Zob. H. Delsaux, Condorcet — Journaliste 1790 - 1794, Paris 
1931.

17 Por. E. Réveillaud, La séparation des Eglises et de l’Etat, Paris 1907,
s. 50.

Rewolucja franculska doszła do proklamowania rozdziału kościoła 
i państwa dopiero po kilkuletnim okresie prób zmierzających do zespo­
lenia zreformowanego przez władze świeckie Kościoła katolickiego z re­
wolucyjnym państwem. Wydanie aktów prawnych wprowadzających roz­
dział poprzedziło uznanie zasady wolności sumienia i wyznania, która 
stała się odtąd stałym elementem katalogu praw i wolności Obywatel­
skich. Oznaczało to, że państwo nie będzie w imię interesów Kościoła 
katolickiego narzucać ograniczeń prasie i wychowaniu. Wprowadzenie 
równości wobec prawa pociągnęło za sobą w konsekwencji likwidację 
wszystkich przywilejów duchowieństwa. Doniosłe następstwa dla sy­
tuacji materialnej i działalności kościoła miało przejęcie na własność 
narodu Wszystkich dóbr kościelnych i przyznanie duchowieństwu upo­
sażenia ze skarbu państwa. Dokonany też został w pierwszych latach 
rewolucji poważny krok na drodze laicyzacji państwa, aczkolwiek przy­
wódcy rewolucji długo nie mogli pogodzić się z poglądem, że państwo 
może obejść się bez religii15. Następowało to przez zeświecczenie prawa 
państwowego i instytucji publicznych, sekularyzację akt stanu cywil­
nego, uznanie małżeństwa za umowę cywilną, wprowadzenie instytucji 
rozwodów, zapoczątkowanie procesu laicyzacji systemu oświatowego 16.

Rozdział proklamowany przez ustawodawstwo rewolucyjne lat 1794 - 
- 1795 przetrwał formalnie 7 lat, do chwili podpisania konkordatu w 
1801 r.17 Wprowadzony w warunkach ostrego kryzysu politycznego rea­
lizowany był w praktyce rządów Dyrektoriatu w stopniu niewielkim. 
Charakteryzował się przede wszystkim zakazem materialnego wspierania 
przez państwo związków wyznaniowych, dostarczania im lokali dla wy­
konywania kultu i mieszkań dla duchownych. Związki wyznaniowe pod-



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 101

dane zostały prawu powszechnemu. Ustawodawstwo państwowe nie uzna­
wało hierarchii żadnego kościoła. Duchownych traktowano jako zwykłych 
obywateli, pozbawiając ich wszystkich przywilejów związanych z wyko­
nywaniem funkcji religijnych. Działalność kultową związków wyznanio­
wych objęto szczegółowym nadzorem państwowym. Odrzucono wszelkie 
formy przymuszania kogokolwiek do pokrywania wydatków związanych 
z utrzymaniem kultu 18.

18 Zob. E. Chenon, Histoire de rapports de l’église et de l'état du I-er au 
XX-e siècle, Paris 1904, s. 189; E. Champion, La séparation de l’Eglise et de 
l'Etat en 1794, Paris 1903.

19 Por. J. Salwyn Schapiro, Liberalism. Its Meaning and History, Toronto, 
New York, London 1958, s. 12; G. De Ruggiero, Storia del liberalismo…, s. 390; 
E. Faguet, Liberalizm, Lwów 1909, s. 156 i n.

20 Zob. A. Dansette, Histoire de la France contemporaine, Paris 1965, s. 311 
i n.; P. N. Stearns, Ksiądz Lamennais, Warszawa 1970, s. 167 i n.; A. Autin, 
Laicité et liberté de conscience, Paris 1934, s. 172; K. Grzybowski, B. Sobo­
lewska, Doktryna polityczna i społeczna papiestwa 1789 - 1968, Warszawa 1971, 
s. 26 i n.

21 Por. A. Dansette, Histoire religieuse…, s. 223 i n.; M. Prèlot, Histoire 
de idées politiques, Paris 1959, s. 475 i n.

22 Zob. P. N. Stearns, Ksiądz Lamennais…, s. 182 i n.
28 Na kongresie katolickim w Malines K. Montalambert wygłosił odczyt pt. 

L’église libre dans l’état libre, opublikowany w 1863 r. Por. P. Bridel, La pensée 
de Vinet, Lausanne 1944, s. 496.

Następstwem rewolucji francuskiej był triumfalny pochód liberalizmu 
w Europie. Dewizą ideologii liberalnej stało się uznanie wolności jed­
nostki ludzkiej i zapewnienie jej warunków swobodnej działalności 
i wszechstronnego rozwoju. Wolność sumienia i wyznania, równość wszy­
stkich obywateli wobec prawa bez względu na wyznanie, uznanie religii 
za sprawę prywatną, świecki charakter państwa, świeckie wychowanie 
publiczne i zasada rozdziału kościoła i państwa stały się od tego czasu 
częścią składową doktryny liberalnej 19. Były one uzasadnione, rozwijane 
i propagowane przez burżuazję europejską walczącą z silnymi nadal 
jeszcze pozostałościami koncepcji feudalnych, głoszących sojusz państwa 
i kościoła.

Wobec ideologii liberalizmu Kościół katolicki zajął stanowisko nie­
przejednanie wrogie. W okresie XIX w. Stolica Apostolska przy różnych 
okazjach atakowała i potępiała hasła i zasady liberalne20. Oficjalne sta­
nowisko zwierzchników kościoła próbowały przełamać nieliczne grupy 
postępowych myślicieli katolickich. Podejmowali oni wysiłki, aby po­
godzić ideologię kościoła z liberalizmem. Rzecznikami tego kierunku byli 
F. de Lamennais i jego kontynuatorzy J. Lacordaire i K. Montalambert 21. 
Wysuwali postulat uznania przez kościół zasady rozdziału jako najlep­
szego rozwiązania nie tylko dla państwa, ale i dla wolności kościoła 22. 
Streszczał się on w popularnym haśle — „Wolny kościół w wolnym 
państwie” 23.



102 Μ. Pietrzak

Naprzeciw ideom liberalizmu politycznego wychodzili również myśli­
ciele protestanccy F. Schleiermacher i A. Vinet24. Prace A. Vineta o wol­
ności religijnej i rozdziale kościoła od państwa wywarły duży wpływ na 
praktyczne rozwiązania w niektórych krajach europejskich25. Przyczy­
niły się one w istotnym stopniu do wprowadzenia w 1868 r., zresztą nie 
na długo, wolności kultu dla innych niż katolickie wyznań w Hiszpanii, 
oddziaływały na koncepcje i rozwiązania K. Cavoura we Włoszech, a tak­
że odbiły się na rozwiązaniach francuskiej ustawy o rozdziale kościoła 
od państwa z 1905 r.

24 Por. K. Rothenbücher, Die Trennung…, s. 72, 84 i n.; H. Cazelles, 
Eglise et Etat en Allemagne de Weimar aux premières années du III Reich, Paris 
1936, s. 25.

25 Zob. P. Bridel, La pensée de Vinet…, s. 493 i n.; A. Chavan, La sépa­
ration de l’Eglise et de l’Etat d’après Alexandre Vinet et dans l’histoire contem­
poraine. Revue d’Histoire et de Philosophie religieuses 1924, s. 534 i n.

26 Por. K. Rothenbücher, Die Trennung…, s. 109 i n.; A. Pannekoek, 
Religion und Socialismus, Bremen 1906; H. Lutz, Kirche und Socialdemokratie, 
„Zeitschrift für Politik” 1961, z. 4, s. 314.

27 K. Marks, Przyczynek do krytyki heglowskiej filozofii prawa; K. Marks 
i F. Engels, O religii, Warszawa 1956, s. 37.

28 Zob. F. Engels, Wstęp do wojny domowej we Francji; K. Marks i F. En­
gels, Dzieła, Warszawa Ί968, t. 17, s. 717.

29 Por. K. Marks, Krytyka programu gotajskiego; K. Marks i F. Engels, 
Dzieła Wybrane, Warszawa 1949, t. II, s. 25.

Idee i koncepcje liberalizmu w kwestiach wyznaniowych przejęte zo­
stały przez doktrynę socjalistyczną26. Twórcy naukowego socjalizmu 
K. Marks i F. Engels osadzając je w innym kontekście społecznym na­
dali im przez to inny wydźwięk ideowo-polityczny. Badając funkcje 
religii w ustroju kapitalistycznym uznali ją za czynnik wspierający pa­
nowanie ideologiczne burżuazji i osłabiający wiolę walki proletariatu 
o wyzwolenie społeczne, za opium ludu 27. Dokonali przy tym istotnego 
rozróżnienia między stosunkiem do religii partii robotniczej i państwa. 
Partia robotnicza powinna — ich zdaniem — prowadzić działalność 
zmierzającą do wyzwolenia swych członków, a także całej klasy robot­
niczej spod wpływów ideologii religijnej. Państwo powinno natomiast 
traktować religię jako sprawę prywatną swych obywateli28. Wolność 
sumienia i wyznania rozumieli nie tylko jako prawo obywatela do wy­
boru określonej religii, ale, uwzględniając postulaty francuskich mate­
rialistów z XVIII w., również jako prawo do pozostawania bezwyzna­
niowcem (ateistą) 29.

Szerzej sformułował pogląd socjalizmu naukowego na stosunek pań­
stwa do spraw religijnych F. Engels poddając krytyce program nie­
mieckiej socjaldemokracji przyjęty w Erfurcie w 1891 r. Program ten 
w formie ogólnej uznawał religię za sprawę prywatną, zrzeszenia reli­
gijne traktował jako związki prywatne i zabraniał finansowania działal-



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 103

ności wyznaniowej ze środków publicznych. F. Engels postulował włą­
czenie do programu odrębnego punktu przewidującego całkowite oddzie­
lenie kościoła od państwa, traktowanie wszystkich związków religijnych 
jako zrzeszeń prywatnych, zakaz materialnego wspierania związków wy­
znaniowych przez państwo, pozbawienie organizacji religijnych wpływu 
na szkoły publiczne z pozostawieniem im Wszakże prawa zakładania 
własnych szkół i prowadzenia ich za własne środki30.

30 Zob. Das Erfurter Programm. Offenbach a.Μ., 1947, s. 127; F. Stampfer, 
Religion ist Privatsache. Erläuterungen zu Punkt 6 des Erfurter Prograrmms, Berlin 
1905; E. Rittberg, Der Preussische Kirchenvertrag von 1931, Bonn 1960, s. 19 i n.

31 W. Lenin, O religii, Warszawa 1960, s. 7.
32 Poglądy i koncepcje F. de Lamennais wywarły wpływ na stanowisko kato­

lików w Belgii. Zob. P. N. Stearns, Ksiądz Lamennais…, s. 8, 184.
33 Por. G. Gagliani, Droit ecclésiastique civil belge, Bruxelles 1903, t. I, 

s. 97 i n.

Twórcze rozwijanie myśli i poglądów K. Marksa i F. Engelsa przy- 
padło w udziale W. Leninowi. W swej pracy o stosunku socjalistycznego 
proletariatu do religii pisał: „Żądamy, aby religia była sprawą pry­
watną w stosunku do państwa, ale w żadnym razie nie możemy uznać 
religii za sprawę prywatną w stosunku do naszej, własnej partii. Pań­
stwo nie powinno mieć nic wspólnego z religią, stowarzyszenia religijne 
nie powinny być związane z władzą państwową. Należy pozostawić każ­
demu zupełną swobodę wyznawania takiej religii, jaka mu odpowiada, 
albo niewyznawania żadnej religii, tzn. pozostawania ateistą, jakim za­
zwyczaj też bywa każdy socjalista. Czynienie jakichkolwiek różnić w 
sprawach obywateli z powodu wyznawanej przez nich religii jest abso­
lutnie niedopuszczalne. Wszelkie nawet wzmianki o tym czy innym wy­
znaniu obywatela w dokumentach urzędowych należy bezwzględnie 
znieść. Nie powinno być żadnych subwencji dla panującego kościoła, 
żadnych subwencji z funduszy państwowych na rzecz stowarzyszeń koś­
cielnych i religijnych, które winny stać się zupełnie swobodnymi, nie­
zależnymi od władzy zrzeszeniami obywateli, współwyznawców [.. 
Całowite oddzielenie kościoła od państwa — oto żądanie, jakie stawia 
socjalistyczny proletariat współczesnemu państwu i współczesnemu koś­
ciołowi” 31.

Koncepcja rozdziału kościoła i państwa propagowana przez doktrynę 
liberalizmu i socjalizmu powoli torowała sobie drogę do praktycznej 
realizacji. Wiek XIX przyniósł przyspieszony proces laicyzacji życia spo­
łecznego i państwa. Stanowiło to sprzyjającą przesłankę, ułatwiającą 
uznanie rozdziału za zasadę prawno-ustrojową. Najwcześniej doczekała 
się ona uznania w konstytucji niepodległego państwa belgijskiego 
z 1831 r.32 Rozdział belgijski, będący dziełem kompromisu katolików 
z liberałami33 walczących wspólnie o niepodległość kraju, opierał się na 
uznaniu wolności sumienia i wyznania, zakazie Stosowania przymusu



104 Μ. Pietrzak

w sprawach religijnych, na traktowaniu małżeństwa jako umowy cy­
wilnej, na pozbawieniu władz państwowych wpływu na obsadzanie sta­
nowisk kościelnych, na zachowaniu systemu wynagradzania duchowień­
stwa przez państwo, na zagwarantowaniu wolności nauczania umożli­
wiającego rozwój szkół wyznaniowych. Rozdział w wydaniu belgijskim 
ustalał zakaz ingerencji państwa w sprawy wyznaniowe, ale nie prze­
szkadzał wtrącaniu się kościoła w sprawy państwowe. Stanowił kartę 
gwarancji praw kościoła przeciw państwu 34.

34 Zob. P. G. La Chesnais, L’église et les états…, s. 13. Niektórzy autorzy 
biorąc pod uwagę uprzywilejowaną pozycję związków wyznaniowych kwestionują 
pogląd o istnieniu w Belgii systemu rozdziału. Por. K. Rothenbücher, Die 
Trennung…, s. 408; F. Ruffini, Corso di diritto…, s. 278.

35 Die Verfassung des Deutschen Reiches vom Jahre 1849, Bonn 1913, s. 72 i n. 
Konstytucja gwarantowała wolność sumienia i wyznania, zabraniała zmuszania oby­
wateli do ujawniania swych poglądów religijnych, wprowadzała równouprawnie­
nie związków wyznaniowych znosząc instytucję kościoła państwowego, zachowała
przysięgę religijną, ale wprowadzała śluby cywilne i cywilne księgi stanu cywil­
nego. Zob. też R. Lempp, Die Frage der Trennung von Kirche und Staat in 
Frankfurter Parlament, Tübingen 1933; K. Neundörfer, Die ältere deutsche 
Liberalismus…, s. 30 i n.

Wiosna ludów stworzyła atmosferę sprzyjającą podejmowaniu ini­
cjatyw zmierzających do realizacji koncepcji liberalnych w sprawach 
wyznaniowych. Parlament ogólnoniemiecki zebrany w 1848 r. we Frank­
furcie nad Menem i debatujący nad konstytucją opowiedział się za przy­
jęciem zasady rozdziału kościoła i państwa. Uchwalona w 1849 r. kon­
stytucja znosiła instytucję kościoła państwowego, gwarantowała wol­
ność sumienia i wyznania, wprowadzała równouprawnienie związków 
wyznaniowych. Jej postanowienia miały jedynie formalne znaczenie, gdyż 
nie weszła ona nigdy w życie, aczkolwiek 70 lat później oddziałała na 
twórców Konstytucji weimarskiej 35.

Komuna Paryska przystępowała do rozwiązywania problemów wyzna­
niowych w atmosferze antyklerykalnej. Działacze Komuny widzieli w 
kościele i duchowieństwie sojuszników burżuazji i sprzymierzeńców oba­
lonej monarchii. Uchwalony 2 kwietnia 1871 r. dekret o rozdziale koś­
cioła od państwa znosił budżet wyznań, uznawał dobra martwej ręki 
za własność narodu, zapewniał wolność sumienia i wyznania. Jego na­
stępstwem było usunięcie religii ze szkół i zniesienie przysięgi religij- 
nej. Wydawaniu aktów prawnych towarzyszyły praktyczne posunięcia 
Komuny o charakterze antyklerykalnym i antyreligijnym36. F. Engels, 
bilansując osiągnięcia i błędy Komuny w sprawach wyznaniowych, do­
chodził do sformułowania interesujących wniosków o dużych walorach 
praktycznych. Przestrzegał w nich przed nierozważnym podejściem do 
rozwiązywania kwestii natury religijnej. Poddając krytyce politykę Ko­
muny, która za pomocą przepisów prawnych chciała znieść wierze-

36 Por. I. Grajewska, Komuna Paryska, Warszawa 1971, s. 173.



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 105

nia religijne pisał: „W każdym razie jedno jest pewne: jedyną przysługę, 
jaką dziś jeszcze można oddać Bogu, to uznać ateizm za przymusowy 
artykuł wiary i przez zakaz wszelkiej religii zaćmić bismarkowski «kul- 
turkampf »” 37.

37 F. Engels, Literatura emigracyjna, K. Marks i F. Engels, O religii, 
Warszawa 1956, s. 135.

38 Zob. A. C. Jemolo, Premesse ai rapporti tra chiesa e stato, Milano 1965, 
s. 40; L. Salvatorelli, Il pensiero politico italiano dal 1700 al 1870, Torino 1907, 
s. 358 i n.; Chiesa e stato nelle storia d’Italia, Bari 1967, s. 5 i n.; Z. Giacometti, 
Die Genesis von Cavours Formel „Libera Chiesa in libero Stato”, Zurich 1910; 
Z. Giacometti, Quellen zur Geschichte der Trennung von Staat und Kirche, 
Tübingen 1926, s. 665; Italia — Roma e Papato nelle discussioni parlamentari dal 
I860 al 1871, Roma 1932.

39 Por. P. A. D’Avack, Trattato di diritto ecclesiastico italiano, Milano 1969, 
s. 287.

40 Por. P. A. D’Avack, Trattato…, s. 104 i n.; A. C. Jemolo, L’église et 
l’état en Italie, Paris 1960, s. 69: B. Croce, Histoire de l’Italie contemporaine 
1871-1915, Paris 1929, s. 79 i n.; G. J. Ebers, Grundriss des Katholischen Kirchen­
rechts, Wien 1950; s. 215; F. Ruffini, Corso di diritto…, s. 282 in.; E. Fried­
berg, Die Grenzen zwischen Staat und Kirche und die Garantieen gegen deren 
Verletzung, Tübingen 1872, s. 725.

Zjednoczone Włochy, podejmując złożony problem ułożenia stosun­
ków z Kościołem katolickim, próbowały szukać inspiracji i wzorów prak­
tycznych rozwiązań w koncepcji rozdziału. Twórcy zjednoczenia Włoch, 
liberałowie, w ogromnej większości katolicy, chcieli nadać państwu cha­
rakter laicki, niezależny od kościoła, któremu z kolei pragnęli zapewnić 
swobodę działalności. Ich przewodnim hasłem stało się zdanie wypo­
wiedziane przez K. Cavoura 25 marca 1861 r. w Izbie Deputowanych — 
Libera chiesa in libero stato 38. W praktyce nadawano mu nieco zmody­
fikowany sens — Libera chiesa in stato sovrano. Wrogi stosunek hie­
rarchii kościelnej do zjednoczonego państwa przyczyniał się w głównej 
mierze do antyklerykalnych akcentów w ustawodawstwie i polityce ko­
lejnych rządów. Przepisy prawa wyznaniowego inspirowane były przez 
tendencje separacyjne i zasadę umiarkowanego zwierzchnictwa państwa 
nad związkami wyznaniowymi39. Włoski model rozdziału opierał się na 
uznaniu wolności sumienia i wyznania w granicach porządku publicz­
nego, nadawał świecki charakter instytucjom państwowym i systemowi 
prawnemu, przy zachowaniu w szkołach koncepcji wychowawczych opar­
tych na założeniach doktryny chrześcijańskiej, na wprowadzeniu świec­
kich ślubów przy odrzuceniu instytucji rozwodu, na ograniczeniu praw 
majątkowych kościoła, zniesieniu dziesięciny i innych przywilejów du­
chowieństwa. Ustawodawstwo państwowe przeprowadziło likwidację wy­
działów teologii na uniwersytetach, wprowadziło sankcje karne wobec 
księży nawołujących do nieposłuszeństwa ustawom lub odmawiających 
posług religijnych z innych niż religijne pobudek, rozszerzyło zakres 
nadzoru nad pozareligijną działalnością kościoła40. System ten prze-



106 Μ. Pietrzak

trwał formalnie do 1929 r. kiedy nastąpiło zawarcie konkordatu ze Sto­
licą Apostolską.

Geneza i model rozdziału wprowadzony w Meksyku odzwierciedlały 
skomplikowany układ stosunków między Kościołem katolickim a wła­
dzami państwowymi w okresie 1856 - 1917 41. Kościół bronił swych przy­
wilejów ekonomicznych, głównie olbrzymich majątków ziemskich 42 oraz 
dominującej pozycji politycznej w państwie. Zwolennicy rozdziału, w 
większości katolicy, pragnęli ograniczyć działalność kościoła wyłącznie 
do realizacji funkcji religijnych a majątki kościelne użyć dla poprawy 
bytu mieszkańców kraju. Stosunki między władzami państwowymi a ko­
ściołem katolickim, pełne dramatycznych spięć i ostrych konfliktów wy­
ciskały swoje piętno na kształtowaniu się systemu rozdziału, którego za­
kończenie przyniosła konstytucja z 1917 r. 43

41 Por. E. Portes Gil, La lutte entre le pouvoir civil et le clergé, Mexico 
1934; A. Toro, La iglesia y el estado en Mexico, Jalapa — Enriquez 1932; W. H. 
Callcott, Liberalism in Mexico 1857 - 1929, London 1931.

42 Zob. P. G. La Chesnais, L’église et les états…, s. 65 i n.; N. Cuneo, 
Le Mexique et la question religieuse, Turin 1931, s. 171.

43 Por. N. Cuneo, Le Mexique…, s. 179 i n.; W. H. Callcott, Liberalism 
in Meexico…, s. 276 i n.; M. Wańkowicz, W kościołach Meksyku, Warszawa 
1927, s. 111.

44 Por. H. B. Parkes, Historia Meksyku, Warszawa 1957, s. 364, 374.

Meksykański model rozdziału kopiował niektóre rozwiązania Stanów 
Zjednoczonych AP, ale jednocześnie wprowadzał wiele ograniczeń dzia- 
łalności kościoła, nie występujących w innych krajach. Opierał się na 
uznaniu zasady wolności sumienia i wyznania, zakazie uchwalania przez 
Kongres prawa ustanawiającego religię panującą lub znoszącego jakąkol­
wiek religię, na daleko idącej laicyzacji państwa i (instytucji publicz­
nych. Pozbawiał organizacje religijne i duchownych wpływu na system 
wychowania i zabraniał im prowadzenia prywatnych instytucji dobro­
czynnych oraz zakazywał uczestnictwa w życiu politycznym. Działalność 
związków wyznaniowych poddana została szczegółowej reglamentacji. 
Związki wyznaniowe pozbawione zostały osobowości prawnej i w kon­
sekwencji nie mogły nabywać ani (posiadać własności nieruchomości. Pu­
bliczne domy modlitwy, rezydencje biskupie, plebanie, seminaria, kla­
sztory, domy sierot i inne budynki będące własnością kościoła przeszły 
na własność państwa. Duchownych konstytucja uznawała za osoby wy­
konujące zawód. Księża zostali pozbawieni prawa dziedziczenia po księ­
żach oraz prawa do własności realnej, służącej celom propagandy reli­
gijnej lub celom dobroczynnym. Konstytucja była raczej stwierdzeniem 
dążeń jej autorów niż odbiciem rzeczywistości. Wiele jej postanowień 
wprowadzano w życie dopiero w latach następnych, przeważnie pod 
wpływem antypaństwowych wystąpień kleru katolickiego44. Niektóre 
nie zostały zrealizowane w ogóle. W 1929 r. doszło do zawarcia między 
rządem a Kościołem katolickim modus vivendi, które w konsekwencji



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 107

spowodowało złagodzenie ostrza wyznaniowych postanowień konstytucji 
z 1917 r. 45

45 Zob. J. L. Mecham, Church and State in Latin America, Durham 1966, 
s. 402 i n.; C. H. Hillekamps, Religion, Kirche und Staat in Lateinamerica, 
München 1966, s. 149; J. Drohojowski, Religie i wierzenia w życiu Ameryki 
łacińskiej, Warszawa 1964, s. 109 i n.

46 Por. J. De Narfon, La séparation des églises et de l’état, Paris 1912, s. 11 
i n.; A. France, Kościół a repubika, Warszawa 1959; A. Dansette, Histoire 
religieuse…, s. 586 i n.; E. Réveillaud, La séparation des églises et de l’état…, 
s. 103 i n.; J. Caillaux, Mes mémoires, Paris 1942, t. I, s. 208 i n.; J. Bainvil- 
le, La III-e République, Paris 1935, s. 231.

47 Por. A. Briand, La séparation. Application du régime nouveau 1906 - 1908, 
Paris 1909; J. Barthelémy, Les rapports entre l’état francais et l’église catholi­
que depuis la séparation, Jahrbuch des öffentlichen Rechts, 1914; J. Videcoq, 
Les associations diocésaines, Montpelier 1930; L. V. Méjan, La Séparation des 
églises et de l’état. L’oeuvre de Louis Méjan, Paris 1959, s. 539 - 559, obszerny wykaz 
literatury dotyczącej rozdziału we Francji.

Rozdział kościoła i państwa, wprowadzony we Francji ustawą z 9 grud­
nia 1905 r., uważany jest dotychczas za klasyczny model europejski. Był 
on przejmowany i kopiowany w latach następnych przez wiele państw. 
Realizację rozdziału poprzedził i przyspieszył długotrwały konflikt Ko­
ścioła katolickiego z republiką francuską. Jego przyczyna tkwiła w pro- 
monarchistycznej postawie hierarchii kościoła, co wywoływało u zwolen­
ników republiki silny antyklerykalizm. Przejawiał się on w forsowaniu 
polityki prowadzącej do laicyzacji państwa, systemu oświaty, likwidacji 
zakonów i kongregacji religijnych nie uznanych przez państwo, pozba­
wiania duchowieństwa różnych przywilejów a bezpośrednio przed uchwa­
leniem ustawy zerwaniem stosunków dyplomatycznych ze Stolicą Apo­
stolską46. Zaabsorbowanie przez wiele lat uwagi społeczeństwa kwestiami 
religijnymi było korzystne dla burżuazji, gdyż odwracało uwagę klasy 
robotniczej od reform społecznych. Francuski model rozdziału uznawał 
wolność wszystkich kultów w granicach porządku publicznego, zabraniał 
opłacania i subwencjonowania przez państwo jakiegokolwiek kultu, zwo­
ływania zebrań politycznych do lokali służących celom kultowym, umie­
szczania znaków i emblematów religijnych na pomnikach i placach pu­
blicznych. Państwo nie uznawało związków wyznaniowych i ich obrzę­
dów religijnych. Kult przestał być służbą publiczną. Wykluczone było 
zmuszanie kogokolwiek do uczestnictwa w obrzędach religijnych lub po­
wstrzymywanie go od takiego udziału. Ustawa przewidywała powołanie 
specjalnych stowarzyszeń kultowych, których zadaniem było zagwaran­
towanie kościołom podstaw materialnych umożliwiających realizację 
funkcji religijnych47.

Liberalne postanowienia ustawy z 1905 r. wprowadzane były w życie 
pomimo oporu Kościoła katolickiego. Odmowa powołania stowarzyszeń 
kultowych, potępionych przez Stolicę Apostolską, spowodowała utratę ma­
jątku przez Kościół katolicki. Wpłynęła też na nowelizację niektórych



108 Μ. Pietrzak

przepisów ustawy z 1905 r. Po pierwszej wojnie światowej problemy 
wyznaniowe straciły swój dotychczasowy wydźwięk polityczny. Doszło 
wówczas do zawarcia modus vivendi między rządem francuskim a Stoli­
cą Apostolską. Jej efektem była wymiana przedstawicieli dyplomatycz­
nych i zgoda Piusa XI na powołanie, zgodnie z postanowieniami ustawy 
z 1905 r. stowarzyszeń diecezjalnych 48. Proces odchodzenia od zasad roz­
działu przyjętych w 1905 r. zapoczątkowało ustawodawstwo rządu Vichy, 
którego polityka współpracy z hitlerowskimi Niemcami znalazła poparcie 
hierarchii Kościoła katolickiego we Francji 49. Kontynuowany był w okre­
sie IV i V Republiki. Przejawiał się on w naruszaniu laickiego charak­
teru państwa, czego wyrazem były i są nadal różnorodne subwencje pań­
stwowe i samorządowe na rzecz związków wyznanionych i osób duchow­
nych, dotacje państwowe dla szkolnictwa wyznaniowego, udział przed­
stawicieli władz państwowych w Obrzędach religijnych 50.

48 Por. L. V. Méjan, La Séparation…, s. 506, 511.
49 Zob. J. Makowski, Kościół Francji, Warszawa 1969, s. 22 i n.; L V. Mé- 

jan, La Séparation…, s. 512 i n.
50 Por. F. Méjan, La laicité de l’état en droit positif et en fait. La Laicité, 

Paris 1960, s. 227 i n.; R. Rémond, Laicité et question scolaire dans la vie poli­
tique française sous la IV-e République La Laicité…, s. 391 i n.

51 Por. W. Rappard, La constitution federale de la Suisse, Neuchâtel 1948, 
s. 289 i n.

52 Zob. Z. Giacometti, Quellen zur Geschichte…, s. 542 i n.; A. Chavan, 
La séparation…., s. 548.

System rozdziału kościoła i państwa znalazł swoje odbicie w kanto- 
nalnym ustawodawstwie wyznaniowym Szwajcarii. Konstytucja fede­
ralna z 1874 r. inspirowana była wrogością wobec Kościoła katolickiego 
i niechęcią do politycznej działalności kleru. Dokonała poważnego kroku 
naprzód na drodze laicyzacji państwa, ale nie proklamowała zasady roz­
działu 51. Kwestię tę pozostawiła do rozstrzygnięcia ustawodawstwu kan- 
tonalnemu. System rozdziału kościoła i państwa wprowadził jako pierw­
szy kanton Genewa w 1907 r., a następnie kanton Bazylea-miasto w 
1910 r. Rozdział szwajcarski akcentował zakaz subwencjonowania związ­
ków wyznaniowych i wynagradzania osób duchownych przez państwo 
i samorząd 52.

Portugalia przyjęła system rozdziału państwa i kościoła w konse­
kwencji obalenia monarchii i utworzenia republiki. Opierał się on na 
konstytucji i ustawie o rozdziale kościołów i państwa z 1911 r. System 
portugalski cechowało uznanie wolności wierzeń religijnych, zniesienie 
instytucji kościoła państwowego, odrzucenie wszelkiego przymusu w 
sprawach religijnych, uznanie równości wszystkich kultów, zakaz uzna­
wania i subwencjonowania przez państwo związków wyznaniowych, se­
kularyzacja cmentarzy publicznych, aktów stanu cywilnego, świecki cha­
rakter prawa małżeńskiego oraz areligijny system nauczania w szkołach



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 109

i zakładach publicznych53. Od 1918 r., a zwłaszcza od chwili ustanowie­
nia w 1928 r. dyktatury O. Salazara, system rozdziału formalinie utrzy­
many poddany został w praktyce istotnym modyfikacjom wypaczającym 
w zasadniczy sposób jego podstawowe założenia. W 1940 r. Portugalia 
zawarła konkordat ze Stolicą Apostolską 54, który przyznał Kościołowi ka­
tolickiemu liczne przywileje.

53 Z. Giacometti, Quellen zur Geschichte…, s. 411; K. Strupp, Die por- 
tugiesche Verfassung vom 21 August 1911, Jahrbuch des öffentlichen Rechts B. VII 
z 1913, s. 436 i n.; A. R. Lopes, Histoire de la République portugaise, Paris 1939, 
s. 173.

54 Zob. J. G. Ebers, Grundriss…, s. 227; Raccolta di Concordati su materie 
ecclesiastiche tra la Santa Sede e le autorita civili. A cura di Mercati, Vatican 
1954, t. II, s. 232 i n.

55 Por. H. Cazelles, Eglise et Etat en Allemagne…, s. 69 i n.
58 G. Anschütz, Die Verfassung des Deutschen Reichs vom 11 August 1919, 

Berlin 1926, A. 3-4, s. 357 i n.; H. Cazelles, Eglise et Etat… s. 87 i n.; 
W. Kahl, Staat und Kirche Handbuch der Politik, Berlin und Leipzig 1920, A. 3, 
t. I, s. 148; P. Gürtler, Nationalsozialismus und evangelische Kirche in Warthe­
gau, Göttingen 1958, s. 167; L. Halban, Zanik supremaji państwa nad kościołem

Niemcy republikańskie postanowiły zerwać w zakresie regulacji kwe­
stii religijnych z dominującym w okresie cesarstwa systemem powiąza­
nia państwa ze związkami wyznaniowymi. Hasłem ugrupowań lewico­
wych w konstytuancie weimarskiej z 1918 r. stała się zasada wolności 
sumienia i wyznania oraz rozdział państwa i kościoła 55. Różnice poglą­
dów pomiędzy ugrupowaniami politycznymi wpłynęły na specyficzny, 
będący rezultatem kompromisu pomiędzy partiami lewicy i centrum, 
profil modelu rozdziału przyjęty w Konstytucji weimarskiej z 1919 r. 
Cechował go zakaz istnienia kościoła państwowego i przyznanie szerokiej 
swobody równouprawnionym związkom wyznaniowym. Analogiczną do 
związków wyznaniowych sytuację prawną uzyskały zrzeszenia mające 
na celu wspólne pielęgnowanie i rozwijanie określonego światopoglądu. 
Związki wyznaniowe pozostały nadal korporacjami prawa publicznego 
i mogły pobierać od swoich członków podatki na podstawie państwowych 
list podatkowych. Obsadzały swoje urzędy samodzielnie. Świadczenia pu­
bliczne na rzecz związków wyznaniowych ulegały zniesieniu. Poręczono 
im własność i inne prawa do fundacji, zakładów i majątku przeznaczo­
nego dla celów kultu, nauczania i dobroczynności. System oświatowy nie 
został zlaicyzowany. Fakultety teologiczne na uniwersytetach państwo­
wych zostały utrzymane. Specyficzny profil rozdziału państwa i kościoła 
w Niemczech polegał na zniesieniu wyznaniowego charakteru państwa, na 
zapewnieniu wolności i samodzielności związkom wyznaniowym w ra­
mach ustaw państwowych, ale nie na zerwaniu wszelkich więzów i po­
wiązań. Państwo uznawało i doceniało społeczne funkcje religii, czego 
wyrazem było przyznanie związkom wyznaniowym charakteru korpora­
cji prawa publicznego56.



110 Μ. Pietrzak

Dojście do władzy Hitlera w 1933 r. zapoczątkowało proces zmierza­
jący do nadania rozdziałowi przyjętemu przez Konstytucję weimarską 
innego charakteru. Cechowało go dążenie do usunięcia związków wyzna­
niowych z życia publicznego i ograniczenie ich autonomii. Cel ten stara­
no się osiągnąć przez politykę dekonfesjonalizacji życia publicznego 
i ograniczenie działalności politycznej związków wyznaniowych. W 
1938 r. odebrano publicznoprawny charakter Żydowskiemu Związkowi 
Religijnemu. Przy ściąganiu podatku kościelnego wykluczona została mo­
żliwość stosowania przymusu administracyjnego. Stopniowej likwidacji 
ulegały przywileje podatkowe związków wyznaniowych 57.

W okresie drugiej wojny światowej na części terytorium ziem pol­
skich wcielonych do Rzeszy (Kraj Warty) władze niemieckie podjęły 
próbę wprowadzenia rozdziału kościoła i państwa przystosowanego do za­
łożeń ideologii hitlerowskiej. Zadanie jego ukształtowania spoczęło na 
namiestniku A. Greiserze, inspirowanym i instruowanym przez Μ. Bor­
manna. Rozdział ten wprowadzany był drogą aktów administracyjnych. 
Grupy wyznaniowe na obszarze Kraju Warty miały organizację całko­
wicie niezależną od analogicznych wyznań na terenie Rzeszy. Tworzone 
związki wyznaniowe pozbawione zostały publicznoprawnego charakteru. 
Do organizacji wyznaniowej mogły należeć tylko osoby pełnoletnie po 
złożeniu pisemnego oświadczenia. Granice działalności związków wy­
znaniowych ograniczone zostały wyłącznie do sfery religijnej. Ideologo­
wie hitleryzmu uważali system rozdziału urzeczywistniany w Kraju 
Warty jedynie za stadium przejściowe. Ich ostatecznym celem była cał- 
kowita likwidacja religii i związków wyznaniowych 58.

Tendencje zmierzające do wprowadzenia rozdziału kościoła i państwa 
wystąpiły po pierwszej wojnie światowej w wielu krajach Europy59. 
Popierały je głównie partie liberalne i socjaldemokratyczne. Nie znalazły 
one jednak sprzyjających warunków umożliwiających ich realizację. Je­
dynie konstytucja estońska i albańska przyjmowały zasadę rozdziału, ale 
nadawały jej specyficzny profil. Zasadę tę uznała również za podstawę

w Niemczech, Lwów 1933, s. 10 i n.; U. Krüger. Das Prinzip der Trennung von 
Staat und Kirche in Deutschland, Berlin 1958, s. 12 i n.

57 Por. P. Gürtler, Nationalsozialismus…, s. 168 i n.; E. Vermeil, Hitler 
et le christianisme, Paris 1939, s. 54 i n.; N. Micklem, National socialism and 
the Roman Catholic Church, London 1939, s. 234 i n.; P. Mikat, Das Verhältniss 
von Kirche und Staat in der Bundesrepublik, Berlin 1964, s. 10.

58 Zob. P. Gürtler, Nationalsozialismus…, s. 172 i n.; J. Szyling, Polityka 
okupanta hitlerowskiego wobec kościoła katolickiego 1939 - 1945, Poznań 1970, s. 41 
i n. Hitler stwierdzał, że nic go nie powstrzyma od wyrwania chrześcijaństwa 
z Niemiec, aż do ostatniego włókna i korzenia. Zob. E. Vermeil, Hitler et le chri- 
tianisme…, s. 7.

59 Zob. A. Csizmadia, Rechtliche Beziehungen von Staat und Kirche in 
Ungarn vor 1944, Budapest 1971, s. 15.



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 111

regulacji stosunków wyznaniowych Węgierska Republika Rad w 1919 r. 60 
W Polsce niepodległej postulaty rozdziału wysuwane przez Polską Partię 
Socjalistyczną, Komunistyczną Partię Polski, Niezależną Partię Chłopską 
i PSL „Wyzwolenie” nie znalazły warunków umożliwiających ich urze­
czywistnienie 61.

60 Por. A. Csizmadia, Le développaient des relations juridique entre l’état 
et les églises en Hongrie 1000 - 1944, Droit Hongrois — Droit Comparé, Budapest 
1970, s. 251.

61 Zob. J. Osuchowski, Zagadnienie rozdziału kościoła i państwa w Polsce 
w latach 1918 - 1939, Studia z dziejów Kościoła Katolickiego, Warszawa 1963, nr 1 
(5), s. 81 i n.

62 A. C. D’Ascoli, La constitution espagnole de 1931, Paris 1932, s. 86 i n.;
P. Marland, Les principes de la Constitution espagnole de 1931, Paris 1934, s. 85.

63 Raccolta di Concordati… a cura di A. Mercatii…, t. II, s. 272.

W rozdziale kościoła i państwa republika hiszpańska widziała naj­
lepsze zabezpieczenie nowych władz przed wpływami i roszczeniami Ko­
ścioła katolickiego, będącego dotychczas podporą monarchii i rządów 
dyktatorskich. Konstytucja republiki hiszpańskiej z 9 grudnia 1931 r. 
kopiowała francuski model rozdziału. Przez zniesienie religii oficjalnej 
państwo uzyskało laicki charakter. Gwarantowało swym obywatelom 
wolność sumienia i wyznania. Nikt nie mógł być zmuszony do ujawniania 
swych przekonań religijnych. Wszystkie wyznania mogły prywatnie wy­
konywać swoje obrzędy religijne. Publiczne wykonywanie kultu wyma­
gało zgody rządu. Związki wyznaniowe uznano za stowarzyszenia podle­
gające specjalnemu prawu. Państwo i samorząd nie mogły udzielać po­
mocy materialnej kościołowi. Budżet wyznań został zniesiony. Konstytu­
cja nakazywała rozwiązanie zakonów religijnych, których statuty prze­
widywały oprócz trzech ślubowań kanonicznych, ślubowanie innej wła­
dzy niż legalna władza państwowa. Ich majątek podlegał konfiskacie 
i przekazaniu na cele dobroczynne lub wychowawcze. Pozostałe zakony 
poddane zostały ścisłemu nadzorowi ze strony organów państwowych 62. 
System ten realizowany był w praktyce krótko. Zniesiony został po za­
kończeniu wojny domowej w Hiszpanii przez gen. F. Franco. Konkordat 
z 1953 r. uznawał religię katolicką za jedyną religię narodu hiszpań­
skiego 63.

Rozdział państwa i kościoła stał się ideą przewodnią w zakresie roz­
strzygania i normatywnego regulowania kwestii religijnych w państwach 
socjalistycznych. Zarówno Rosja Radziecka, jak i kraje demokracji lu­
dowej nawiązały do koncepcji wypracowanych przez doktrynę socjalizmu 
oraz rozwiązań instytucjonalno-prawnych przyjmowanych przez ustawo­
dawstwa państw burżuazyjnych w XIX i XX w. Nadawały jednak sy­
stemowi rozdziału inny niż w krajach kapitalistycznych charakter, wy­
nikający przede wszystkim z odmiennych celów socjalistycznego pań­
stwa.



112 Μ. Pietrzak

Do Rewolucji Październikowej w Rosji Kościół prawosławny zajmo­
wał pozycję kościoła panującego. Stanowił część aparatu państwowego 
i wywierał wszechstronny wpływ na życie społeczne i polityczne kraju64. 
Inne wyznania były prześladowane bądź jedynie tolerowane. Wobec no­
wej, porewolucyjnej władzy hierarchia Kościoła prawosławnego zajęła 
nieprzejednanie wrogie stanowisko. Domagała się pełnej niezależności 
kościoła od państwa, zachowania licznych przywilejów, zwłaszcza mająt­
kowych, utrzymania wyznaniowego charakteru prawa małżeńskiego, szkół 
wyznaniowych. Ostrej krytyce poddawała różne decyzje organów władzy 
radzieckiej ograniczające uprzywilejowaną pozycję kościoła65. 19 stycz­
nia 1918 r. patriarcha Tichon rzucił klątwę na rząd radziecki. Poczyna­
nia hierarchii Kościoła prawosławnego przyspieszyły wydanie, przygo­
towywanego od dwóch miesięcy, dekretu Rady Komisarzy Ludowych 
o oddzieleniu kościoła od państwa i szkoły od kościoła. Został on uchwa­
lony przez Radę Komisarzy Ludowych 28 stycznia 1918 r. 66

Radziecki system rozdziału państwa i kościoła gwarantował wolność 
sumienia i wyznania zarówno obywatelom wierzącym, jak i niewierzą­
cym. Znosił wszelkie ograniczenia praw obywateli związanych z wy­
znawaniem określonej religii lub niewyznawaniem żadnej. Względy reli­
gijne nie mogły powodować uchylania się od wykonywania obowiązków 
obywatelskich. Państwo uzyskiwało charakter laicki. Działalność orga­
nów państwowych i instytucji publicznych nie mogła się łączyć z obrzę­
dami religijnymi. Zniesiona została przysięga religijna. Laicyzacji uległy 
akta stanu cywilnego. Szkołę oddzielono od kościoła. Zabronione zostało 
nauczanie religii w szkołach państwowych i prywatnych, gdzie były wy­
kładane przedmioty ogólnokształcące. Wszystkie organizacje religijne pod­
dane zostały przepisom prawa o stowarzyszeniach i związkach prywat­
nych. Cały majątek organizacji religijnych uznany został za mienie ogól­
nonarodowe. Budynki i przedmioty służące celom kultowym zostały prze­
kazane w bezpłatne użytkowanie organizacjom religijnym. Zniesione zo­
stały wszelkiego rodzaju subwencje państwa i samorządu na rzecz orga­
nizacji religijnych. Składki na rzecz organizacji religijnych mogły mieć 
tylko charakter dobrowolny 67.

64 Por. A. Łotocki, Kościół rosyjski na drodze do rewolucji, Warszawa (bez
daty), s. 3 i n.; F. Fedorov, L’église et le culte en URSS, Paris 1945, s. 3.

65 Zob. W. D. Bończ-Brujewicz, Rol duchowieństwa w pierwyje dni Ok-
tiabra, „Izbrannyje soczinienja”, Moskwa 1959, t. I, s. 263.

66 Por. N. M. Łukin, Cerkov i gosudarstvo, Moskwa 1918, s. 32 i n.; R. Mar­
tel, Le mouvement antireligieux en URSS 1917 - 1932, Paris 1933, s. 37 i n.; J. Ko- 
walski, Podstawy prawne stosunków wyznaniowych w ZSRR, Euhemer 1968, 
nr 3/4, s. 103 i n. Dekret obowiązywał jedynie w Republice Rosyjskiej. W latach na­
stępnych przyjmowały go pozostałe republiki: ukraińska, białoruska, gruzińska, 
armeńska. Zob. E. Briem, Kommunismus und Religion in der Sowiet-Union, Basel
1948, s. 180 i n.

67 Por. H. Świątkowski, Stosunek państwa do kościoła w różnych krajach,



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 113

Rozwinięcie ogólnych sformułowań dekretu o rozdziale kościoła i pań­
stwa z 1918 r. dotyczących sytuacji związków wyznaniowych przyniósł 
dekret z 1929 r. Stwarzając dla wyznawców istniejących kultów spe­
cjalne prawo o stowarzyszaniu się dla celów religijnych, ustalił formy, 
pod którymi gminy i grupy wyznaniowe mogły prowadzić działalność oraz 
określił dokładnie zakres ich uprawnień68. Zasadę rozdziału państwa i 
kościoła potwierdziła Konstytucja ZSRR z 1936 r. Wprowadziły ją rów­
nież do swych tekstów konstytucje republik związkowych.

W powstałych po drugiej wojnie światowej europejskich krajach de­
mokracji ludowej żywe pozostawały tradycje bliskich powiązań państwa 
ze związkami wyznaniowymi. Sprawujące w tych krajach władzę, burżu- 
azja i obszarnictwo widziały w kościele i religii ważny element mecha­
nizmu panowania ideologicznego. Nowe siły społeczne, które pod prze­
wodnictwem partii komunistycznych ujęły władzę, pragnęły wyelimino­
wać związki wyznaniowe ze sfery działalności politycznej i sprowadzić 
je wyłącznie do wypełniania funkcji religijnych. Zmierzały też do za­
pewnienia wolności sumienia i wyznania wszystkim obywatelom, w tym 
także niewierzącym 69. Tym celom najlepiej odpowiadał system rozdziału 
państwa i kościoła.

Poszczególne kraje demokracji ludowej dochodziły do przyjęcia sy­
stemu rozdziału stopniowo. Przystosowywały jego założenia do specy­
ficznej sytuacji spółeczno-wyznaniowej wynikającej z ukształtowania hi- 
storycznie wzajemnych stosunków państwa i związków wyznaniowych. 
Najwcześniej wprowadziły do konstytucji zasadę rozdziału Albania70 
i Jugosławia 71, bo już w 1946 r., a w roku następnym Bułgaria 72. Węgry 
uznały tę zasadę w 1949 r. W tym samym roku akceptowała ją Niemiec-

Warszawa 1952, s. 11, 107 Kościół a rewolucja rosyjska, „Zeszyty Argumentów” 1967, 
nr 4, s. 19 i n.

68 Por. Kommunisticzeskaja Partia i Sowietskoje Prawitielstwo o religii i cer- 
kvi, Moskwa 1959, s. 78 i n.

69 Zob. O. Bihari, Les relations entre ľétat et les églises dans les pays socia­
listes, Droit Hongrois — Droit Comparé, Budapest 1970, s. 202; G. Barberini, 
Stati socialisti e confessioni religiose, Milano 1973, s. 108 i n.

70 Realizacja haseł rewolucji kulturalnej w Albanii w okresie ostatnich lat do­
prowadziła do likwidacji związków wyznaniowych i formalnie pełnej ateizacji spo­
łeczeństwa. Doniósł o tym Enver Hodża w referacie sprawozdawczym na VI Zjazd 
Albańskiej Partii Pracy w dniu 1 XI 1971 r., stwierdzając, że: „Bezprzykładna 
ofensywa została w szczególności podjęta przeciwko najstarszym formom ideologii 
klas wyzyskujących, przeciwko mentalności patriarchalnej i konserwatywnej, reli­
sh i wstecznym obyczajom […]. Walka o zlikwidowanie wpływów religii przynio­
sła wielkie rezultaty. W bardzo krótkim czasie doprowadzono do zniesienia działal­
ności wszelkich instytucji religijnych i duchownych propagujących i utrzymujących 
istnienie obskurantyzmu i anachronicznego idealizmu. Albania stała się krajem bez 
kościołów i meczetów, bez księży i imamów”. Cyt. za R. Buchała, Stosunki wy­
znaniowe w Albanii, „Chrześcijanin w Świecie” 1971, nr 14, s. 24.

71 Nowa Konstytucja z 1963 r. nie wprowadziła zmian w zakresie stosunku



114 Μ. Pietrzak

ka Republika Demokratyczna73. Polska przyjęła tę zasadę w Konstytucji 
z 1952 r.74 Rumunia i Czechosłowacja formalinie nie opowiedziały się w 
swoich konstytucjach za rozdziałem kościoła i państwa, aczkolwiek w 
ustawodawstwie zwykłym przyjęły niektóre rozwiązania instytucjonalne 
Właściwe dla tego systemu 75.

Rozdział państwa i kościoła Wprowadzony w europejskich krajach de­
mokracji ludowej, pomimo wielu podobnych cech, nie tworzy jedno­
litego modelu. Podobieństwa rozwiązań prawnych sprowadzają się do 
traktowania rozdziału jako gwarancji wolności sumienia i wyznania, do 
nadania państwu konsekwentnie laickiego charakteru i wyeliminowania 
związków wyznaniowych z życia politycznego, do oddzielenia szkoły od 
kościoła, do laicyzacji systemu prawnego. Dopuszczają możliwość dotacji 
i subwencji państwowych na rzecz związków wyznaniowych. Różnice, nie­
raz dosyć istotne, dotyczą położenia prawnego związków wyznanio­
wych oraz zakresu i form nadzoru państwa nad ich działalnością.

Do systemu rozdziału w ujęciu Konstytucji weimarskiej z 1919 r. 
nawiązała Niemiecka Republika Federalna. Konstytucja NRF z 1949 r. 
inkorporowała większość jej przepisów wyznaniowych do swego tekstu. 
Ustawodawstwo poszczególnych krajów, doktryna i praktyka władz pań­
stwowych, pozostające pod przemożnymi wpływami sprawującej przez 
wiele lat władzę Chrześcijańskiej Demokracji, nadały zasadzie rozdziału 
inne niż w Republice Weimarskiej znaczenie. Doprowadziły one do roz­
szerzenia uprawnień i przywilejów związków wyznaniowych, niejedno­
krotnie wbrew wyraźnym postanowieniom konstytucji federalnej i ogra­
niczenia laickiego charakteru państwa. Sytuacja ta daje asumpt do for­
mułowania poglądu o jednostronnym charakterze rozdziału w NRF. Wy­
raża się on w fakcie oddzielenia związków wyznaniowych od państwa, 

państwa do związków wyznaniowych ustalonych Konstytucją z 1946 r. Por. Pra- 
wowyje położenie religiosnych objednanii w Jugosławii, Beograd 1967.

72 Konstytucja Bułgarii z 1971 r. przejęła przepisy wyznaniowe z Konstytucji 
z 1947 r.

73 Konstytucja NRD z 1949 r. przejęła przepisy wyznaniowe Konstytucji wei­
marskiej. Nowa Konstytucja z 1968 r. pomija w swych sformułowaniach zasadę roz­
działu. O systemie rozdziału opartym na postanowieniach Konstytucji z 1949 r. pisze 
U. Krüger, Das Prinzip der Trennung…, s. 19 i n.

74 Szerzej na ten temat pisze H. Świątkowski, Wyznaniowe prawo pań­
stwowe, Warszawa 1962, s. 137 i n.

75 Otto Biharii uważa, że rozdział występuje we wszystkich krajach demo­
kracji ludowej, niezależnie od tego czy przepisy konstytucji tę zasadę wprowadzają. 
Por. Le relations entre l’état et les églises…, s. 262. Konstytucja Rumunii z 1965 r. 
akcentuje jedynie rozdział szkoły od kościoła. Laicki charakter szkoły podkreśla 
również Konstytucja Czechosłowacji z 1960 r. M. Staszewski na podstawie 
analizy wyznaniowych przepisów ustawodawstwa rumuńskiego i czechosłowackiego 
dochodzi do wniosku, że dominują w nim cechy właściwe dla systemu zwierzch­
nictwa państwa nad związkami wyznaniowymi. Zob. jego Stosunki między pań­
stwem i kościołem w europejskich krajach socjalistycznych, Warszawa 1972, s. 28, 58.



HISTORIA KSZTAŁTOWANIA SIĘ ROZDZIAŁU KOŚCIOŁA I PAŃSTWA 115 

przyznaniu im autonomii i pełnej swobody działania przy jednoczesnym 
zachowaniu przez nie szerokich możliwości ingerencji w sferę działalności 
państwa 76.

System rozdziału państwa i kościoła rozszerzył się po drugiej wojnie 
światowej na kontynent afrykański i azjatycki. Wprowadziły go m.in. 
konstytucje Konga (Brazzawille), Konga (Kinszasa, obecnie Zairu), Da- 
homeju, Czadu, Gwinei, Górnej Wolty, Gabonu, Mali, Nigru, Senegalu, 
Republiki Malagaskiej 77. W 1946 r. uznała go jako podstawę polityki 
wyznaniowej konstytucja Japonii78. Współcześnie system ten staje się 
dominującym modelem w zakresie regulowania stosunków między pań­
stwem a związkami wyznaniowymi79. Jemu też rokuje się najszersze per­
spektywy rozwoju 80.

76 Por. E. Fischer, Trennung von Staat und Kirche, München 1964, s. 318; 
J. Bauer, Das Verhältnis von Staat und Kirche in Land Nordrhein — Westfalen, 
Münster 1968, s. 120, 186 i n.; U. Krüger, Das Prinzip der Trennung…, s. 17; 
V. Zündorf, Die Ablösung der Staatsleistungen an die Religionsgesellschaften 
unter dem Grundgesetz, Münster 1967, s. 5.

77 Konstytucje państw afrykańskich, opr. L. Gelberga, Warszawa t. I, 1963, 
t. II, 1965, t. III, 1966.

78 Konstytucja japońska zabrania państwu i jego organom nauczania religii 
i wykonywania jakichkolwiek czynności religijnych oraz uprzywilejowania wyznań 
religijnych. Zob. „Constitution du Japon. Loi sur la Diète, Règlement de la Cham­
bre des Conseillers”, La Diète Nationale Japon, 1960, s. 8. Por. też K. Matsumo- 
to, Le problème de la laïcité au Japon. La Laïcité…, s. 580 i n.

79 Na kontynencie amerykańskim system ten w różnych odmianach i kształtach 
przyjmują obecnie poza USA i Meksykiem: Salwador, Honduras, Ekwador, Nika­
ragua, Kuba, Brazylia, Urugwaj, Gwatemala. Por. R. Buchała, Kościół i państwo 
w Ameryce Południowej, „Więź” 1967, nr 2, s. 104.

80 Por. Z. Giacometti, Quellen zur Geschichte…, s. XV; E. Fischer, 
Trennung…, s. 33.

Michał Pietrzak (Warszawa)

HISTOIRE DE LA FORMATION DE LA SÉPARATION DES ÉGLISES ET 
DE ĽÉTAT

Résumé

L’article présent s’occupe des origines et de la formation de la conception 
théorique de la séparation des Églises et de l’État ainsi que de son introduction 
dans des divers pays d’Europee et d’Amérique. L’idée de la séparation — en oppo­
sition au régime de coopération de l’État avec l’Eglise- apparut en Europe seule­
ment à la suite de la Réforme, qui donna naissance au pluralisme confessionnel 
de la population. Cette séparation, devant accorder le caractère laïc à l’État et 
éliminer les influences ecclésiastiques de la vie publique, devait par conséquent



116 Μ. Pietrzak

mettre terme aux guerres de religion et aux persécutions, assurer la paix aux po­
pulations confessionnellement différenciées et leur assurer les droits au libre exer­
cice des cultes. On considéra la séparation comme garantie efficace de la liberté 
de conscience et de culte.

L’auteur démontre les voies de l’introduction de la séparation dans les divers 
États, où-partout- le régime de séparation assuma des formes institutionnelles bien 
divergentes. Ces différences du régime de séparation proviennent des conditions 
historiques, sociales et politiques, bien diverses dans tous les pays. Toutefois peut- 
-on considérer comme modèles les régime de séparation élaborés aux États-Unis, en 
France et en U.R.S.S. — Durant le XX-e siècle la séparation des Églises et de 
l’État constitue déjà la solution la plus fréquente et dominante du problème des 
rapports entre l’État et les associations cultuelles.


