
CZASOPISMO PRAWNO-HISTORYCZNE 
Tom XXVIII — Zeszyt 1 — 1976

II. ARTYKUŁY RECENZYJNE

JOLANTA DWORZACZKOWA (Poznań)

W sprawie sytuacji prawnej protestantów w Polsce

Artykuł Stanisława Salmonowicza O sytuacji prawnej protestantów 
w Polsce (XVI - XVIII w.), „Czasop. Prawno-Hist.”, t. XXVI, z. 1, w któ­
rym (poruszone zostały kwestie o pierwszorzędnym znaczeniu dla dziejów 
reformacji, zasługuje na dyskusję w celu jeszcze dokładniejszego sfor­
mułowania problemów badawczych. W chwili obecnej pragnę przedsta­
wić własny pogląd na proces zmian w sytuacji prawnej protestantów w 
Koronie (z pominięciem W. Ks. Litewskiego), uzupełniając zarazem listę 
postawionych przez Autora pytań. S. Salmonowicz zastosował podział 
na trzy okresy: 1517 - 1573, 15 73- 1648 i 1648 - 1717. Daty 15 7 3 i 1717 
są bezsporne. Natomiast pewne wątpliwości może budzić przełomowy 
charakter 1648 r., kiedy to wykluczono arian z konfederacji warszawskiej. 
Niektórzy uczeni (Bursche, Wajsblum), uważali za taki moment przeło­
mowy uchwałę sejmu konwokacyjnego 1632 r., kiedy to po raz pierwszy 
termin „dysydenci” zastosowano wyłącznie do innowierców Powszech- 
nie uznawana jest za moment zwrotny w dziejach reformacji jeszcze inna 
data: ustawa o wygnaniu arian w 1658 r. Niewątpliwie jednak istnieją 
poważne argumenty uzasadniające stanowisko Autora.

Natomiast, jeśli za cezury periodyzacyjne mamy uznać szczególnie 
ważne akty prawne, to 1517 r. nic nie znaczy. Sam problem stosunku 
do reformacji pojawia się w ustawodawstwie polskim wraz z pierwszym 
edyktem antyluterańskim w 1520 r. Jest jednak sprawą dyskusyjną, czy 
edykty królewskie ostatnich Jagiellonów wniosły coś nowego w stosun­
ku do średniowiecznych, które ciągle uważane były za obowiązujące. No­
wą sytuację wytworzyły kolejne ograniczenia jurysdykcji kościelnej z lat 
1552 i 1562/63 oraz sejm piotrkowski 1555 r., na którym szlachta uzy­
skała prawo trzymania we własnych domach innowierczych duchow­
nych. (Bez względu na to, jak ocenić stronę formalną piotrkowskiego „in­
terim”, skutki jego były doniosłe; odtąd szlachta uważała się za upraw­
nioną do zakładania zborów w swoich posiadłościach i bez skrupułów

1 Ostatnio Μ. Korolko, Klejnot swobodnego sumienia, Warszawa 1974, s. 129, 
podkreślił znaczenie dodanej wówczas klauzuli: salvis iuribus Ecclesiae Romane 
Catholicae.



118 J. Dworzaczkowa

zagarniała kościoły katolickie). Były to kolejne etapy na drodze do kon­
federacji warszawskiej.

W okresie 1573 - 1648 zaczęto stopniowo wyciągać konsekwencje z fak­
tu, że kościelne organizacje różnowiercze nie zostały oficjalnie uznane 
przez państwo. Nie wydaje się, by kwestia praw cywilnych innowierczej 
szlachty, prawomocności małżeństw zawieranych przed niekatolickimi 
duchownymi, miała już wówczas praktyczne znaczenie, choć istotnie by­
ła często dyskutowana. Na plan pierwszy wysuwają się dążności rewin­
dykacyjne kościoła katolickiego. Nie chodzi tu o restytucję dziesięcin, 
która była sprawą ponadwyznaniową i gdzie pretensje kleru do inno­
wierców rozpływały się w znacznie szerszym problemie „kompozycji” 
między stanem duchownym a świeckim, lecz o przywrócenie katolikom 
ich dawnych świątyń wraz z uposażeniem. Poprzednio praktykowane za­
bieranie kościołów katolickich na zbory nie było usankcjonowane żadną 
ustawą i różnowiercy posługiwali się tylko swoistą interpretacją prawa 
patronatu. Zasługuje na zbadanie, kiedy skończyła się możliwość zagar­
niania kościołów i jak rozumiano konstytucję sejmu 1588 r. o alienacji 
dóbr kościelnych2. W każdym razie w dobrach szlacheckich długo jesz­
cze tolerowano stan faktyczny. Natomiast w królewszczyznach najwięk­
sze nasilenie akcji rewindykacyjnej przypadło już na przełom XVI 
i XVII w. Warto ustalić, kiedy procesy o kościoły zaczęto wytaczać także 
szlachcie; w Wielkopolsce, o ile wiadomo, w ostatnich latach panowania 
Zygmunta III. Sprawy takie toczyły się z reguły przed trybunałem ko­
ronnym i udowodnienie, że dany budynek był niegdyś świątynią kato­
licką, decydowało o przegranej strony różnowierczej. Zdaje się, że po­
gląd o prawie kościoła rzymskiego do jego dawnych świątyń podzielali 
ze strony katolickiej nawet najgorętsi zwolennicy tolerancji.

2 Volumina Legum II, Petersburg 1859, s. 259.

W całym omawianym okresie, prawa szlachty do erygowania zborów 
w jej prywatnych posiadłościach i odbywania tam publicznych nabo­
żeństw w zasadzie nie naruszano, dotyczyło to także szkół i drukarń. Ale 
były co najmniej dwa wyjątki od tej zasady: zbory ariańskie i zbory w 
miastach królewskich; te ostatnie choćby nie tylko nie korzystały z daw­
nego katolickiego kościoła, ale nawet jeśli mieściły się w budynkach for­
malnie należących do szlachcica. Najgłośniejsze procesy przeciw zborom 
ariańskim, takim jak Raków, Lachowce, Kisielin, Czerniechów, toczyły 
się już przed 1648 r., choć, prócz Rakowa, droga od wyroku do egzeku­
cji okazała się bardzo daleka. Przez cały ten czas opinia publiczna była 
nadal niezmiernie wrażliwa na wszelkie represje wobec osoby szlachcica, 
nawet jeśli był arianinem. Na tym tle, sprawa Bolestraszyckiego wydaje 
się doprawdy dziwnym wyskokiem.

Zbory w miastach królewskich atakowano zarówno „prawem” jak 
„lewem”, a w końcu konstytucja z 1632 r. uniemożliwiła zakładanie no-



W SPRAWIE SYTUACJI PRAWNEJ PROTESTANTÓW W POLSCE 119

wych, pod pozorem zapobieżenia tumultom. Z pewnością i w 1632 r., 
i przy potwierdzeniu tej uchwały na konwokacji 1648 r., nie było wąt­
pliwości, że odnosi się cna wyłącznie do miast królewskich, a nie do po­
siadłości szlachty3. Można przypuścić, że sami dysydenci bądź uważali 
sprawę za tak oczywistą, że nie czuli potrzeby bardziej precyzyjnego sfor­
mułowania, bądź wręcz nie życzyli sobie, by expressis verbis wyrażono 
prawo szlachty do wznoszenia zborów w dobrach prywatnych. Mogło by 
to bowiem być zrozumiane, jako rezygnacja ze zborów w miastach kró­
lewskich i z dawnych świątyń katolickich w dobrach szlacheckich, a tych 
dwóch pozycji dysydenci usiłowali jeszcze bronić. Dopiero w sławnym 
„skrypcie” Jana Kazimierza, wydanym potajemnie w czasie sejmu 
1650 r. mowa jest o swobodzie nabożeństwa in bonis nobilium 4. Zna­
mienne, że w grawaminach na sejmie 1648 r., różnowiercy umieli przy­
toczyć właściwie tylko jeden wyrok trybunału koronnego, znoszący zbór 
ewangelicki we wsi szlacheckiej 5, mb. zbór ten (w Malicach, pow. san­
domierski) przetrwał do początku XVIII w.

3 A. S. Radziwiłł pisze o układach z dysydentami na sejmie 1632 r.: Tum ad 
veteres confoederationes additum, ut libere in suis bonis synagogas extruere pos­
sent, absque consensu loci ordinarii, Memoriale I, Wrocław 1968, s. 36. Także w 
odpowiedzi na grawamina dysydentów w 1648 r.: Pozwolono im zborów w majęt­
nościach prywatnych, dziedziczonych, a nie w królewskich, „Księga pamiętnicza 
Michałowskiego”, Kraków 1864, s. 331.

4 Iura et libertates dissidentium in religione Christiana, Berolini 1708, s. 30. 
Por. M. Wajsblum, Ex regestro arianismi, w: Reformacja w Polsce IX/X, 1939, 
s. 190, 191.

5 Księga pamiętnicza, s. 325.
6 Ibidem, s. 331.
7 Iura et libertates, s. 25, 26, na podstawie obiaty w księgach grodzkich 

wschowskich.

Jednocześnie, w drugiej ćwierci XVII w., pojawiły się pozwy kato­
lickich plebanów przeciw ewangelickim ministrom o bezprawne udzie­
lanie sakramentów na terenie parafii, ale zdaje się, że jeszcze nie pocią­
gało to za sobą poważnych konsekwencji i nie zyskał powszechnej apro­
baty pogląd: Gdziekolwiek tedy zbór luterski, już tam pleban praeiudi- 
cium mieć musi in administratione sacramentorum 6. Niemniej warto by 
przyjrzeć się bliżej tym procesem i ustalić, w jakich (chyba rzadkich) 
wypadkach kończyły się one przyznaniem plebanowi opłat pro admini­
stratione sacramentorum od dysydentów zamieszkujących jego parafię. 
Z tym łączy się kwestia, jaki praktyczny walor miała „asekuracja” wy­
dana na sejmie 1638 r. przez biskupów: krakowskiego, kujawskiego, po­
znańskiego i płockiego, w której obiecywali, że zabronią plebanom samo­
wolnego wszczynania procesów przeciw dysydentom 7.

Tak czy inaczej, aż do wojny 1655 r., katolicki szlachcic czy magnat 
był w stanie zapewnić szeroki zakres swobody religijnej swoim ewange­
lickim poddanym. Nie tak jasno przedstawia się proces stopniowej rezy-



120 J. Dworzaczkowa

gnacji różnowierczej szlachty ze stosowania przymusu wobec poddanych- 
-katolików. Co zresztą Uważano w tym czasie za przymus wobec podda­
nych? Niejednokrotnie można było spotkać się z opinią, że zmuszanie 
do słuchania kazań nie narusza wolności sumienia. Opinia taka wypo­
wiedziana w r. 1640 8, to już raczej odbicie pobożnych życzeń ministrów, 
niż rzeczywistego postępowania dysydenckiej szlachty w Koronie.

8 Nie jest to przymuszanie do religiej, ale do bojaźni Bożej manudukcyja, 
Rzecz o „mizerii” ministrowskiej, wyd. S. Cynarski w: Odrodzenie i Reforma­
cja, IV, s. 204.

Jeśli nawet zgodzimy się na 1648 r., jako na datę graniczną, to nie 
wydaje się, by wyłączenie arian z konfederacji warszawskiej bezpośred­
nio pogorszyło położenie ogółu ewangelików. Dopiero dekret z 1658 r. 
i ustanowienie rejestru ariańskiego w trybunale miały w tej dziedzinie 
decydujące znaczenie. Okres między dwiema wojnami północnymi two­
rzy niewątpliwie pewną całość, w obrębie której jednak ważnym mo­
mentem jest ustawa o apostazji w 1668 r. Jak doniosłe było jej znacze­
nie, udowodnił Wajsblum, którego wnioski znajdują potwierdzenie także 
i w materiale wielkopolskim. Ponadto po potopie opłaty od dysydentów 
pro administratione sacramentorum stały się powszechnie obowiązujące, 
choć w różny sposób je egzekwowano. W coraz szerszym zakresie spra­
wy cywilne ewangelików były poddawane katolickiemu sądownictwu 
kościelnemu; tu bardzo ważny jest postulat Autora — zbadania prakty­
ki sądów duchownych poszczególnych diecezji. Widoczne jest przy tym, 
że sądy świeckie wykraczały daleko poza literę obu Ustaw: antyariań- 
skiej i o apostazji. Gotowe były uznać za przestępstwo wszelkie działa­
nie na szkodę religii katolickiej, a to pojęcie jest oczywiście ogromnie 
rozciągliwe.

Nie będzie przesadą twierdzenie, że co najmniej w ostatnim trzydzie­
stoleciu XVII w. można było znaleźć pretekst do likwidacji niemal każ­
dego zboru. Występowano też, zwykle skutecznie, przeciw zakładaniu 
zborów, nawet jeśli nabożeństwa miały się odbywać w domach prywat­
nych, a nie osobnych budynkach. Konstytucja z 1632 r. została potwier­
dzona na konwokacjach z lat 1668 i 11674, ale coraz częściej rozumiano 
ją jako zakaz tworzenia wszelkich nowych zborów. Ciągle jednak taka 
interpretacja nie była powszechnie uznawana przez katolicką szlachtę. 
W rezultacie ilość zborów zamkniętych w tym okresie na mocy wyroków 
sądowych wcale nie była duża, choć niektóre upadły w Okolicznościach 
nader dramatycznych. Autor słusznie zwrócił uwagę na to, że stale dzia­
łały pewne hamulce, przede wszystkim niewygasłe poczucie solidarności 
szlacheckiej. Ale w grę wchodziły również gospodarcze interesy właści­
cieli ziemskich, którzy nie chcieli odstręczać luterańskich osadników, tak 
potrzebnych w wyniszczonym wojnami kraju. Dlatego też, mimo wszel­
kich trudności, zakładanie nowych zborów jeszcze się zdarzało, a za-



W SPRAWIE SYTUACJI PRAWNEJ PROTESTANTÓW W POLSCE 121

twierdzenia korzystnych przywilejów, nadanych w pierwszej połowie 
XVII w. gminom ewangelickim w prywatnych miasteczkach, wcale nie 
należą do rzadkości.

Natomiast prawdziwą katastrofą dla dysyndentów była konstytucja 
z 1717 r. Uznano wówczas, że zarówno ustawia z 1632 ,r., jak jej konfir­
macje z lat 1648, 16 68, 16 74 zabraniają tworzenia wszelkich nowych zbo­
rów 9. Przekreślono w ten sposób oczywistą intencję konstytucji 1632 r. 
potwierdzoną przez długoletnią praktykę. Dalszym krokiem na drodze 
ustawodawczej będzie już tylko odebranie dysydenckiej szlachcie praw 
politycznych. W tym samym okresie działalność gmin ewangelickich 
została w pełni podporządkowana kontroli władz kościoła katolickiego. 
Duchowni luterańscy czy kalwińscy bywali pociągani do odpowiedzial- 
ności za wykonywanie swoich normalnych, duszpasterskich obowiązków. 
Można znaleźć niejeden argument, zwłaszcza natury politycznej, tłuma­
czący te posunięcia. Ale jednocześnie w wystąpieniach przeciw dysyden­
tom widać tyle samowoli, nie liczenia się nawet z obowiązującym wów­
czas prawem, tyle przypadków jawnego szantażu, że trudno tego wszy- 
stkiego nie uznać za przejaW rozprzężenia i zaniku poczucia praworząd­
ności, tak charakterystycznego dla czasów saskich.

9 Tekst z 1632 r.: W miastach królewskich, gdzie in praesenti w zborach od 
siebie na to erygowanych, publicum religionis exercitium mają dissidentes, tam 
je i na potym, tali jako teraz usu mieć mogą. A gdzie zborów teraz wyłączonych 
na to nie mają, tam ich ad evitandos tumultus erygować nie będą […]. Vol. Leg. IV, 
s. 346. Wystarczyło uznać, że drugie zdanie odnosi się nie do miast królewskich 
lecz w ogóle dysydentów.

Nawet jednak w tych warunkach wiele zborów ocalało. W Wielko­
polsce, na mocy wyroków bądź trybunału, bądź po prostu sądów konsy­
storskich zamknięto co najmniej czterdzieści. Ale, o ile można stwier­
dzić, zaledwie kilka (sześć) należało do dysydenckiej szlachty. Ofiarą pa- 
dły więc przede wszystkim zbory w posiadłościach katolików, którzy nie 
ośmielili się dość energicznie bronić swoich poddanych lub dali się po­
nieść fali religijnej gorliwości. Do 1767 r. dotrwało w tej dzielnicy ponad 
osiemdziesiąt zborów, z których połowa znajdowała się w majętnościach 
należących do dysydentów.

Można spróbować Określić minimum warunków, jakie musiał spełnić 
zbór, aby przetrwać. Trzeba było udowodnić (najlepiej na podstawie 
przywileju), że istniał co najmniej prized 1674 r., zaspokajać wszelkie 
finansowe pretensje plebana i dbać o nieprzerwaną ciągłość kultu; 
wznowienie bowiem nabożeństw po przerwie wywołanej np. pożarem 
budynku, traktowane było jako założenie nowego zboru. Oczywiście bez­
pieczeństwo zależało od innych jeszcze czynników, z których najważniej­
sze to osobiste wpływy ewangelickiego patrona czy katolickiego dzie­
dzica i wrażliwość miejscowych władz kościelnych na brzęczące argu­
menty. Gdy Bogusław Unrug w 1725 r. zapytał w imieniu dysydentów



122 J. Dworzaczkowa

życzliwego im Flemminga, co mają czynić, otrzymał odpowiedź: trzeba 
karesować biskupów. 10 W istocie nierzadko biskupi, a także pomniejsi 
dostojnicy kościelni „karesować” się dawali, ale kosztowało to słono. 
Przy okazji katoliccy właściciele wsi i miasteczek wyciągali dodatkowe 
opłaty od swoich poddanych za obronę ich wyznaniowych interesów. Na­
wiasem mówiąc, jest to również ciekawy problem gospodarczy: jak wiel­
kie ciężary finansowe spadały na gminy i na poszczególnych patronów 
i jak dysydenci dawali sobie z tym radę. W każdym razie szlachcic do­
statecznie zamożny, wytrwały i pełen determinacji, nie był pozbawiony 
możliwości obrony siwego zboru. Tym ciekawsze byłoby, jak to proponuje 
Autor, badanie struktur środowisk protestanckich; jeśli chodzi o szlachtę 
jest to chyba realne wobec jej niewielkiej liczby w tym schyłkowym 
okresie.

10 B. Unrug do Andrzeja Bronikowskiego, 17 III 1725, Arch. Woj. Pozn., Jed­
nota Braci Czeskich, sygn. tymcz. 17 (Orzeszków II).

Niewykorzystanych materiałów dla problemu sytuacji prawnej pro­
testantów nie brakuje. Zniszczenie ksiąg trybunału koronnego jest 
wprawdzie stratą nie do powetowania, ale w wielu przypadkach akta 
spraw toczących się przed trybunałem procesów oblatowano w grodach. 
Bogate archiwa kościelne zostały wyzyskane w bardzo niewielkiej mie­
rze. Artykuł S. Salmonowicza wskazuje nie tylko na konieczność posze­
rzenia bazy źródłowej, ale weryfikacji obiegowych sądów, unikania ogól­
ników, odzucenia sugestii źródeł publicystycznych i wprowadzania sza­
cunków ilościowych, wszędzie gdzie jest to możliWe. Powinien stanowić 
punkt wyjścia dla nader owocnych badań.


