
FCh 22, 2025: 59–77. © The Author(s), Adam Mickiewicz University Press, 2025.

Uznanie autorstwa – Bez utworów zależnych 4.0 Międzynarodowe (CC BY-ND 4.0)

Osoba wobec transcendencji
„Filozofi a Chrześcijańska” 22 (2025), s. 59–77

DOI: 10.14746/fc.2025.22.4

U styku chrześcijaństwa i fi lozofi i
Pobyt św. Pawła w Atenach

At the Crossroads of Christianity and Philosophy: 
St. Paul in Athens

BARTŁOMIEJ ADAMSKI
Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w Poznaniu

Wydział Teologiczny

Abstrakt: Celem niniejszego artykułu jest pogłębienie refl eksji nad pobytem św. 
Pawła w Atenach i jego mową wygłoszoną na Areopagu. Artykuł dotyka problemu 
odrzucenia przez fi lozofów greckich (przedstawicieli hellenistycznych szkół: epi-
kurejskiej i stoickiej) głównej prawdy chrześcijańskiej: o zmartwychwstaniu, przy-
wołanej przez apostoła w kazaniu. Na tym tle poruszona jest kwestia relacji chrze-
ścijaństwa z fi lozofi ą. Mowa św. Pawła na Areopagu stanowi temat wielokrotnie już 
podejmowany, rozważany i interpretowany. Stała się wręcz symbolem w teologii 
przepowiadania, misjologii, a także fi lozofi i. Wielu w ateńskim epizodzie z udzia-
łem św. Pawła widzi lekcję pokory, jaką musiał on przyjąć. Dostrzega się też w tym 
wydarzeniu prawdę o zatwardziałości ludzkich serc i niewiarę w zmartwychwstanie. 
Można też spotkać się z poglądem, iż autor Dziejów Apostolskich wskazywał na wza-
jemne wykluczanie się mądrości pogańskiej oraz Ewangelii, która prędzej czy później 
wyprze grecką fi lozofi ę. Jednakże słabo wybrzmiało to, co stanowi fundament owej 
niezgodności pomiędzy mądrością ludzką w wydaniu hellenistycznym a kerygmatem 
chrześcijańskim. Ponadto zbyt łatwo można wysunąć osąd, jakoby słowo Boże depre-
cjonowało fi lozofi ę i odwrotnie. Skoro św. Łukasz tak dobitnie opisuje całe to wyda-
rzenie, natomiast Areopag ukazuje jako miejsce jednej z największych konfrontacji 
opisanych w Dziejach Apostolskich, to należy poświęcić temu więcej uwagi. Cała 
narracja Łukaszowa w Nowym Testamencie jest wielką opowieścią o słowie Bożym, 
które zaczyna penetrować ówczesny świat, w tym także, jak się okazuje, świat fi lo-
zofi i pogańskiej. Zatem artykuł bierze pod lupę to wielkie spotkanie dwóch światów: 
fi lozofi i i chrześcijaństwa.



60 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

Słowa kluczowe: Areopag; św. Paweł; chrześcijaństwo; fi lozofi a grecka; stoicyzm; 
epikureizm; Dzieje Apostolskie; św. Łukasz; kazanie; Ateny

Abstract: The purpose of this article is to deepen our understanding of St Paul’s stay 
in Athens as well refl ect upon the speech that he delivered at the Areopagus. The 
article aims to achieve this by focussing primarily on the rejection that was levied 
against St Paul by Greek philosophers (representatives of the Hellenistic Schools of 
Epicureanism and Stoicism) of the central Christian truth articulated by the Apostle; 
namely the rejection of the Resurrection. Against this rejection of the Resurrection, 
the relationship between Christianity and philosophy can be explored in a more inten-
tional way. St Paul’s address to the people gathered at the Areopagus has been a topic 
that has been frequently studied and interpreted by many learned people throughout 
history. It has become an image of the theology of preaching, missiology, and even 
philosophy itself. The speech has even been seen as a lesson in humility that the great 
Apostle had to accept himself as well as a lesson in understanding the hardness of hu-
man hearts in the light of the Resurrection. It can also be construed that in presenting 
the encounter between St Paul and the philosophers at the Areopagus, the author of 
the Acts of the Apostles intended to highlight the exclusive nature of pagan wisdom 
in contrast to the universal saving message of the Gospels which would soon supplant 
Greek philosophy as the bedrock of civilization. In all of this, however, it can be ar-
gued that the reason for the fundamental discord between human wisdom in its Hel-
lenistic form and the Christian kerygma has not been adequately explored. It would 
be rather simplistic to assume that the Word of God undermines philosophy or vice 
versa. Since St Luke so emphatically describes this entire event and presents the Are-
opagus as the setting for one of the greatest confrontations recorded in the Acts of the 
Apostles, it naturally deserves closer attention. The entire Lukan narrative in the New 
Testament is a great account of the Word of God beginning to penetrate the world of 
that time, including ‒ as it turns out ‒ the world of pagan philosophy. The purpose of 
this article, therefore, is to examine this signifi cant encounter between two worlds: 
that of philosophy and Christianity.

Keywords: Areopagus; St. Paul; Christianity; Greek philosophy; stoicism; epicurean-
ism; the Acts; St. Luke; the sermon; Athens

Wstęp

Pobyt św. Pawła w Atenach i jego mowa na Areopagu nie przyniosły za-
dowalającego efektu. Filozofowie epikurejscy i stoiccy najpierw wyszydzili 
apostoła na Agorze, uważając go za niewiele wartego nowinkarza, a potem 
zlekceważyli na Areopagu, gdy ten wspomniał o zmartwychwstaniu Czło-
wieka. Zmartwychwstanie, a ściślej mówiąc pogląd na nieśmiertelność duszy 



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 61

ludzkiej, stało się głównym powodem rozbieżności pomiędzy nauką chrześci-
jańską a popularnymi wówczas fi lozofi cznymi systemami materialistycznymi. 

Zbyt powierzchowne potraktowanie tematu może skutkować pochopnym 
wnioskiem, jakoby fi lozofi a i Objawienie chrześcijańskie były wobec siebie 
w opozycji. W celu wydobycia właściwych wniosków należy zbadać kontekst 
ateńskiego epizodu, zwłaszcza scharakteryzować św. Pawła oraz jego słucha-
czy. Dopiero wtedy można dojść do właściwego wniosku, że narracja o ewan-
gelizacji Aten jest afi rmacją fi lozofi i jako właściwej drogi do poznania Boga.

Św. Paweł, przechadzający się po naukowej stolicy świata, prowadzący 
dyskusje z mieszkańcami, następnie postawiony niejako przed sądem i wresz-
cie odrzucony, do złudzenia przypomina prawdziwego fi lozofa. Apostoł wkra-
cza do Aten jako ten, który przynosi ostateczną odpowiedź mającą wyjaśnić 
rzeczywistość, czyli poznanie, tj. wyjaśnienie czegoś takim, jakim jest na-
prawdę. W typowy dla prawdziwego fi lozofa sposób rozbija świat mniemań za 
pomocą rozumnej analizy i poucza o tym innych. 

Wydarzenie z Areopagu uczy, że fi lozofi a nie jest więźniem systemu. Ze 
swej natury zawsze wolna, prowadzi do wolności, ponieważ uczy o prawdzie. 
Chrześcijaństwo jest równie dobrym środowiskiem uprawiania fi lozofi i, tak 
jak była nim starożytna Grecja. Gdy bowiem św. Paweł przybył do Aten, bez 
żadnych kompleksów mógł stanąć przed fi lozofami i dać wyraz temu, że mą-
drość mieszka także w jego przepowiadaniu. 

W niniejszym artykule najpierw przedstawimy egzegezę 17 rozdzia-
łu, a więc szerszy kontekst niż tylko epizod ateński. Aby dojść do właści-
wych wniosków należy zestawić pobyt św. Pawła w Atenach z jego pobytem 
w dwóch poprzednich miejscowościach. Kolejnym krokiem będzie dokładne 
zbadanie samej mowy św. Pawła na Areopagu. Następnie scharakteryzujemy 
systemy: epikurejski i stoicki, których przedstawicielami byli słuchacze apo-
stoła, i przejdziemy do podsumowania. 

Egzegeza rozdziału 17 Dziejów Apostolskich

Siedemnasty rozdział Dziejów Apostolskich można podzielić na trzy głów-
ne perykopy odpowiadające trzem miastom, które odwiedził Paweł, odbywa-
jąc swoją drugą podróż apostolską. Były nimi: Tesalonika (wówczas miasto 
portowe i stolica Macedonii), Berea i Ateny. Tesalonika prężnie rozwijała się 
w czasach rzymskich rządów. Za wspieranie cesarza Oktawiana w wojnie 
przeciwko zabójcom Cezara otrzymała prawa civitatis liberae1. W mieście 

1 Por. E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, Poznań 1961, s. 371.



62 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

przebywało wielu Żydów, którzy mieli własną synagogę. W niej właśnie przez 
trzy szabaty z rzędu apostoł nauczał o Jezusie Chrystusie w typowo kerygma-
tycznej formie, tzn. mówiąc o Jego męce, śmierci i zmartwychwstaniu. Stoso-
wał metodę właściwą przepowiadaniu synagogalnemu, a więc wykazywanie 
na podstawie Pism. Św. Paweł dodał także własne świadectwo, o czym świad-
czą słowa: „Ten, którego ja wam głoszę” (Dz 17,3). Jego przepowiadaniu 
dali posłuch tylko „niektórzy” Żydzi, ale za to duża ilość greckich prozelitów 
i „niemało wpływowych kobiet”2. 

Żydzi, którzy nie uwierzyli, powodowani zazdrością, wykorzystali oso-
by o szemranej reputacji w celu podburzenia miasta przeciw Pawłowi i jego 
towarzyszowi Sylasowi. Wpływowe kobiety mogły dotychczas wspierać fi -
nansowo synagogę, a po przyjęciu chrztu zasilać wspólnotę chrześcijańską, 
co rozgniewało wyznawców judaizmu. Niezadowolenie rosło także z powodu 
naruszenia dotychczasowego porządku oraz zmiany myślenia o Mesjaszu. Nie 
mając jednak podstaw do oskarżeń o bluźnierstwo, Żydzi wzniecili rozruchy, 
aby potem obwinić za nie głosicieli Jezusa Chrystusa3. 

Przebywając w Tesalonice, Paweł i Sylas zatrzymali się u Jazona (zgrecy-
zowane imię: Jezus). Był to prawdopodobnie nawrócony Żyd4. To właśnie do 
niego skierował się rozszalały tłum, lecz nie znalazłszy przybyszów, pochwy-
cił samego Jazona i „niektórych braci”. Stawił ich przed politarchami (przed-
stawiciele władzy) z oskarżeniem, że udzielili schronienia tym, którzy „wystę-
pują przeciwko dekretom Cezara, bo głoszą, że inny jest królem ‒ jakiś Jezus 
(por. 17,7). Werner de Boor pisze: „Wysłannicy Jezusa stają się więc rewolu-
cjonistami na skalę całego świata. Szalejący tłum nawet nie przeczuwał, w jak 
głębokim sensie ma rację!”5. Żydzi bowiem mówili: „To burzyciele państwa!” 
(17,6). Na szczęście Jazon jako człowiek prawdopodobnie bogaty i poważany 
dał porękę za Pawła i Sylasa, których zobowiązano do opuszczenia miasta. 
Zadowoleni z kaucji (złożone przyrzeczenie lub pieniądze) politarchowie za-
mknęli sprawę. 

Mimo trudności powstała w mieście silna wspólnota chrześcijańska, do 
której św. Paweł wystosuje swój pierwszy list. Prześladowanie wyznawców 
Jezusa Chrystusa w Tesalonice nie ustało, tak więc Apostoł już podczas poby-
tu w Koryncie będzie troszczył się o ów młody Kościół, łagodząc niepokoje 
dotyczące końca świata i powtórnego przyjścia Jezusa Chrystusa6. 

2 Por. W. de Boor, Dzieje Apostolskie, tłum. W. Mlicka, Warszawa 1980, s. 308. 
3 Tamże. 
4 F. Gryglewicz, Materiały pomocnicze do wykładów z biblistyki, red. L. Stachowiak, t. 6, 

Lublin 1983, s. 172.
5 W. de Boor, Dzieje Apostolskie, s. 309.
6 Por. F. Gryglewicz, Materiały pomocnicze do wykładów z biblistyki, s. 172.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 63

Kolejnym etapem jest pobyt św. Pawła w Berei, do której „wyprawiony 
przez braci” (17,10) udał się wraz z Sylasem i Tymoteuszem w noc po rozru-
chach. Tam przyjęto ich bardzo życzliwie. Św. Paweł starym zwyczajem gło-
sił w synagodze. Mieszkańcy Berei z dużą otwartością słuchali nauk Pawła 
i „codziennie badali Pisma, czy rzeczywiście tak jest” (17,11). Chrześcijań-
stwo przyjmuje duża grupa złożona z Żydów oraz „niemało dostojnych kobiet 
i mężczyzn” spośród pogan (por. 17,12). Pierwotny sukces zostaje przyćmio-
ny działaniami wrogo nastawionych Tesaloniczan, do których dotarła wieść 
o ewangelizacji Berei; „zaczęli wywoływać i podburzać zbiegowisko ludzi” 
(17,13). W związku z tym, jak pisze Eugeniusz Dąbrowski, „nie chcąc narażać 
młodej gminy, Paweł postanowił opuścić miasto, pozostawiając w nim jednak 
Sylasa i Tymoteusza. Kilku chrześcijan odprowadziło go do jednego z portów 
na Morzu Egejskim, najprawdopodobniej do Dium, skąd w ich otoczeniu od-
płynął do Aten”7. 

Czas świetności Aten w momencie, gdy dociera do nich św. Paweł, był 
już dawno przeszłością. Miasto to nie odgrywało żadnej politycznej roli. 
Rzymianie nadali Atenom najwyższy rodzaj autonomii, jednak nigdy już nie 
odbudowało ono swego znaczenia, „pogrążając się we wspomnieniach prze-
szłości”8. Pozostało symboliczną stolicą kulturową, zamieszkiwaną przez 
niemałą liczbę fi lozofów. 

Oczekując Tymoteusza i Sylasa, św. Paweł spacerował po mieście i przy-
glądał się życiu mieszkańców. Jak pisze autor, był „wewnętrznie wzburzo-
ny” na widok wielkiej ilości pogańskich bożków, ponieważ, jak komentuje W. 
de Boor, „nie był w stanie oglądać tych wszystkich świątyń i posągów bóstw 
z baedekerem w ręku, pełen zrozumienia dla dzieł sztuk. Patrzył na nie jako 
ten, który zna świętego, żywego Boga i widzi cały ogrom zbłąkania ludzko-
ści”9. Św. Paweł codziennie udaje się do synagogi, gdzie dyskutuje z Żyda-
mi i poganami sympatyzującymi z judaizmem. Niczym Sokrates przechadza 
się po rynku i rozmawia z napotkanymi ludźmi. Wśród nich byli fi lozofowie 
epikurejscy i stoiccy, na których św. Paweł nie zrobił większego wrażenia. 
Nazywali go pejoratywnie: σρερμολόγος („bajarz”, „gaduła”, nowinkarz”). Je-
zusa Chrystusa i zmartwychwstanie (αναστασις) traktowali jako parę nowych 
bóstw, co oznaczało, że zmartwychwstanie było pojęciem obcym Grekom10. 

Wizerunek św. Pawła, jak pisze Knut Backhaus, „cechuje przede wszyst-
kim mimesis Sokratesa, która z trudem mogła ujść uwadze starożytnego czy-
telnika […], [Apostoł] musi odpowiedzieć przed ludem ateńskim ‒ nawet jeśli 

 7 E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, s. 373‒374.
 8 Tamże, s. 375.
 9 W. de Boor, Dzieje Apostolskie, s. 314.
10 Por. F. Gryglewicz, Materiały pomocnicze do wykładów z biblistyki, s. 174.



64 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

nie jest formalnie oskarżony […]”11. Tę intuicję podziela też Dorota Muszy-
towska, według której autor Dziejów mógł świadomie zawrzeć aluzję do So-
kratesa:

Występujące tu wyrażenie „obce bóstwa” (ξενος δαιμονιον) można uznać za 
intertekstualne nawiązanie np. do Platonowej Obrony Sokratesa. Słowa Pawła, 
głoszącego Jezusa i zmartwychwstanie (αναστασις), można było zrozumieć jako 
ogłaszanie nowej pary nieznanych bóstw ‒ Jezusa i Anastazji. Przyjmując taką 
aluzyjność tekstu, drugą wypowiedź pod adresem Pawła można by traktować 
w kategoriach oskarżenia go, a jego wystąpienie przed radą Areopagu jako mowę 
obrończą, dla której formą byłoby oskarżenie przeciwko idolatrii, wypowiadaną 
w sytuacji osobistego zagrożenia12.

Nie ma całkowitej pewności, czy autor Dziejów miał na myśli sokratej-
ski motyw, jednakże nasuwające się porównanie z Sokratesem ma tutaj swoją 
zasadność: św. Paweł, podobnie jak fi lozof, przebija się z prawdą przez świat 
mniemań i dzieje się to w pewnej dramatycznej formie. 

W Atenach nie było wówczas żadnego wybitnego nauczyciela fi lozofi i. 
Filozofowanie przestało być progresywne i bazowało na naśladownictwie13. 
W Dziejach Apostolskich czytamy: „A wszyscy Ateńczycy i mieszkający tam 
przybysze na nic innego tak chętnie czasu nie poświęcają, jak na powtarzanie 
i na słuchanie najświeższych nowinek” (17,21). Tak oto scharakteryzowani 
Grecy zabierają św. Pawła na Areopag i zadają mu pytanie: „Czy mogliby-
śmy się dowiedzieć, co to jest za nauka, ta przez ciebie głoszona? Bo jakieś 
tu dziwne rzeczy sączysz nam do uszu. Chcielibyśmy się więc dowiedzieć, co 
one mają znaczyć?” (17,19b‒20). 

Areopag to inaczej Wzgórze Aresa, położone na północny zachód od 
Akropolu. Według przekazów mitologicznych był na nim sądzony Ares za za-
bójstwo Neptuna. Dlatego też wiązał się zawsze z pojęciem sądu. Areopagiem 
nazwano również kolegium sędziów, tworzone przez najważniejsze w mieście 
osoby14. W czasach rzymskich urząd ten „sprawował nadzór nad religiami, 
szkolnictwem oraz przestrzeganiem obyczajności”15. W Atenach obowią-
zywała religia państwowa, co wymogło konieczność wytłumaczenia się św. 
Pawła z tego, czy Jezus Chrystus, którego głosi, nie burzy obowiązującego 
porządku. Niemożliwe jest jednoznaczne określenie, czy było to przesłucha-

11 K. Backhaus, Areopagrede, https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/neues-testament/
areopagrede [dostęp: 07.12.2024] [tłum. wł.].

12 D. Muszytowska, Rola etosu w retoryce narracji o pobycie Pawła w Atenach (Dz 17,16‒34), 
„Collectanea Theologica” 83 (2013) 3, s. 55.

13 Por. W. de Boor, Dzieje Apostolskie, s. 315.
14 Por. E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, s. 377.
15 W. de Boor, Dzieje Apostolskie, s. 316.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 65

nie, czy dyskusja. Egzegeci mają odmienne zdanie w tej kwestii. W. de Boor 
przychyla się do drugiej opcji, bazując na tym, że po wygłoszonej mowie „Pa-
weł wyszedł spośród nich”, a więc nie był tam przymusowo16. Przeciwnego 
zdania jest E. Dąbrowski17. Skłaniamy się ku poglądowi, że „przemówienie 
nie było obroną na rozprawie sądowej, ale zreferowaniem nauki po to, aby 
od władz otrzymać pozwolenie na jej głoszenie w Atenach”18. Podobnie nie 
da się jednoznacznie określić, czy św. Paweł faktycznie stanął na Wzgórzu 
Aresa, czy też chodzi tutaj o wystąpienie wobec zgromadzenia sędziów w kró-
lewskim portyku19. Jeśli uznamy, że barwne słownictwo w kazaniu dotyczące 
stworzenia świata inspirowane jest widokiem pięknego pejzażu oglądanego 
z Areopagu, to pierwsza opcja wydaje się prawdopodobniejsza. 

Analiza mowy św. Pawła na Areopagu

Wielu egzegetów zadawało sobie pytanie, czy mowa św. Pawła na Areopa-
gu jest istotnie przez niego wygłoszona, czy też pochodzi od autora Dziejów 
Apostolskich lub została zaczerpnięta z innych źródeł i wpleciona w Łuka-
szową narrację. Obecnie uznaje się, że mowa na Areopagu to pewien „obraz 
pamięci”. Chociaż nie jest dokładnym odtworzeniem kazania, to jednak „kon-
densuje historycznie skuteczną funkcję pomostową misjonarza wobec pogan 
w jej odniesieniu do współczesności”20. Poza tym nie należy odrywać jej 
od kontekstu, ponieważ, jak wyjaśnia D. Muszytowska, „retoryka mowy jest 
spójna z retoryką przyjętą w całym tym opowiadaniu, a nawet więcej, założe-
nia perswazyjne przypisane opowiadaniu, decydują o retoryce umieszczonej 
w nim mowy”21. Tak więc śmiało można powiedzieć, że pochodzi ona od au-
tora Dziejów Apostolskich. Ponadto, według Luciena Legranda, jest to Łu-
kaszowa kompozycja, niejako synteza ówczesnego modelu chrześcijańskiego 
przepowiadania do pogan22. W Dziejach Apostolskich przekazane zostały trzy 
mowy: do Żydów (13,16‒41), pogan (17,22‒31) i chrześcijan (20,17‒35). Au-
tor chciał zatem ukazać trzy różnorodne sposoby chrześcijańskiego nauczania. 

16 Por. tamże.
17 Por. E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, s. 376.
18 F. Gryglewicz, Materiały pomocnicze do wykładów z biblistyki, s. 174.
19 Por. tamże. 
20 K. Backhaus, Areopagrede, https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/neues-testament/

areopagrede [dostęp: 07.12.2024] [tłum. wł.].
21 D. Muszytowska, Rola etosu w retoryce narracji o pobycie Pawła w Atenach (Dz 17,16‒34), 

s. 37. 
22 Por. L. Legrand, The Areopagus Speech, its Theological Kerygma and its Missionary 

Signifi cance, w. La notion biblique de Dieu, le Dieu de la Bible et le Dieu des Philosophes, Louvain 
1976, s. 341.



66 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

Jeśli chodzi o jej integralność, to przeciwstawia się główną część mowy 
(24‒29), określaną jako teologiczna lub fi lozofi czna, oraz drugą część (30‒31) 
z wymową już typowo chrześcijańską. Niektórzy więc doszli do wniosku, że 
druga jest późniejszym dodatkiem23. Broniąc integralności, Dariusz Karło-
wicz pisze:

Istnieje jednak możliwość zawieszenia tezy, iż chrystologiczne wersy 30‒31 są 
sztucznym, dołączonym przez kompilatora elementem. Staje się to możliwe po-
przez zmianę opinii na temat genezy części teologicznej. Drogą do zachowania 
jedności i zarazem obrony autentyczności mowy okazało się oddanie sprawiedli-
wości roli, jaką w chrześcijańskim nauczaniu odegrały uprzednie wysiłki prozeli-
tyczne hellenistycznego judaizmu. Przyjęcie, że źródłem pierwszej części nie jest 
stoicyzm, lecz zhellenizowany, judaistyczny monoteizm, unieważnia tezę o nie-
możliwym do zażegnania konfl ikcie między obiema częściami24.

Jak wiadomo, św. Paweł wychował się w Tarsie ‒ mieście zhellenizowa-
nym, które zamieszkiwali ludzie różnych ras i narodowości. Otrzymał wy-
kształcenie faryzejskie, lecz niewykluczone, że chodził do szkoły i uczył się 
greki, o czym świadczy poziom jego listów25. Dlatego też połączenie wątku 
fi lozofi cznego z chrześcijańskim było dla apostoła możliwe.

(Werset 22: „Paweł zatem, postawiony na środku Wzgórza Aresa, tak prze-
mówił: ‘O Ateńczycy, na każdym kroku tu widzę, jak bardzo jesteście reli-
gijni’”). Św. Paweł, opanowawszy swoje wzburzenie politeizmem Greków, 
przemawia do nich z serdecznością. Chce być bezpośredni, więc zwraca się 
konkretnie: „O Ateńczycy […]”. Stara się pozyskać tych ludzi, zatem stosu-
je zabieg retoryczny i ich komplementuje. „Bardzo jesteście religijni”, czyli 
greckie δεισιδαιμονεστερους można odczytać dwuznacznie: pozytywny zwrot 
mający docenić pobożność lub pejoratywny, wskazujący na zabobonność. Eg-
zegeci sugerują jednak pierwsze znaczenie. Skoro św. Paweł zamierza pozy-
skać nowych wyznawców, to byłoby nierozsądne ich obrażanie. Istotny jest 
fakt, że odwołuje się do osobistego doświadczenia. Przedstawia się jako ten, 
który uprzednio zanurzył się w tubylczej kulturze i ją poznał. Nie chce zu-
chwale wywracać zastanego porządku, ale okazuje szacunek. Znajdując się 
w danej sytuacji retorycznej, skraca dystans między sobą jaką mówcą i audy-
torium. 

(Werset 23: „Gdy bowiem chodziłem, oglądając to, co służy waszej reli-
gii, napotkałem też ołtarz, na którym było napisane: Bogu niepoznawalnemu. 
Co więc czcicie, nie znając, ja wam przynoszę w poselstwie”). Świadectwa 

23 Por. D. Karłowicz, Arcyparadoks śmierci, Kraków 2000, s. 16.
24 Tamże, s. 17.
25 Por. J. Gnilka, Paweł z Tarsu, Kraków 2001, s. 31. 



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 67

autorów starożytnych i pisarzy chrześcijańskich wskazują na istnienie ołtarzy 
poświęconych nieznanym bogom w świecie greckim i rzymskim26. Należy 
zaznaczyć, że inskrypcje na tych ołtarzach były zamieszczone w liczbie mno-
giej: niepoznawalnym bogom. Św. Paweł mógł jednak spojrzeć na nie okiem 
monoteisty i odwołał się do jednego z owych „nieznanych bogów”27. Apostoł 
za punkt wyjścia obiera αγνοστω i prowadzi słuchaczy na teren ich niepewno-
ści. Czcząc nieznanych bogów ze strachu, ateńczycy dotykają problemów gra-
nicznych. Czują, że są przestrzenie wymykające im się spod kontroli. Św. Pa-
weł demaskuje nerwową niepewność człowieka. Ateńczycy w tym momencie 
mowy muszą pójść za tokiem wywodu. Mistrz retoryki zaczyna prowadzić ich 
własną ścieżką rozumowania. W tę niezaprzeczalną „niepoznawalność” do-
tyczącą pytań, na które fi lozofowie ci nie znali odpowiedzi, św. Paweł wpro-
wadza Boga prawdziwego. Od razu, na początku mowy, przedstawia jej cel: 
zwiastować prawdę o Bogu jedynym. 

Należy zwrócić uwagę na to, iż apostoł sugeruje, że Grecy czczą Boga, 
którego nie znają, czyli Bóg jest czczony przez pogan, jednak nie jest jeszcze 
znany. Odnosi się więc do powszechnej obecności Boga w sercach wszyst-
kich ludzi i czasów. Św. Justyn wspomni później w Dialogu z Żydem Tryfonem 
o słynnych semitas Verbi drzemiących w człowieku. Grecy, mając owe ziarna 
Słowa, intuicyjnie wyczuwali istnienie Boga prawdziwego, jednak nie potrafi li 
Go poznać, ponieważ poznanie Boga dokonuje się z Jego inicjatywy poprzez 
Objawienie urzeczywistnione w narodzie żydowskim. I właśnie to Objawienie 
dociera do Aten za pośrednictwem św. Pawła. 

(Werset 24‒25: „Bóg, Stwórca świata i wszystkiego, co w nim, On, skoro 
nieba i ziemi jest Panem, nie mieszka w świątyniach ręką uczynionych; ani 
rąk ludzi nie potrzebuje do obsługi, jakby odczuwał niedostatek czegoś, bo 
sam każdemu dał życie, i tchnienie, i wszystko”). Z perspektywy Objawienia 
słowa św. Pawła są oczywistością. Zdumiewa jednak to, jak św. Paweł udo-
wadnia prawdę o transcendentności Boga w rozumowy sposób. W. de Boor pi-
sze: „Paweł nie operuje teoriami, pojęciami czy wnioskami na temat Wielkie-
go Nieznanego, ale po prostu i zwyczajnie, z radosną i pełną czci pewnością 
mówi do swoich słuchaczy: Bóg”28. Zatem w jego fi lozofi cznym wywodzie 
nie chodzi, aby coś komplikować, a tym bardziej podstępnie sprzedać, lecz 
o to, by zwyczajnie wyjaśnić. Filozofi a do Boga prowadzi i św. Paweł ma tego 
świadomość. 

Areopag staje się miejscem, gdzie fi lozofi a i teologia wkraczają na wspól-
ną ścieżkę i będą sobie wzajemnie służyć. Św. Paweł odnosi się do rozsądku 

26 Por. E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, s. 378.
27 Por. tamże. 
28 W. de Boor, Dzieje Apostolskie, s. 319.



68 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

wynikającego z logicznego rozumowania. Pierwszy dowód z rozumu: stwo-
rzenie nie może ontycznie równać się ze Stwórcą ani tym bardziej Go prze-
wyższyć. Drugi dowód z rozumu: Bóg nie może pragnąć tego, co przecież już 
ma i sam udziela stworzeniu. Karol Wojtyła, snując rozważania na temat ka-
zania z Areopagu, pisze: „Tak więc, ujmując stosunek pomiędzy stworzeniem 
a Stwórcą, należy dostrzegać nie tylko zależność, ale równocześnie obdaro-
wanie. Być Stwórcą to znaczy być Dawcą wszystkiego”29. W tym mieści się 
również wykazanie absurdu wszelkich materialnych ofi ar składanych bóstwu 
i próby jego antropomorfi zacji. Z samej swej istoty Bóg jest zawsze wyżej. 

W Pawłowej argumentacji wyłania się jeszcze jedna prawda: Stwórca jest 
różny od materii. Żadna zbudowana z kamienia świątynia nie może Go po-
mieścić. Co ciekawe, podobnie sugeruje to sam Bóg królowi Dawidowi, gdy 
ten zamierza wznieść Mu świątynię: „Ty nie zbudujesz mi domu, w którym 
mógłbym zamieszkać” (2 Sm 7,5b). Zatem zamierzając wkroczyć w tajemnicę 
Boga, trzeba wznieść się ponad to, co zmysłowe i zacząć szukać Go w świecie 
inteligibilnym. Wbrew powszechnym mniemaniom poszukiwania Boga są po-
szukiwaniami tylko za pomocą naszego rozumu wspieranego wiarą. 

(Werset 26‒27: „Z jednego wywiódł każde plemię ludzkie, aby zasiedlały 
całe oblicze ziemi ‒ a ich zasiedlaniu wyznaczył ściśle określone czasy i gra-
nice ‒ oraz by szukały Boga, aby dotknąć Go niemal i znaleźć, bo naprawdę 
niedaleko On jest od każdego z nas”). Kolejna część mowy może nosić mia-
no antropologicznej. Rozważania o Bogu implikują rozważania o człowieku. 
Poznając Boga, poznaje się człowieka. Jak bowiem wyznajemy Boga, tak też 
myślimy o człowieku. Św. Paweł ewidentnie chce w umysłach słuchaczy uka-
zać relację między Bogiem i człowiekiem. Bóg wpływa na dzieje ludzkości 
i nie jest obojętny na człowieczy los. 

Kim jest ten „jeden”, z którego wywiódł Bóg plemię ludzkie? Chodzi 
o jednego człowieka. Dla Żydów i chrześcijan jest nim biblijny Adam z Księ-
gi Rodzaju. Św. Paweł uwypukla jedność rodzaju ludzkiego nie jako jedno-
litą masę, ale jedną i taką samą godność każdego człowieka. Także w kultu-
rze greckiej istniały opowieści o pochodzeniu wszystkich ludzi od jednego 
człowieka30, choć pogląd, iż barbarzyńca zrównuje się w swej godności z wy-
kształconym ateńczykiem, mógł okazać się dla słuchaczy szokujący. 

Bóg to źródło harmonii w świecie. Jest tym, kto zaprowadza porządek, 
„wyznacza czasy i granice”. Św. Paweł wskazuje, że odkrywając harmonię 
rządzącą światem, można pośrednio odkryć prawdę o Bogu, który „pozosta-
wił ślady swojej działalności na świecie i wielokrotnie objawiał się w dzieja-

29 K. Wojtyła, Kazanie na Areopagu, Kraków 2018, s. 25.
30 K.B. Plötz, Mowa św. Pawła Apostoła na Areopagu jako przykład głoszenia Ewangelii 

poganom w pierwotnym Kościele, „Communio” 8 (1988) nr 3, s. 60.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 69

ch”31. Należy zaznaczyć, iż temat harmonii był bliski stoikom i epikurejczy-
kom. K. Backhaus pisze: „Związek między boskością a porządkiem świata był 
przewodnim tematem stoicyzmu, zwłaszcza w badaniu szkoły epikurejskiej. 
Przemówienie jest bliskie stoickim ideom przewodnim, które oczywiście już 
dawno dotarły do żydowskiej teologii”32. Apostoł ewidentnie chce zjednać 
sobie słuchaczy i przekonać do swych racji, odnosząc się do ich fi lozofi cznych 
poglądów.

Jaki jest więc sens wszystkiego? Św. Paweł wyjaśnia: sensem jest szuka-
nie Boga. W relacji Stwórcy z człowiekiem ma miejsce pewien dialog: Bóg 
objawia się człowiekowi, a ten poszukuje Go i odpowiada postawą wiary. Tę 
możliwość znalezienia Boga poprzez rozum św. Paweł potwierdzi w Liście do 
Rzymian (1,19): „Przecież to, co poznać można o Bogu, jawne jest dla nich. 
Bóg im to objawił”. Jawne jest dla Hellenów, Żydów i każdego innego czło-
wieka. Szukanie Boga „nie jest rzeczą trudną, bo Bóg od nikogo z nas nie jest 
daleko”33. On jest blisko, wręcz na wyciągnięcie ręki. To nie bóstwo z niedo-
stępnego Olimpu, ale Bóg, któremu zależy na człowieku. 

(Werset 28: „W Nim bowiem żyjemy, poruszamy się i jesteśmy, co również 
powiedzieli niektórzy z waszych poetów: Bo też Jego plemieniem jesteśmy”). 
W tym wersecie znajdują się dwa nawiązania do literatury greckiej. Pierwsza 
część: „W Nim bowiem żyjemy, poruszamy się i jesteśmy” pochodzi od Epi-
manidesa z Knossos, żyjącego w VI w. przed Chr. Druga część: „Bo też Jego 
plemieniem jesteśmy” zaczerpnięta jest od Fainomena Aratosa, żyjącego w III 
w. przed Chr. lub z hymnu na cześć Zeusa autorstwa Kleantesa, stoika, ucznia 
Zenona ‒ założyciela szkoły stoickiej34. Owo cytowanie to typowo retoryczny 
zabieg polegający na podbudowaniu etosu, czyli bazowania argumentacji na 
autorytecie mówcy. Św. Paweł daje się po raz kolejny poznać jako człowiek 
wykształcony, znający kulturę swoich słuchaczy. Próbuje zjednać sobie fi lozo-
fów, odnosząc się do stoickich myślicieli.

Oba cytaty mają pierwotnie charakter panteistyczny, zatem niezgod-
ny z teologią żydowską. Jednakże św. Paweł, posługując się nimi, rozumie 
je już w kontekście monoteistycznym. „W Nim bowiem żyjemy, poruszamy 
się i jesteśmy” ma raczej uwydatnić wspomnianą przez nas wcześniej jedność 
w Adamie stworzonym na obraz Boży oraz wyższość Boga nad stworzeniem. 
„Bo też z Jego plemienia jesteśmy” w rozumieniu poety ma ukazać „splot 
ludzkiej egzystencji z wszechogarniającą istotą boską, która umożliwia i pro-

31 J. Korzeniowski, Analiza Mowy Apostoła Pawła na Areopagu (Dz 17:22‒34), https://jaro-
prawdajedyna.blogspot.com/2015/05/analiza-mowy-apostoa-pawa-na-areopagu.html [dostęp: 01.01.
2025].

32 K. Backhaus, Areopagrede [tłum. wł.].
33 F. Gryglewicz, Materiały pomocnicze do wykładów z biblistyki, s. 175.
34 Por. tamże.



70 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

muje rozpoznanie przez człowieka tego, co boskie”35. Zdumiewa jednak, jak 
daleko posunął się św. Paweł. Przytoczone słowa greckiego poety odnoszą się 
do Zeusa, pogańskiego boga. Zatem apostoł nie wahał się zasugerować, że 
Zeus to greckie imię Boga, a co za tym idzie, Grecy nie tyle czczą fałszywego 
boga, lecz Boga prawdziwego, tylko niewłaściwie Go sobie wyobrażają36. To 
modelowy przykład przepowiadania poganom. Nie jest sztuką zburzyć zasta-
ny pogański świat, ale go „ochrzcić”. 

(Werset 29: „Skoro więc jesteśmy plemieniem Boga, nie powinniśmy uwa-
żać, że Bóstwo jest podobne do złota czy srebra, czy kamienia ‒ do wytworu 
zręczności i pomysłowości człowieka”). E. Dąbrowski pisze: „Mówca chociaż 
atakuje religię grecką, czyni to w oparciu o frazeologię helleńską: το ζειον 
[bóstwo]. Paweł przemawia do fi lozofów jak grecki fi lozof”37. Apostoł używa 
słowa: „Bóstwo”, ponieważ „Bóg”, zastosowane w tym kontekście, mogło-
by okazać się zbyt drastyczne dla czytelników chrześcijańskich i żydowskich. 
Jednocześnie wzbija się na wyżyny swojej mowy. Wydaje się, że gdy św. Pa-
weł obierze styl przemawiania fi lozofa, jego audytorium padnie mu do stóp. 

W tej części następuje krytyka bałwochwalstwa, a więc czczenia „mate-
rialnych” bogów, w tym bogów będących wytworem wyobraźni. Apostoł od-
wołuje się po raz kolejny do zdrowego rozsądku, zatem wyjaśnia rozumowo. 
Delikatnie sugeruje głupotę tych, którzy za bogów uznają to, co prymitywniej-
sze od człowieka. Argumentacja jest następująca: skoro pochodzimy od Boga, 
to oznacza, że jest On ontycznie większy od nas. Byłoby nierozsądne uważać, 
że prymitywniejsze stwarza coś bardziej skomplikowanego, a niższe stanowi 
przyczynę wyższego, dlatego bożkom nie należy oddawać czci. 

(Werset 30‒31: „Bóg patrzący poza czasy niewiedzy wzywa teraz w każ-
dym miejscu wszystkich ludzi, by się nawracali, gdyż wyznaczył dzień, w któ-
rym sprawiedliwie będzie sądził świat przez Człowieka, którego ustanowił, da-
jąc wszystkim porękę przez wskrzeszenie Go z martwych”). „Niewiedza” lub 
też w innych tłumaczeniach „nieświadomość” brzmi w kontekście ateńskich 
mędrców niezwykle dosadnie. Kończąc mowę, św. Paweł ujawnia faktycz-
ny stan swoich słuchaczy, którzy „nie wiedzą”, tkwią w mniemaniach. Owa 
„niewiedza” traktowana jest jak grzech, z którego trzeba się nawrócić. „Czasy 
niewiedzy” kończą się wraz z przyjęciem Jezusa Chrystusa, którego poznanie 
apostoł umożliwił, przybywszy do Aten i ogłosiwszy Go na Areopagu.

Wzgórze Aresa, na którym od wieków odbywano sądy ludzkie, doczekało 
się dnia sądu Bożego, obwieszczonego przez św. Pawła. Sąd ten polega na 

35 K. Backhaus, Areopagrede [tłum. wł.].
36 J. Kozłowski, Paweł na Areopagu ‒ niezaczęta rewolucja?, https://opoka.org.pl/biblioteka/T/

TB/jk_pawel-poganie.html [dostęp: 01.01.2025].
37 E. Dąbrowski, Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, s. 380.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 71

tym, że albo nie przyjmuje się Jezusa Chrystusa i pozostaje głupcem w świe-
cie mniemań, albo przyjmuje się Jezusa Chrystusa i zostaje się mędrcem ‒ 
prawdziwym fi lozofem poznającym Prawdę. W. de Boor pisze: „Bóg, wskrze-
szając tego Człowieka, udowodnił, że rzeczywiście Jemu, a nie komu innemu, 
powierzył sąd nad światem”38. Dlatego każdy człowiek, w tym fi lozof, musi 
się z Jezusem Chrystusem „skonfrontować” ‒ poddać pod sąd. 

Filozofowie epikurejscy i stoiccy zlekceważyli nawoływanie do metanoi. 
Nie przyjęli prawdy o zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa. Okazali się głup-
cami łasymi na nowinki i niczym niezobowiązujące pogadanki. Głupota za-
wsze ujawnia się w szyderczym śmiechu i kpinie. Na wieść o wskrzeszeniu 
z martwych niektórzy powiedzieli św. Pawłowi: „O tym posłuchamy cię in-
nym razem” (17,32). Jak pisze K. Wojtyła, „ta kluczowa i centralna prawda 
kerygmatu Pawłowego ‒ ostatnie Słowo „Boga nieznanego” do człowieka ‒ 
spotykała się w Atenach z powątpiewaniem, niedowierzaniem, z odrzuceniem. 
Apostoł został pokonany przez Greków, którzy ‘szukają mądrości’”39. Dzięki 
apostolstwu św. Pawła Mądrość dotarła do Aten, ale ateńczycy ją zlekceważyli.

Autor Dziejów Apostolskich kończy opowiadanie o pobycie św. Pawła 
w Atenach pozytywnym akcentem. Pisze, że niektórzy ludzie uwierzyli i przy-
łączyli się do apostoła, a „wśród nich Dionizy Areopagita, kobieta imieniem 
Damaris, a z nimi jeszcze inni” (17,34). Jednak w porównaniu z owocami 
przepowiadania w Tesalonice i Berei Ateny przyniosły skutek mierny. Nie ma 
żadnej wzmianki o zawiązaniu się tam wspólnoty kościelnej, mimo iż św. Pa-
weł usilnie o to zabiegał, wiedząc o wielkim znaczeniu tego miasta40.

Charakterystyka epikureizmu i stoicyzmu

W epoce poaleksandryjskiej fi lozofi a przestała być jedyną nauką i uległa 
rozczłonkowaniu. Zaczęto rozróżniać trzy części: logikę (teorię poznania), fi -
zykę (teorię bytu) i etykę (teorię dobra). Wśród nich prym wiodła etyka. Po 
okresie klasycznym w związku z podupadnięciem morali Greków, fi lozofi a 
musiała stać się naukową teorią życia. Jej rozwój odbywał się w powstających 
szkołach ‒ zamkniętych obozach fi lozofi cznych. Dotychczas istniały dwie: 
Akademia Platońska i Likeion, a następnie powstały trzy nowe: szkoła stoic-
ka, Epikurejska i sceptycka. Systemy tych szkół rozpowszechniły się w społe-
czeństwie nawet wśród tych, którzy nie byli fi lozofami41.

38 W. de Boor, Dzieje Apostolskie, s. 322.
39 K. Wojtyła, Kazanie na Areopagu, s. 55.
40 Por. J. Gnilka, Paweł z Tarsu, s. 117.
41 Por. W. Tatarkiewicz, Historia fi lozofi i, t. 1, Warszawa 1981, s. 127‒128.



72 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

Epikureizm

Założycielem chronologicznie wcześniejszej szkoły był Epikur z Samos 
(341‒270). Rozwinął swoją doktrynę wszechstronnie i pozostawił w skończo-
nej postaci. Jego uczniowie nie mieli już zbyt wiele do dodania. Epikureizm 
był w swych poglądach trwalszy od innych szkół tego okresu. Od atomistów 
przejął materialistyczną fi zykę, a od cyrenaików hedonistyczną etykę42. Ra-
dykalnie przeciwstawił się nauce Platona, przede wszystkim odrzucił ‘drugie 
żeglowanie’43. Filozofi a z teoretycznej miała stać się praktyczną. Przyrówny-
wał ją do medycyny jako mającą wspierać zdrowie duszy. 

Najistotniejszym założeniem etyki był pogląd, że szczęście polega na 
doznawaniu przyjemności, a nieszczęście na doznawaniu cierpień. Zatem 
główną przeszkodą w osiągnięciu szczęścia przez człowieka było cierpienie. 
Epikureizm to kult życia będącego jedynie epizodem, natomiast wiara w me-
tempsychozę to absurd44. Nie ma bowiem bytów duchowych, wszystko jest 
materialne. Wraz ze śmiercią atomy ciała rozpadają się i rozpraszają, czucie 
znika, człowiek przestaje istnieć45. Sztuką jest umiejętność życia doczesnego, 
które wypełniają różnego rodzaju przyjemności. Nawet pojmowana utylitary-
stycznie cnota ma swoją rację bytu, jeśli tylko prowadzi do przyjemności. 

Epikureizm wyznawał sensualizm epistemologiczny. Poznanie odbywa 
się tylko za pomocą wrażeń zmysłowych. O tym, czego nie dowiadujemy się 
sensualnie, możemy jedynie sądzić pośrednio. Sensualizm odnosi się także do 
psychologii i wrażeń doznawanych w umyśle46. Zatem to, co inteligibilne, nie 
ma większej wartości, bo jest niepewne.

Teoria przyrody Epikura była materialistyczna. Bazowała na poglądach 
Demokryta. Wszelki byt składa się z niezależnych od siebie atomów. Teoria 
pojmowania przyczyn była natomiast mechanistyczna, co miało swoje skutki 
w wyjaśnianiu świata „jako wyniku mechanicznie działających, materialnych 
sił”47. To pociąga za sobą wniosek, iż żadne bóstwa nie wpływają na przy-
rodę: wyjaśnia się ona sama. Bogowie są dalecy, nie wtrącają się do spraw 
świata. Dusza człowieka jest cielesna, lecz ma inną naturę niż ciało. Epikur 
w Liście do Herodota pisze:

42 Por. tamże, s. 138.
43 Por. G. Reale, Historia fi lozofi i starożytnej, tłum. E.I. Zieliński, t. 3, Lublin 2012, s. 180.
44 Por. W. Tatarkiewicz, Historia fi lozofi i, s. 139.
45 Por. G. Reale, Historia fi lozofi i starożytnej, s. 264.
46 Por. W. Tatarkiewicz, Historia fi lozofi i, s. 144.
47 Tamże, s. 142.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 73

Przeto ci, co twierdzą, że dusza jest niecielesna, mówią niedorzeczności. Gdyby 
mianowicie tak było, dusza nie mogłaby ani działać, ani doznawać. A jest prze-
cież pewne, że dusza posiada obydwie te własności48.

Epikureizm pojmował ją jako jakiś koloid, „materię płynną, rozprowadza-
ną po całym ciele, na podobieństwo ciepła”49. Wynikiem ruchu duszy jest ży-
cie i świadomość. Oddziałuje ona na ciało. Jeśli jest materialna, to jest także 
zniszczalna. Tak więc, gdy umiera człowiek, rozpada się również dusza. Czło-
wiek jest śmiertelny, a strach przed śmiercią nieuzasadniony, ponieważ w jej 
wyniku zanika wszelkie odczuwanie. Wszystko, cokolwiek człowiek może 
wyzyskać i osiągnąć, to kwestia życia doczesnego50. 

Epikureizm nie ewoluował. Założyciel narzucił doktrynę i „zamknął” 
możliwość jej rozwoju kolejnym pokoleniom, co poniekąd kwestionuje ją jako 
fi lozofi ę, bardziej wskazując na jej znamiona sekciarskie. Cieszyła się jednak 
dużą popularnością, zwłaszcza z powodu dawania jasnej recepty na szczęście. 
Epikureizm był pewnym stylem życia, który, choć już tak nienazywany, rów-
nież dzisiaj ma wielu przedstawicieli. 

Stoicyzm

Założycielem szkoły był wywodzący się z cyników Zenon z Kition (ok. 
336‒264). Cynickie poglądy na samowystarczalność cnoty i bezwartościo-
wość wszystkiego, co nią nie jest, znalazły się nauce stoików. Ich pogląd na 
fi zykę został zaczerpnięty od jońskich fi lozofów przyrody, zwłaszcza Hera-
klita. Stoicki system ogólnie można scharakteryzować jako materialistyczny 
i monistyczny51. Podobnie jak Epikur, też Zenon zajął stanowisko przeciwne 
Platonowi i odrzucił ‘drugie żeglowanie’. Twierdził, że idee to po prostu myśli 
ludzkiego umysłu, a nie transcendentnie istniejące byty52. 

Według stoicyzmu, aby osiągnąć szczęście należy uniezależnić się od 
wszelkich okoliczności zewnętrznych. Jedyną drogą do takiego uniezależ-
nienia jest wyrzeczenie się wszystkiego, co się posiada, a jedynymi dobrami, 
o jakie powinien zabiegać mędrzec, są dobra wewnętrzne, czyli moralne, tj. 
cnoty. Chodzi o takie usposobienie wobec świata, by nie pożądać ani nie czuć 

48 Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych fi lozofów, X, 67, tłum. K. Leśniak, Warszawa 
1984.

49 Por. W. Tatarkiewicz, Historia fi lozofi i, s. 142.
50 Tamże.
51 Por. tamże, s. 128‒129.
52 Por. G. Reale, Historia fi lozofi i starożytnej, s. 320.



74 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

wstrętu. Życie cnotą wymaga egzystencji zgodnej z naturą i rozumem. Natura 
jest rozumna i harmonijna, dlatego człowiek ma się do niej dostosować. Ro-
zum, który sam w sobie stanowi ludzką naturę, powinien panować nad namięt-
nościami, czyli afektami, tj. bezrozumnymi poruszeniami duszy53. 

Podobnie jak Arystoteles, stoicyzm głosi, że człowiek rodzi się jako ‘nie-
zapisana tablica’ i dopiero z czasem wzbogaca się o wiadomości i doświadcze-
nia. Poznanie urzeczywistnia się poprzez odciśnięcie się w duszy zmysłowych 
wyobrażeń. Owe odciśnięcia są, co ciekawe, materialne. Zatem w przeciwień-
stwie do epikureizmu kryterium prawdy jest przedstawienie, a nie samo wra-
żenie zmysłowe. Przedstawienia są kataleptyczne, czyli pochodzące od rzeczy 
realnie istniejących oraz akataleptyczne, tj. pochodzące od nieistniejących. 
W poznaniu ważną rolę odgrywa rozum, który z postrzeżeń tworzy pojęcia. 
Treści myśli, które nie są jednostkowe, ponieważ odnoszą się do wielu bytów, 
stoicyzm określał jako niecielesne, niematerialne, a więc nieistniejące54. 

Fizyka stoików bazuje na materializmie. Świat jest jednolity, cały mate-
rialny i ożywiony, co prowadzi do monizmu. Nie istnieje świat niematerialny. 
Jeśli coś jest, to musi być materialne, gdyż tylko materia może działać i podle-
gać działaniu. Ciała posiadają w sobie pierwiastek bierny i czynny. Bierny od-
powiada materii, a czynny formie. Jednak ta forma nie jest taka, jak u Arysto-
telesa, ponieważ również jest materialna. Stoicy wyobrażali sobie ją na sposób 
ognia, nazywając pneumą. Wszystkie ciała są w ruchu, a to oznacza, że istnie-
je jego przyczyna przypisywana przez nich pneumie niedziałającej ślepo, lecz 
rozumnie. Rozumna pneuma (logos), rządząca światem, to pewnego rodzaju 
bóstwo będące w tym świecie i z nim identyczne. Panteizm stoików sprawia, 
że ich system nie ma jednak czysto materialistycznego charakteru55. 

Człowiek, jak głosi stoicyzm, znajduje się w centrum wszechświata. Skła-
da się z ciała i duszy mającej charakter boski, a właściwie będącej częścią 
boga ‒ logosu. Śmierć jest oddzieleniem duszy od ciała. Dusza jednak może 
żyć jeszcze przez jakiś czas, lecz w końcu i ona ulega unicestwieniu. Czas 
trwania duszy po śmierci człowieka zależy od jego mądrości. Nie należy jed-
nak rozpatrywać tego w kontekście nagrody lub kary. Stoików zasadniczo in-
teresowało życie doczesne. Wszystko i tak w końcu powróci do wiecznego 
logosu56.

53 Por. W. Tatarkiewicz, Historia fi lozofi i, s. 133‒134.
54 Por. G. Reale, Historia fi lozofi i starożytnej, s. 347.
55 Por. W. Tatarkiewicz, Historia fi lozofi i, s. 130‒131.
56 Por. G. Reale, Historia fi lozofi i starożytnej, s. 390‒393.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 75

Podsumowanie

Dlaczego epikurejczycy odrzucili prawdę o zmartwychwstaniu? Głów-
ną przyczyną był ich materialistyczny światopogląd oraz doktryna o unice-
stwieniu człowieka wraz z jego śmiercią. Jeśli dusza ginie, to nie ma zmar-
twychwstania. Do odrzucenia św. Pawła mogła także przyczynić się niechęć 
epikurejczyków do niekomfortowego w swej istocie nawrócenia, do którego 
nawoływał apostoł. Ich hedonistyczny styl życia nie współgrał z wyrzecze-
niem, jakie niosła z sobą metanoia. Również bliskość Boga, o której św. Pa-
weł mówił, okazała się sprzeczna z tym, jak epikurejczycy postrzegali bóstwo. 
Według nich nie zajmuje się ono światem i człowiekiem, zatem boska inter-
wencja wyrażająca się w relacji i zbawieniu jest niedorzecznością. 

Dlaczego stoicy odrzucili prawdę o zmartwychwstaniu? Głównym moty-
wem był materializm. Według stoików dusza prędzej czy później ginie. Poza 
tym ich przeznaczeniem jest powrót do ognistego logosu, a nie połączenie się 
z ciałem na nowo. Śmierć jest prawem natury, któremu należy się poddać. Na-
tomiast zmartwychwstanie byłoby jego zaprzeczeniem. Przyczyną niezgody 
mógł być także monizm panteistyczny. Św. Paweł, mimo iż używa słów sto-
ickich poetów, to mówi o Bogu jako o kimś różnym od materialnego świata. 
Stoicyzm utożsamiał boga ze światem. 

Epikurejczycy i stoicy zajmowali się życiem doczesnym. Ich systemy były 
skonstruowane tak, aby skupić się na tym życiu i w żadnym wypadku nie mar-
twić się o to, co będzie po śmierci. Bóg był im niepotrzebny, zmartwychwsta-
nie również, wreszcie i sam Zbawiciel. Filozofowie należący do szkół coraz 
bardziej odchodzili od idealizmu i brnęli w materializm. Odrzucając zdobycze 
platonizmu, zadali śmierć samym sobie. Komentując odrzucenie św. Pawła, 
Silviano Fausti pisze: „możni [tamtejsi fi lozofowie] mają władzę jedynie nieść 
śmierć, podczas gdy władza Boga jest tą, która daje życie”57. Filozofowie, 
z którymi zetknął się apostoł, byli jak ‘żywe trupy’. Woleli pozostać w jaskini 
mniemań i pogodzić się ze śmiercią. 

W dwóch poprzednich miejscowościach, które odwiedził św. Paweł, wie-
lu greckich pogan dało posłuch głoszonej Ewangelii. Mimo zazdrości Żydów 
i przykrych w związku z tym konsekwencji św. Paweł odniósł sukces. Niestety 
w Atenach było inaczej. Czyżby systemy fi lozofi czne, wyznawane przez słu-
chaczy z Areopagu, zamknęły ich serca na przepowiadanie apostoła? Autor 
Dziejów Apostolskich przekazuje istotną prawdę: błędnie uformowany rozum 
może stać się dla Ewangelii przeszkodą nie do pokonania. Zadufani fi lozofo-
wie, którzy szukali Mądrości, wykpili ją, gdy do nich przyszła. 

57 S. Fausti, Dzieje Apostolskie. Komentarz duchowy, tłum. P.R. Gryziec, t. 2, Kraków 2016, 
s. 353.



76 BARTŁOMIEJ ADAMSKI

Dotarłszy do Aten, św. Paweł zetknął się z jakimś wycinkiem tego, co 
można nazwać fi lozofi cznym dorobkiem Greków: z pewnymi systemami ‒ 
sposobami na życie, akurat wtedy modnymi. Paradoksalnie fi lozofujący na 
Areopagu apostoł dokonał afi rmacji fi lozofi i wobec tych, którzy w swej pysze 
uważali się za mędrców. Autor Dziejów Apostolskich w siedemnastym roz-
dziale ofi cjalnie godzi chrześcijaństwo z fi lozofi ą, chociaż powierzchownie 
mogłoby się wydawać inaczej. Odtąd apostołowanie to także fi lozofowanie, 
gdyż wiara domaga się zrozumienia. Od tego momentu fi lozofi a i teologia 
wchodzą w wieczysty związek. 

Apostoł Paweł jest prawdziwym fi lozofem. Takiego kreuje go autor Dzie-
jów Apostolskich. Przypomina Sokratesa przechadzającego się po Agorze 
i rozmawiającego z ateńczykami. To, co głosi, staje się niewygodne, sprzeczne 
z obowiązującymi trendami. Dobrym podparciem tej tezy może być charakte-
rystyka fi lozofa, uczyniona przez D. Karłowicza:

[Filozof] wskazując palcem w niebo paradoks wywołuje zdziwienie, które ro-
dzi fi lozofi ę i odkrywa nieznany obszar wolności wyrastającej z wierności wo-
bec prawdy. Ojczyzną fi lozofa jest świat prawdy i bytu; i dlatego, choć w świecie 
mniemań fi lozof ma statut cudzoziemca i dziwaka, czasem króla czy boga (jak 
Epimenides, Empedokles czy Pitagoras), czasem psa (jak Diogenes) lub szaleńca 
(jak Solon), a nierzadko skazańca, to przecież w swoim kraju jest obywatelem 
rozumnym, szanowanym i praworządnym58.

Św. Paweł w Atenach był obcokrajowcem i dziwakiem nie tylko dlatego, 
że pochodził z innej kultury, ale przede wszystkim stąd, że dał się poznać jako 
prawdziwy fi lozof. I, podobnie jak Sokrates, musiał stanąć przed ludzkim są-
dem i wytłumaczyć się z tego, co głosi. 

Grecy nie mieli monopolu na fi lozofi ę. To prawda, że narodziła się ona 
właśnie w ich kulturze i niewątpliwie było to zrządzeniem Bożej Opatrzności., 
ale nie oznacza to jednak, że tylko tam znajduje się jej dom i że tacy czy inni 
fi lozofowie greccy są wyznacznikami mądrości. Przybycie św. Pawła do Aten 
świadczy o tym, że fi lozofi a znalazła swój dom również w chrześcijaństwie.  

Bibliografi a

Backhaus K., Areopagrede, https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/neues-testament/areopa-
grede [dostęp: 01.01.2025].

Dąbrowski E., Dzieje Apostolskie. Wstęp, przekład, komentarz, Poznań 1961.
De Boor W., Dzieje Apostolskie, tłum. W. Mlicka, Warszawa 1980.

58 D. Karłowicz, Arcyparadoks śmierci, Kraków 2000, s. 62.



 U STYKU CHRZEŚCIJAŃSTWA I FILOZOFII 77

Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych fi lozofów, X, 67, tłum. K. Leśniak, Warszawa 1984.
Fausti S., Dzieje Apostolskie. Komentarz duchowy, tłum. P.R. Gryziec, t. 2, Kraków 2016.
Gnilka J., Paweł z Tarsu, Kraków 2001.
Gryglewicz F., Materiały pomocnicze do wykładów z biblistyki, t. 6, red. L. Stachowiak, Lublin 

1983.
Korzeniowski J, Analiza Mowy Apostoła Pawła na Areopagu (Dz 17:22‒34), https://jaro-prawdajedy-

na.blogspot.com/2015/05/analiza-mowy-apostoa-pawa-na-areopagu.html [dostęp: 01.01.2025].
Karłowicz D., Arcyparadoks śmierci, Kraków 2000.
Kozłowski J., Paweł na Areopagu – niezaczęta rewolucja?, https://opoka.org.pl/biblioteka/T/TB/

jk_pawel-poganie.html [dostęp: 01.01.2025].
L. Legrand, The Areopagus Speech, its Theological Kerygma and its Missionary Signifi cance, w. La 

notion biblique de Dieu, le Dieu de la Bible et le Dieu des Philosophes, Louvain 1976, s. 337 
–350.

Muszytowska D., Rola etosu w retoryce narracji o pobycie Pawła w Atenach (Dz 17,16‒34), „Col-
lectanea Theologica” 83 (2013) nr 3, s. 35‒65.

Plötz K. B., Mowa św. Pawła Apostoła na Areopagu jako przykład głoszenia Ewangelii poganom 
w pierwotnym Kościele, „Communio” 8 (1988) nr 3, s. 56‒62.

Reale G, Historia fi lozofi i starożytnej, tłum. E.I. Zieliński, t. 3, Lublin 2012.
Tatarkiewicz W., Historia fi lozofi i, t. 1, Warszawa 1981.
Wojtyła K., Kazanie na Areopagu, Kraków 2018.

Cytaty z Pisma Świętego za: Biblia Pierwszego Kościoła, Wydawnictwo Vocatio.


