Osoba wobec transcendencji
,Filozofia Chrzescijanska” 22 (2025), s. 89-99

DOI: 10.14746/1c.2025.22.6

W poszukiwaniu prawdy zycia.

Recenzja naukowa ksiazki Przemyslawa Zgoreckiego
0d filozofii religii do filozofii doswiadczenia religijnego.
Perspektywa fenomenologii francuskiej
(Poznan 2025)

In Quest of the Truth of Life. Review of Przemyslaw Zgorecki’s book,
From Philosophy of Religion to Philosophy of Religious Experience.
The Perspective of French Phenomenology (Poznan 2025)

DARIUSZ BARBASZYNSKI

Uniwersytet Warminsko-Mazurski w Olsztynie

Autor — ks. dr Przemystaw Zgorecki — stawia we Wstepie do swojej ksigz-
ki odwazng tezg¢. Sugeruje, ze w przysztosci tworcza wspolpraca filozofow
1 teologow stanie si¢ mozliwa po podjeciu wspodtczesnych, aktualnych wy-
zwan. P. Zgorecki dostrzega potrzebe istotnej rekonstrukcji perspektywy ba-
dawczej w tych dyscyplinach: koniecznos¢ przejscia od ,,filozofii religii do
filozofii doswiadczenia religijnego”. W szczegolnosci mysli o przekroczeniu
naiwnego, geometrycznego rozumienia granicy mi¢dzy zakresem kompetencji
badawczych filozofii i teologii. W przekonaniu autora najwigksze mozliwosci
w realizacji tego zadania ujawniaja si¢ obecnie w dzietach wspotczesnych fe-
nomenologéw francuskich.

Tak zdefiniowane zadanie badawcze P. Zgorecki realizuje we Wstepie oraz
w pigciu rozdziatach tworzacych logicznie spdjng strukturg. Kazda z pigciu
czesci koncezy si¢ bibliografia.

We Wstepie, zatytutowanym Od filozofii religii do filozofii doswiadcze-
nia religijnego. O nowych tendencjach we francuskiej fenomenologii religii,
P. Zgoérecki analizuje mozliwosci tworczego wykorzystania metod fenome-
nologii w refleksji dotyczacej specyfiki doswiadczenia religijnego. Odkrywa
je nie tylko w badaniach francuskich myslicieli, takich jak Henry Dumery

FCh 22, 2025: 89-99. © The Author(s), Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Uznanie autorstwa — Bez utwordw zaleznych 4.0 Migdzynarodowe (CC BY-ND 4.0)



90 DARIUSZ BARBASZYNSKI

i Henry Birault, ale takze w rozwazaniach humanistéw wtoskich, polskich,
portugalskich i amerykanskich. W tym nurcie badan autor wymienia w szcze-
gblnosci prace: Angeli Ales Bello, Krzysztofa Michalskiego, Julia Fragaty,
Roberta Sokotowskiego i Williama Richardsona.

P. Zgoérecki zauwaza w szczegolnosci, ze we wspolczesnych dzietach feno-
menologdéw ujawniaja si¢ nowe, intrygujace perspektywy badawcze. W prze-
konaniu poznanskiego filozofa mozna dostrzec, zwlaszcza w analizach fran-
cuskich myslicieli, wyrazng sklonnos¢ do przekraczania granicy pomigdzy
doswiadczeniem cztowieka, okreslonym przez uwarunkowania jego biologicz-
nej natury, a przezyciem nadprzyrodzonosci. Autor pracy nazywa taki sposob
myslenia ,,drugim krokiem” w badaniach fenomenologicznych. Oczywiscie
realizacja tego ,,drugiego kroku” jest mozliwa tylko po dokonaniu ,,pierwsze-
g0”, ktory w historycznym rozwoju fenomenologii byt probg zrozumienia,

w jaki sposob 6w immanentny logos, ktorego wyjasnienie jest celem fenomeno-
logii, staje si¢ dostgpny naszemu poznaniu. To jest jednoczesnie — pisze autor —
pierwszy krok w zrozumieniu ludzkiego zycia, poniewaz prowadzi nas do zrozu-
mienia, w jaki sposob doswiadczenie wyznacza granice i prowadzi do wyltonienia
si¢ ,,Ja” ze strumienia $wiadomosci i dalej osoby ludzkiej (s. 7).

Z grona wspolczesnych francuskich myslicieli, ktérzy w analizach fenome-
nologicznych przechodza z ,,pierwszego do drugiego kroku”, P. Zgérecki wy-
mienia takich badaczy jak: Emmanuel Falque, Jean-Yves Lacoste, Emmanuel
Housset, Emmanuel Gabellieri, Philippe Capelle-Dumont oraz Jean Greish.

We Wstepie w wigkszym zakresie autor analizuje mysl Ph. Capelle-Du-
monta oraz E. Falque’a. Uwypukla zwlaszcza poznawcza warto$¢ propozy-
cji badawczych Ph. Capelle-Dumonta z jego dwutomowego dzieta Finitude
et mystere (Skonczonos¢ i misterium). Cenna, wedlug niego, jest koncepcja
fenomenologii, rozumiana w tej pracy jako refleksja zarowno o tym, co w po-
znaniu redukowalne, odkrywane w zrédtowo prezentujacej si¢ naocznosci, jak
tez mysli o tym, co nieredukowalne. Ten drugi aspekt doswiadczenia, poten-
cjalnie wspdlny wszystkim ludziom, Ph. Capelle-Dumont nazywa ,,nadmia-
rem” i odnajduje go w $wiadomosci, swiecie i Bogu. Oczywiscie istnienie
owej ,,nadmiarowosci”, jakiego$ niewyrazalnego sensu, ujawnia si¢ wyraznie
dopiero w badaniach kazdego mysliciela—fenomenologa, ktéry konsekwent-
nie 1 metodycznie dazy do poznania fundamentalnych struktur rzeczywistosci.
Woéwcezas odkrywa w niej, ze to, co jest poznawalne (skonczone), przenika
to, co niewyrazalne (tajemnicze). Wigcej. okazuje si¢, ze ten nieprzenikniony
,hadmiar” sensu jest fundamentem rzeczywistosci.

P. Zgorecki rekonstruuje takze we Wistepie zasadnicze tezy koncepcji feno-
menologii E. Falque’a. W kontekscie mozliwosci realizacji ,,drugiego kroku”



W POSZUKIWANIU PRAWDY ZYCIA. RECENZJA NAUKOWA KSIAZKI ... 9 1

w badaniach fenomenologicznych istotne sg propozycje przedstawione w jego
trzytomowym dziele: Triduum philosophique (Triduum filozoficzne). Poznan-
ski mysliciel podkresla, ze niezwyktos¢ pomystu francuskiego fenomenologa
wyraza si¢ w zdumiewajacej probie filozoficznego zrozumienia fundamental-
nych wydarzen chrzescijanskiego Oredzia — meki, Smierci i zmartwychwstania
Jezusa Chrystusa, celebrowanych i przezywanych w pigknej liturgii Triduum
Paschalnego. W przekonaniu autora oryginalnos¢ koncepcji E. Falque’a odsta-
nia si¢ w tezie, ze eros i cialo, ich komplementarne, wzajemne oddziatywanie,
ujawniajg zrédlowe znaczenia chrzescijanskiego zycia. P. Zgorecki zauwaza,
ze E. Falque krytykuje w Triduum filozoficznym rozmaite rodzaje ,,angelizmu”,
jakie pojawity si¢ w historii chrzescijanskiej mysli teologicznej. Tendencja ta
ujawniala si¢ w swoistym przebostwieniu znaczenia wydarzen paschalnych,
czyli dazeniu do interpretowania $mierci Jezusa Chrystusa w perspektywie
idei zmartwychwstania, co mogto prowadzi¢ do zbyt powierzchownego rozu-
mienia tragizmu $mierci Zbawiciela. W istocie, to wlasnie ciato Jezusa Chry-
stusa, Jego boskie cztowieczenstwo, legitymizuje i odkrywa bezdyskusyjnie
takze godnos¢ ciala ludzkiego, w ktérym przejawia si¢ nasza wielowymiaro-
wa duchowos¢. E. Falque twierdzi, ze bagatelizowanie znaczenia tegoz ciata —
pierwszej, fundamentalnej granicy cztowieczenstwa — jest zrodtem utopijnego
1 niebezpiecznego przekonania o nieograniczonej mocy cztowieka. Cielesnosé
ludzkiej istoty wprowadza wprawdzie wiele ograniczen, albowiem doswiad-
czamy narodzin, $mierci, cierpienia i ciaggtego zwiazku w okreslonym miej-
scem, jednakze jej uznanie i dowartosciowanie jest konieczne do realnego,
adekwatnego rozumienia specyfiki naszego czlowieczenstwa.

W rozdziale I, zatytutowanym Swiat Zycia religijnego we francuskiej feno-
menologii, P. Zgbrecki powraca do historycznych poczatkéw fenomenologii.
Co ciekawe, w dorobku tworczym Edmunda Husserla autor dostrzega wielki
zasobnik idei, ktory, poprzez kontynuacje, konkretyzacje¢ i krytyke, jest wyko-
rzystywany w kolejnych fazach rozwoju badan fenomenologicznych.

Swoistg kanwa dla calego rozdziatu I jest nastgpujace stwierdzenie Pier-
re’a Trotignona: ,,fenomenologia Edmunda Husserla, czasem nieco nuzaca
w swoich nieustannych powtorzeniach, byta przede wszystkim duchowg przy-
goda, i [...] pozostaje nig dla nas dzisiaj”!. Rozumienie fenomenologii jako
»przygody”, wbrew pragnieniu samego E. Husserla, by uczyni¢ z niej nauke
Scisla, P. Zgorecki uwaza za intrygujace ujecie, poniewaz odkrywa ono nowe
perspektywy dla badan fenomenologicznych. Zauwazmy, ze w gruncie rzeczy
nie byla to rowniez idea obca E. Husserlowi, zwlaszcza w ostatnim okresie
jego zycia.

!'P. Trotignon, Le coeur de la raison, Paris 1986, s. 10 [thum. z jezyka francuskiego: P. Zgérecki].



92 DARIUSZ BARBASZYNSKI

W rozdziale I autor odwotuje si¢ do znanej Husserlowskiej koncepcji /e-
bensweltu (Swiata zycia), nad ktorg tworca fenomenologii pracowat juz w dru-
giej dekadzie XX wieku?. Zauwaza, ze E. Housset (w swojej pracy z 2000,
noszacej tytut: Husserl i zagadka swiata) wyraznie nawigzuje do Husserlow-
skiej idei $wiata zycia, w ktdrej tworca fenomenologii dostrzega ogranicze-
nia metod badawczych nauk przyrodniczych, zwlaszcza w zakresie opisu spe-
cyfiki doswiadczenia aksjologicznego. P. Zgorecki podkresla, ze Emmanuel
Housset wyraznie wykorzystuje potencjat znaczeniowy tej koncepcji w swojej
kolejnej ksiazce: Powolanie osoby. Historia koncepcji osoby od jej narodzin
do jej fenomenologicznego ponownego odkrycia. Wprawdzie problematyzuje
on Husserlowskie utozsamienie osoby z jej samoswiadomoscia, ale zarazem
wskazuje, iz lebenswelt (Swiat zZycia) konstytuuje si¢ w cielesnosci czlowie-
ka, a ludzkie ciato, bedac fundamentem zycia $wiadomego, jest zarazem jego
swiadkiem. Taka modyfikacja, na pozor mato znaczaca, okazuje si¢ jednak ba-
dawczo istotna. Stwarza bowiem mozliwo$¢ relacyjnego opisu pojecia osoby
a w dalszej perspektywie pozwala na bardziej adekwatng analizg specyfiki do-
swiadczenia religijnego.

W rozdziale I P. Zgbrecki przedstawia rdwniez poszukiwania wspolcze-
snych francuskich fenomenologéw, ktorzy, idac droga wyznaczong przez
E. Housseta, usiluja w doswiadczeniu $wiata zycia odkry¢ fenomen religij-
nych przezy¢. W ten sposdb prowadza w swojej mysli gre z granica, czyli,
inacze] mowiac, balansujg pomiedzy tymi tresciami doswiadczenia, ktore sa
redukowalne do danych prezentujacych si¢ w zrédlowej naocznosci, a prze-
zyciami niepoddajacymi si¢ redukcji i w ktorych cztowiek doswiadcza, nie-
uchwytnego w poj¢ciach, nadmiaru sensu. Uscislajac, chodzi tutaj o zaleznos¢
migdzy jawnymi i ukrytymi uwarunkowaniami poznania, ktore Emmanuel
Gabellieri nazywa metaxu — splotem tresci doswiadczanych na granicy ciele-
sno-duchowego $wiata zycia konkretnego czlowieka®. W konsekwencji owe
odkrycia wskazuja na koniecznos$¢ dokonania znaczacej modyfikacji zatozen
Husserlowskiej koncepcji redukcji fenomenologicznej. P. Zgorecki akcentuje,
ze poza E. Gebellierim mozna znalez¢ analiz¢ niegeometrycznie rozumiane-
go doswiadczenia ,,otwartej granicy” takze w dzietach innych przedstawicieli

2 Ostatecznie, na podstawie wyktadéw wygloszonych przez E. Husserla w Wiedniu i Pradze,
ukazat si¢ drukiem, w 1936 roku, niedokonczony, obszerny fragment jego badan, w ktdrych, inspi-
rujac si¢ tezami wiasnej idei lebensweltu, przedstawia perspektywy rozwoju fenomenologii. Por.
E. Husserl, Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phédnomenologie,
w: Philosophia nostri temporis vox universa, red. A. Liebert, t. 1, Belgrad 1936, s. 77-176.

3 E. Gabellieri, Le phenomene et I’ente-deux. Pour une metaxologie, Paris 2019.



W POSZUKIWANIU PRAWDY ZYCIA. RECENZJA NAUKOWA KSIAZKI ... 93

fenomenologii francuskiej: Emmanuela Tourpe’a czy, wspominanego juz, Ph.
Capelle-Dumonta®.

W podsumowaniu analiz rozdziatu [ mamy do czynienia z frapujaca kon-
kretyzacja Husserlowskiego $§wiata zycia do tego jego przejawu, czy raczej
zintegrowanej sekwencji wydarzen, ktore stajg si¢ Swiatem religijnego do-
swiadczenia. P. Zgorecki sadzi, ze niepodwazanym osiagni¢ciem francuskich
fenomenologdéw jest odkrycie potencjatu istniejacego w swoistej fenomenolo-
gii cztowieczenstwa, ktora nie podwaza bynajmniej zatozen klasycznej feno-
menologii E. Husserla, ale ja konkretyzuje i odnosi do pewnych mozliwych
doswiadczen zycia.

Problem granicy doswiadczenia, z ktérym mamy tutaj do czynienia — podkresla —
nie jest [...] problemem granicy oddzielajacej doswiadczenie religijne od innych
doswiadczen. Stanowi problem granicy, jakg doswiadczenie religijne naktada na
$wiadomos¢. Doswiadczenie religijne natomiast, wyznaczajac granice $wiadomo-
$ci, czyni je zarazem zyciem religijnym (s. 29-30).

W kolejnych czterech rozdziatach — II, III, IV i V — poznanski mysliciel
szczegotowo analizuje zardwno mozliwosci badawcze, jak 1 wnioski wyni-
kajace z fenomenologicznego opisu religijnego doswiadczenia. Przedmiotem
gruntownej, wnikliwej refleksji autora jest mysl znaczacych przedstawicie-
li tego nurtu badan fenomenologicznych: Martina Heideggera, Emmanuela
Lévinasa, Jean-Yvesa Lacoste’s 1 Claude’a Romano.

W rozdziale 11, noszacym tytut Powroci¢ do zycia z Martinem Heidegge-
rem, P. Zgorecki akcentuje wielkie znaczenie nigdy nieopublikowanego sche-
matu, ktéory M. Heidegger z entuzjazmem rysowal na tablicy podczas swoich
mtodzienczych, fryburskich wyktadow, zatytutowanego: Idea filozofii a pro-
blem swiatopoglgdu. Odbywaly si¢ one si¢ w tzw. semestrze stanu nadzwy-
czajnego (kriegsnotsemester) pomigdzy 7 lutego a 19 kwietnia 1919 roku.

P. Zgorecki podkresla, ze M. Heidegger, wyjasniajac znaczenie swojego
schematu, ujawnia zarazem najwazniejszg ide¢ fenomenologii. Chodzi o od-
krycie pierwotnej sfery badan fenomenologicznych — wydarzen preswiato-
wych, ugruntowanych w zyciu samym w sobie (Ur-etwas). Dopiero niejako
na drugim poziomie analizy dochodzi do opisu formalno-logicznego tego, co
wydarza si¢ jako preswiatowe. M. Heidegger sadzit, ze autentyczne doswiad-
czenia fenomenologiczne to takie zrodtowe przezycie swiata zycia (Genuine
Erleibniswelt), ktore nie realizuje si¢ tylko w postawie zdystansowanego,
obiektywnego badania, lecz raczej poprzez zaglebienie si¢ w fenomen wta-

4 Por. Ph. Capelle-Dumont, Finitude et mystere, t. 1-2, Paris 2011-2016; E. Tourpe, Donation
et reciprocite, Paris 2020.



94 DARIUSZ BARBASZYNSKI

snej, niepowtarzalnej egzystencji. Oczywiscie fenomenologia rozumiana jak
nauka, jako hermeneutyka faktycznego zycia, jest potrzebna i poznawczo war-
tosciowa. Analiza znaczen termindw fenomenologicznych nie moze jednak
powodowac swoistego zastonigcia zrodtowej sfery Swiata zycia, warunkujace;j
wszelki sens.

W dalszych czgsciach rozdziatu II P. Zgérecki zastanawia sig, na ile pro-
pozycje M. Heideggera, przedstawione w powyzszym schemacie badan feno-
menologicznych i1 jego pozniejszej mysli, moga by¢é wykorzystane do opisu
specyfiki doswiadczenia religijnego. Zauwaza, ze odpowiedz na to pytanie
nie jest prosta i jednoznaczna. Z jednej strony istniejg w jego refleksji wy-
razne inspiracje wywodzace si¢ z chrzescijanskiej mysli religijnej (pochodza-
ce m.in. od Augustyna, Dunsa Szkota, Lutra, Mistrza Eckharta, Pascala czy
Kierkegaarda), a z drugiej strony olbrzymia recepcja Bycia i czasu, jednego
z najwazniejszych dziet M. Heideggera, powinna prowadzi¢ do merytorycz-
nie uzasadnionego wniosku, ze jego fenomenologa opisuje swiat ateistyczny
— rzeczywistos¢ faktycznego zycia cztowieka bez Boga. W tej kwestii P. Zgo-
recki przyjmuje stanowisko wywazone, nie rozstrzygajac jednoznacznie owe-
go zagadnienia. Pisze w podsumowaniu rozdziatu II:

Ta blizej niewyjasniona banicja, na jaka zostal niejako skazany Bog w systemie
Heideggera, czyni go ateistycznym. Pomimo, iz paradoksalnie postuguje si¢ apa-
ratem pojeciowym oraz pewnymi teoriami zaczerpnigtymi wyraznie od myslicie-
li religijnych. Jednakze pomija ich wlasciwe zrédlo, co oczywiscie nie jest bez
szkody dla spdjnosci systemu. Jednakze sam Heidegger w swoim dziele, jak wie-
my niedokonczonym, nie sprecyzowal jasno swojego pogladu na zagadnienie re-
lacji z Bogiem i cho¢ nasze analizy poddaty w watpliwo$¢ mozliwos$¢ ugruntowa-
nia tej relacji, to jednak istnieje wiele réznych interpretacji Bycia i czasu (s. 54).

W rozdziale III, zatytutowanym Epifania cielesnosci. Emmanuela Lévi-
nasa fenomenologia objawienia Nieskonczonego, autor powraca do ideowego
przestania fenomenologéw francuskich. Tym razem przedmiotem szczegdto-
wej analizy jest fenomenologia E. Lévinasa — postaci nalezacej juz do pante-
onu filozoféw europejskich. P. Zgdrecki w sposdb mistrzowski przedstawia
poszczegolne sktadniki jego subtelnej mysli, podkreslajac, ze wspolczesny
wplyw refleksji E. Lévinasa na tak wiele dyscyplin : teologie, filozofi¢ religii,
etyke, filozofi¢ polityki, hermeneutyke filozoficzng, estetyke i filozofi¢ sztuki,
konczac na filozofii feministycznej oraz filozofii ekologii, byt dlatego mozli-
wy, ze w swoim namysle wprowadza on do humanistyki ,,nieznang wczesniej
wrazliwos¢, rodzaj niezwyktej czutosci i ogromne poktady empatii, w jakis
sposdb nadajac im poziom niezglebionej dotad glebi” (s. 57).

W przekonaniu P. Zgoéreckiego istotng, lecz wciaz niedoceniang, war-
tos¢ mysli E. Lévinasa ksztattuje jego szlachetny radykalizm wyrazajacy si¢



W POSZUKIWANIU PRAWDY ZYCIA. RECENZJA NAUKOWA KSIAZKI ... 95

w prébie dotarcia do ,,rzeczy myslenia” u samych jego podstaw. W rezultacie
analizy E. Lévinasa staja si¢ konsekwentng realizacja duchowego testamentu
E. Husserla i M. Heideggera — nienasyconym pragnieniem opisu swiata zy-
cia w niepowtarzalnych wydarzeniach, ktore w jego metaforycznym przekazie
staje si¢ takze nowym obliczem fenomenologicznej filozofii. Jednak nie filo-
zofia ani jej metaforyczny jezyk jest u E. Lévinasa najwazniejszy, lecz owo
doswiadczenie $wiata zycia, dziejace si¢ w konkretnym cztowieku.

P. Zgobrecki przedstawia bardzo subtelnie alfabet mysli autora Calosci
i nieskonczonosci, skupiajac badawcza uwage na najwazniejszych pojeciach
jego refleksji. Podkresla, ze E. Lévinas, pomimo ogromnego intelektualnego
dtugu wobec mysli E. Husserla i M. Heideggera®, stworzyt wiasng, oryginalng
terminologi¢ opisujaca $wiat przezy¢, wylaniajacy si¢ z wrazliwosci filozofa.
P. Zgérecki pisze o narodzinach podmiotowosci cztowieka w zlowrogim szme-
rze il y a, czyli o owym zrédtowym doswiadczeniu strumienia bycia, w kto-
rym nasza konkretna, niepowtarzalna ,,jazn” wytania si¢ dopiero z odwiecz-
nego nurtu zycia i dlatego jest jeszcze mglista i nieokreslona. W kolejnych
czgsciach tego rozdziatu poznanski badacz — podazajac za mysla E. Lévina-
sa — prezentuje szczegotowo wazne, bogate w znaczenia, wymiary ludzkiego
zycia: poczucie nieokreslonosci, rozkoszowanie si¢ $wiatem i w koncu nie-
uchronne doswiadczenie uwiktania naszego myslenia w sidta mocy Kartezjan-
skiego ztosliwego demona. P. Zgorecki twierdzi, ze wielko$¢ mysli E. Lévina-
sa ujawnia si¢ w momencie odkrycia, ze ocalenie nie przychodzi do cztowieka
jako rezultat wykorzystania poznawczych mocy jednostkowego cogito, co
mogtoby skutkowaé wyjsciem z labiryntu subiektywnych doznan. Ocalenie
jest mozliwe, poniewaz mozemy doswiadczy¢ obecnosci pewnej nadmiaro-
wosci $wiata zycia — istnienia Nieskonczonego, ktdry, chociaz jest transcen-
dentny wobec dyskursywnego logosu, to zarazem go przenika.

P. Zgorecki uwypukla, ze u E. Lévinasa owa nadmiarowa obecnos¢ Nie-
skonczonego wymusza niejako inny sposob rozumienia intencjonalnosci ak-
tow swiadomych. Autor pisze:

Otwiera si¢ tutaj wymiar intencjonalnosci nigdy nie spotykany, w ktérym pozna-
nie dazy do objecia czegos$ z istoty niecogarnionego. Myslac Nieskonczonego,
Cogito poznaje wigcej niz moze zrozumie¢. W mysleniu Nieskoniczonego Cogito
doswiadcza zatem swoistego objawienia (s. 84).

W podsumowaniu rozdziatu III autor wyjasnia sens najbardziej znanych
termindw stosowanych przez E. Lévinasa w dojrzalej fazie rozwoju jego filo-

5 Zakres tego wptywu filozof opisat szczegdtowo w swoim powojennym dziele. Por. E. Lévinas,
En decouvrant | ‘existence avec Husserl et Heidegger, Paris 1949.



96 DARIUSZ BARBASZYNSKI

zofii: ,,separacji” ,,twarzy Innego”, ,,epifanii Nieskonczonosci jako ekspresji
1 mowy”, ‘rozerwania catosci’, ,,czasu anarchicznego” czy ,,eschatologii me-
sjanistycznego pokoju”. P. Zgbrecki zwraca uwage, ze te pojgcia ujawniaja
swoista poznawczg no$nos¢ w nowej perspektywie. Zwlaszcza idea objawie-
nia w innym czlowieku $ladu bezposredniej obecnosci Boga — Nieskonczo-
nego przychodzacego z wysokosci — tworzy sile humanistycznego przestana
jego mysli.

Zamknigty na potrzeby innego cztowieka /ogos europejskiej ontologii
w swej immanentnej logice negowat prymat porzadku etycznego nad onto-
logicznym. W XX wieku stal si¢ w koncu logosem, ktéry tworzyl klimat dla
rozwoju rozmaitych form przemocy, lacznie z absurdem i zbrodniczym obli-
czem dwoch wojen swiatowych. Mysl E. Lévinasa, odkrywajac nadmiar sensu
w drugim cztowieku, jest przestrogg przed kolejna, mozliwa pokusg uwierze-
nia w kltamstwo ztosliwego demona, ktéry zamyka jednostki w sidtach niena-
syconego egoizmu. Ukazuje zarazem nowe perspektywy badawcze nie tylko
dla wspotczesnej fenomenologicznej filozofii, ale takze dla fenomenologicz-
nej hermeneutyki religijnego doswiadczenia. Zatem podazajac droga uksztat-
towang przez E. Lévinasa, autor stawia wazne pytanie:

Czy mozna zatem filozofowac¢ po Auschwitz? Nie tylko nie mozna, ale nie wol-
no. Mozna natomiast pochyli¢ si¢ nad drugim, ktory jest obok mnie. Zobaczy¢
jego zycie, jego ciato, jego twarz i przyjs¢ mu z pomoca. W twarzy drugiego kryje
si¢ Bog. Wszystkie wartosci, ktére probowalismy projektowaé w wielkie systemy
idei, znajduja si¢ w ciele drugiego, czyli tam, gdzie znajduje si¢ jego zycie (s. 103).

Mozna powiedzie¢: oto nowa koncepcja filozofii — naukowo ostrozna i mi-
nimalistyczna, ale jakze madra i potrzebna czasom, w jakich zyjemy.

W rozdziale IV, zatytutowanym Fenomenologia liturgii Jean-Yves Laco-
ste’a jako filozofia mistyki, P. Zgoérecki powraca do mysli filozofa, ktérego
dorobek tworczy badat niedawno w obszernej publikacji®. W tej ksigzce przy-
pomina natomiast najwazniejsze idee jego fenomenologii liturgii i ocenia jej
znaczenie w nurcie wspotczesnych, francuskich badan fenomenologicznych
dotyczacych religijnego doswiadczenia.

Specyfika i wartos¢ jego sposobu myslenia ujawniaja si¢ w umiejgtnosci
faczenia sfery sensu do$wiadczanej w mysleniu i rozumowaniu. P. Zgorecki
podkresla, ze dla J.Y. Lacoste’a myslenie jest nadmiarem, ujawnia konteksty
znacznie bogatsze niz proces rozumowania. Francuski fenomenolog przywo-
tuje tutaj starogreckie znaczenie terminu theoria, czyli kontemplacj¢ — do-
$wiadczenie wspolobecnosci tego, co najwazniejsze. W konsekwencji, jesli
zycie teoretyczne zanurza si¢ w glebi bytu, to docieramy do tresci ukrytych

¢ P. Zgorecki, Czasowosé eschatologiczna: Fenomenologia Jean-Yves Lacoste’a, Poznan 2021.



W POSZUKIWANIU PRAWDY ZYCIA. RECENZJA NAUKOWA KSIAZKI ... 97

dla rozumowania, do$wiadczamy mistyki zycia. P. Zgorecki akcentuje, ze
J.Y. Lacoste, odkrywajac mozliwos¢ adaptacji znaczenia starogreckiej the-
oria dla badan fenomenologicznych, de facto problematyzuje istnienie granicy
migdzy kompetencjami badawczymi teologii i filozofii. Zauwaza, ze specyfika
badawcza teologii i jej metodologiczna odrgbnos¢ od filozofii uksztattowaty
si¢ z chwilg powstania sredniowiecznych uniwersytetow i wydzialéw teolo-
gicznych. Jednakze w zrodtowym, kontemplacyjnym przezyciu badania teolo-
ga i filozofa odkrywaja ten sam wymiar sensu — mistyke zycia, ktora, zdaniem
J.Y. Lacoste, powinna bada¢ tzw. fenomenologia liturgii. Ponadto P. Zgdrec-
ki zwraca uwagg, ze tak zdefiniowany zakres badan fenomenologicznych jest
trudng do okreslenia przestrzenig sensu. Jednak, jak podkresla,

konceptualizacja nieuchwytnego przedmiotu réwniez musi, wedtug niego, zgo-
dzi¢ si¢ na pewna doze nieuchwytnosci. Dlatego do§wiadczenie mistyczne, ktdre
jest elementem zaré6wno doswiadczenia religijnego, jak i filozoficznego, bedzie
Lacoste bada¢ za pomocg mistycznego jezyka. Mozna zatem mowi¢ [podsumo-
wuje autor] o mistyce religijnej i o mistyce filozoficznej, a opisywane przez La-
coste’a bycie-wobec—Boga (coram Deo) interpretowac tak religijnie, jak i filozo-
ficznie (s. 110-111).

W podsumowaniu rozdziatu IV P. Zgdrecki uwypukla znaczenie badan
J.Y. Lacoste’a, ujawniajace si¢ zwlaszcza w jego niestrudzonym dazeniu do
opisania tego nadmiaru sensu, ktory nie moze by¢ wydedukowany z transcen-
dentalnych uwarunkowan bycia. W tym kontekscie jego fenomenologia litur-
gii opisuje uwarunkowania egzystencji cztowieka wobec Boga (coram Deo),
ktorego obecnosci moze on doswiadczy¢ zarowno w zmystowo przezywanej
relacji, jak i, co istotne, w nieuchwytnej obietnicy relacji. W ten sposéb proza-
iczne, codzienne zycie i jego ukryty, mistyczny wymiar taczg si¢ w mysleniu
balansujacym ponad kompetencjami badawczymi teologii i filozofii.

W ostatnim rozdziale, pigtym, noszacym tytut: Ocali¢ fenomenologie
z Claudem Romano, autor przypomina znaczenie jego badan we wspotcze-
snej filozofii fenomenologicznej. P. Zgoérecki uwydatnia w szczegdlnosci ak-
tualnos¢ jego spostrzezen, widoczng w opisie uwarunkowan cywilizacyjnych
naszego czasu — epoki, w ktdérej pospiech i powierzchowna fascynacja moz-
liwosciami przekazu wizualnego prowadzi czesto do utraty tego, co w zyciu
najwazniejsze. ,,Czy w XXI wieku zyjemy w kulturze [...] z jednej strony
napedzanej wszechobecnymi impulsami wzrokowymi, a z drugiej strony do-
tknietej Slepota, w epoce, w ktorej mamy oczy, by nie widzie¢ ?”7. C. Romano
formutuje to pytanie jako istotny problem, ktory trzeba rozwigzac, jesli liczy-
my na realny, duchowy rozwoj naszego cztowieczenstwa.

7 C. Romano, Les reperes eblouissants: renouveler la phenomenologie, Paris 2019, s. 4.



98 DARIUSZ BARBASZYNSKI

P. Zgérecki zwraca uwagg na fakt, iz poza trafng diagnoza duchowej choro-
by, rozwijajacej si¢ we wspodtczesnej kulturze europejskiej, jego istotnym osig-
gnigciem badawczym jest refleksja na temat specyfiki mysli fenomenologicz-
nej, analiza tozsamosci i stopnia oryginalnosci jej metod badawczych wobec
istnienia innych szkét i nurtéw filozoficznych. Poznanski badacz podkresla,
ze C. Romano w swoim najwazniejszym dziele z 2010 roku, noszacym tytut:
W sercu rozumu, fenomenologia, okresla fenomenologie¢ jako refleksje zmie-
rzajacg do dokonania ,,rewolucji antykopernikanskiej”, majaca wciaz przed
soba niewykorzystany potencjal badawczy. Chodzi konkretnie o poprawne
wytyczenie granicy pomiedzy kompetencjami psychologii badajacej akty psy-
chiczne, a mozliwosciami metafizyki, ktora powinna przedstawia¢ w swoich
teoriach najwazniejsze sktadniki realnosci swiata zycia. P. Zgorecki zauwaza,
ze C. Romano nie mysli oczywiscie o potencjale klasycznej, europejskiej me-
tafizyki, ale wierzy w poznawcza wartos¢ intuicji fenomenologicznej, ktorej
przedmiot przynajmniej w pewnym stopniu mozna wyrazi¢ w terminologii fe-
nomenologicznej filozofii. Innymi stowy, francuski mysliciel postuluje powrot
do zatozen fenomenologii E. Husserla, zwlaszcza jej tworczego uzupetienia
w koncepcji lebensweltu. C. Romano — stwierdza na koniec P. Zgorecki — pi-
sze o realizmie $§wiata zycia jako konsekwencji wcigz ponawianej postawy,
w ktérej cztowiek zwraca si¢ ,,do $wiata naiwnego i nieproblematycznego,
ktéry stanowi kolebke naszego $wiata zycia, potozong w bezpiecznej odlegto-
$ci od wielkich dychotomii, ktore leza u podstaw klasycznego realizmu i ide-
alizmu” (s. 131).

Warto na koniec zapytaé o poznawczg warto$¢ catoksztattu rozwazan
przedstawionych w nowej ksigzce P. Zgdreckiego, zatytutowanej: Od filozofii
religii do filozofii doswiadczenia religijnego. Perspektywa fenomenologii fran-
cuskiej. W mojej ocenie interesujgce w tej pracy jest nie tylko to, co expressis
verbis stanowi przedmiot prowadzonych w niej badan, czyli szczegdtowa re-
konstrukcja mozliwosci 1 zakresu opisu specyfiki religijnego doswiadczenia,
ujawniona w dzietach wspolczesnych fenomenologéw francuskich. Roéwnie
istotny, a moze nawet wazniejszy, jest z pewnoscig horyzont sensu, ktory poja-
wia si¢ gdzie$ w tle analiz poznanskiego mysliciela.

Pierwsza kwestia to problemy zwigzane z koncepcja fenomenologii jako
filozofii, ktora miata na trwate odbudowac jej pozycje¢ wsrdd innych nauk, czy-
li uczyni¢ ponownie ‘krolewska’ droga do prawdy. P. Zgdrecki, odwolujac si¢
do fundamentalnych zatozen fenomenologii E. Husserla, i pierwszej, istotnej
jej rewizji, proponowanej przez M. Heideggera, prowadzi czytelnika do wnio-
sku, ze ,,sercem fenomenologii”’, uzywajac okreslania C. Romana, nie jest ‘ja’
transcendentalne, nieco zmodyfikowana wersja transcendentalnego podmiotu
z filozofii Immanuela Kanta, ale s3 do§wiadczenia czlowieka zanurzonego od
poczatku w $wiecie zycia. To doswiadczenia $wiata zycia, uprzednie wobec



W POSZUKIWANIU PRAWDY ZYCIA. RECENZJA NAUKOWA KSIAZKI ... 99

racjonalizacji owego przezycia, sg prawdziwym, niezastgpowalnym horyzon-
tem sensu dla kazdej jednostkowej swiadomosci.

Po drugie, w ksiazce P. Zgoreckiego, jak sadz¢: nieprzypadkowo, stosun-
kowo rzadko w odniesieniu do mozliwosci badawczych fenomenologii po-
jawia si¢ termin: ‘nauka’. Poznanski badacz pisze raczej o twdrczej modyfi-
kacji koncepcji fenomenologii dokonujacej si¢ w Husserlowskiej idei $§wiata
zycia oraz w mlodzienczym schemacie M. Heideggera, w ktérym wydarze-
nie preteoretyczne, odsylajace do tajemnicy ,,bycia bytu”, ujawnia zrédtowy
obszar badan fenomenologicznych. Mozna odnie$¢ wrazenie, ze to bardziej
,wydarzeniowe” rozumienie fenomenologii (w ktorym jej potencjat naukowy
1 metodologiczny okazuje si¢ niewystarczajacy, a nawet czasem nieadekwatny
z tym sensem, ktory aktualnie ,,wydarza si¢”” nam) jest przez P. Zgdreckiego
aprobowane i, co wigcej, utozsamione z najgtgbszym zrozumieniem koncepcji
fenomenologii.

Owo szersze rozumienie mozliwosci badan fenomenologicznych, w kto-
rym naukowy potencjat filozofii petni niejako funkcje pomocnice wobec ta-
jemnicy wydarzajacego si¢ w nas zycia, umozliwiaja P. Zgéreckiemu ukazanie
wartosci badan wspotczesnych fenomenologéw francuskich jako optymal-
nej realizacji przestania istniejagcego w badaniach E. Husserla i M. Heideg-
gera. Okazuje si¢, ze wykorzystujac metody fenomenologii, tak jak to czyni
np. Falque, Levinas czy Lacoste, mozemy z powodzeniem bada¢ fenomen
religijnego doswiadczenia bez obawy, ze sprzeniewierzamy si¢ duchowi
1 istocie badan fenomenologicznych. Sadzg, ze najwigksza warto$cia badan
P. Zgoéreckiego jest jego konsekwentnie realizowane przekonanie, ze metody
fenomenologii, zwlaszcza w jej rozumieniu ‘wydarzeniowym’, sg adekwat-
nym sposobem opisu specyfiki doswiadczenia religijnego. P. Zgorecki pod-
kresla bowiem, nie kwestionujac intelektualnego dziedzictwa tomizmu i jego
wspotczesnych manifestacji, ze relacja czlowieka z sacrum jest przeciez do-
swiadczeniem pewnego nadmiaru sensu, ktore trudno wyrazi¢ nawet w meta-
forycznym jezyku. Jednak z istoty fenomenologiczna intuicja istnienia wiecz-
nego $wiata zycia, w ktorej cztowiek odkrywa swoja niepowtarzalng ‘sobos¢’
jako zanurzong w jakiej$ nieogarnionej, nieskoficzonej przestrzeni sensu, jest
zarazem powszechnym do$wiadczeniem zycia ludzkiego. Owo doswiadczenie
ks. dr P. Zgdrecki intrygujaco prezentuje w swoich badaniach. Wypada tylko
zaprosi¢ czytelnika do przeczytania i studiowania tej frapujacej ksigzki.

Olsztyn, 8 wrzesnia 2025 roku



