
Humaniora. Czasopismo Internetowe 
Nr 3  (51)/2025, ss. 111–127

Artykuł jest udostępniony na licencji Creative Commons: Uznanie autorstwa – bez utworów 
zależnych 4.0 Międzynarodowe, https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/legalcode. 

włodzimierz zięba
Uniwersytet Rzeszowski

Instytut Filozofii
e-mail: wzieba@ur.edu.pl

https://orcid.org/0000-0003-3937-8302
https://doi.org/10.14746/h.2025.3.7

Istnieć w czasie według Romana Ingardena
Being in time according to Roman Ingarden

Abstract. In the text, I analyze the existence of temporal objects, i.e. an event, process 
and object lasting in time, from the perspective of Roman Ingarden’s existential ontology. 
I show their existential specificity. An event exists only in a certain present. The process 
continues in time but as a continuity of individual phases, constituting its objective side, 
i.e. the subject of process ownership. An object that lasts in time, on the other hand, is ful-
ly present at every moment of its existence. I also show the relationships between events, 
processes and objects over time. I conclude that a pluralistic ontology containing events, 
processes and objects lasting in time provides the most complete description of the world.
Keywords: time, event, process, an object lasting in time, dynamic identity
Słowa kluczowe: czas, zdarzenie, proces, przedmiot trwający w czasie, proces tożsamość 
dynamiczna

Powszechne doświadczenie świata ujmuje go wespół z jego nieuchronną cza-
sowością. Świat istnieje w czasie. Dotyczy to także nas, samoświadomych 

podmiotów ludzkich. Fenomen bycia w czasie poddany filozoficznej refleksji 
ukazuje złożoność i głębię rzeczonego problemu. Zagadnienie czasowości świata 
stało się jednym z kluczowych wątków w myśli Romana Ingardena. Autor Sporu 
o istnienie świata posługując się analizą różnicującą, wnikliwie i wyczerpująco 
ów fenomen objaśnił.



112	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

1. Czas konkretny i przedmiot czasowy jako jego bytowy korelat

Ingarden stawia pytanie, czy czasowość albo jej przeciwieństwo – bezczasowość 
wyznaczają sposób istnienia tzw. przedmiotów istniejących w czasie albo przynaj-
mniej czasowo określonych. Samo pytanie poprzedza codzienne przedfilozoficzne1 
doświadczenie czasu pouczające, że każdy przedmiot dany w nim jest czasowy. 
Ingarden mówi o czasie konkretnym, tj. czasie wypełnionym trwającym lub zda-
rzającym się w nim bytem. Rozważania Ingardena nad czasem dokonywane są 
w ramach ontologii egzystencjalnej. Czas jest tu zrośnięty z egzystencjalną stroną 
przedmiotu. A jako że istnienie jest zawsze istnieniem czegoś, dlatego czas jest 
czasem konkretnego przedmiotu. Czas konkretny jest zatem pochodny, a jego 
postać i właściwości są przejawem sposobu i charakteru tego, co istnieje2. Czas 
konkretny Ingarden nazywa czasem absolutnym i przeciwstawia go Kantowskie-
mu rozumieniu czasu jako apriorycznej formy naoczności fenomenów – czasowi 
subiektywnemu. Czas konkretny to czas przedmiotu czasowego – czas mu imma-
nentny. Koncepcja czasu konkretnego jest sprzeciwem wobec koncepcji zgeome-
tryzowanego czasu fizycznego. Ingarden sprzeciwia się także takiemu pojmowaniu 
czasu i świata jako dwóch oddzielnych jestestw, z których czas byłby niejako 
pustym tunelem przypadkowo i dowolnie wypełnionym przedmiotami3. Czasu 
nie można niejako z zewnątrz dołączyć do tego, co istnieje. Ale i na odwrót – nie 
można go też oderwać od bytu, tj. tego, co się w nim zdarza, dokonuje albo trwa. 
Klasę przedmiotów indywidualnych czasowo określonych stanowią: (1) przedmioty 
trwające w czasie, których szczególnym przypadkiem są rzeczy, (2) procesy i (3) 
zdarzenia. Rekonstrukcję zacznę od końca.

1  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I: Ontologia egzystencjalna, wyd. III, przygot. 
i przekł. D. Gierulanka, PWN, Warszawa 1987, s. 187.

2  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 188; idem, Książeczka o człowie-
ku, słowo wstępne D. Gierulanka, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2003, s. 67; P. Błaszczyk, 
Ingarden o czasie, cz. I, „Kwartalnik Filozoficzny” 1996, t. XXIV, z. 3, ss. 34–35; J. Dębowski, 
Zdarzenia, procesy i przedmioty trwające w czasie. Romana Ingardena ontologia przedmiotów 
czasowo określonych, w: Podmiot w procesie, red. J. Jusiak, J. Mizińska, UMCS, Lublin 1999, 
s. 94; A. Rosiak, Spór o substancjalizm. Studia z ontologii Ingardena i metafizyki Whiteheada, 
UŁ, Łódź 2003, s. 188; F. Kobiela, Filozofia czasu Romana Ingardena. Wobec sporów o zmien-
ność świata, TAiWPN Universitas, Kraków 2011, ss. 152–153; S. Judycki, Idea idealizmu: 
Kant, Husserl, Ingarden, w: Spór o Ingardena, red. J. Dębowski, UMCS, Lublin 1994, s. 83; 
J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy materialnej według „Sporu o istnienie świata” Romana 
Ingardena, RRR 21, Wyd. UMCS, Lublin 1993, s. 90. Trudności Ingardenowskiej koncepcji 
czasu analizuje Tomasz Kąkol, Ingardenowska koncepcja czasu i procesu a prezentyzm, „Filozofia 
Nauki” 2013, R. XXI, nr 2(82), ss. 119–121. 

3  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 192. 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 113

2. Zdarzenie jako byt pozbawiony trwania

Zdarzenie Ingarden określa jako zajście, wkroczenie w byt pewnego stanu rzeczy 
lub też pewnej sytuacji przedmiotowej. Jako przykład zdarzeń podaje zderzenie się 
dwóch ciał, przybycie pociągu na stację, zapalenie się lampy, śmierć człowieka. 
Zdarzenia nie mają żadnego trwania. Dokonują się i tym samym przestają istnieć. 
Zdarzenia ściśle wiążą się z procesami. Zdarzenia inicjują procesy albo są ich 
zakończeniami. Niekiedy są wynikiem „przecięcia się” kilku procesów4. Przebieg 
procesu doprowadza do jakiegoś zdarzenia lub serii zdarzeń.

Nie ma więc zdarzeń, które nie byłyby rezultatem jakiegoś trwającego pe-
wien określony interwał czasu procesu (procesów), a także, jednocześnie, które 
nie skutkowałyby jakimś, choćby krótko trwającym następstwem, pod postacią 
pewnego stanu rzeczy, procesu lub wielości procesów. Zdarzenie nie jest jednak 
jakimś stanem rzeczy wytworzonym w wyniku jakiegoś procesu, gdyż stan rzeczy 
charakteryzuje się pewnym trwaniem. Zdarzenie to byt pozbawiony trwania5.

Specyfiką zdarzenia jest jego jedna jedyna chwilowość. Z tego wynika spe-
cyficzna bytowa niesamodzielność zdarzeń. Polega ona na tym, że nie istnieją 
zdarzenia bez innych zdarzeń będących ich przyczyną, przedmiotów trwających 
w czasie, w których obrębie się dokonują, wreszcie bez procesów, których są wy-
nikiem, genezą lub skutkiem nałożenia się6. Sposób istnienia zdarzeń zatem polega 
na „wchodzeniu w byt” i na niezwłocznym „przeminięciu” (spełnieniu się) – zaś 
jedno i drugie dokonuje się w tej samej chwili7. Z tego względu zdarzenie nosi na 
sobie piętno jedyności i specyficzności owego teraz.

Ingarden z dużą ostrożnością podchodzi do kwestii, czy zdarzenie przemija, czy 
przestaje istnieć. Ostrożność ta wynika z istnienia różnych koncepcji i doświadczeń 
czasu, skutkujących odmiennym rozumieniem tego, że zdarzenie „przestaje” ist-
nieć. Filozof ten wyróżnia dwie koncepcje, a zarazem doświadczenia czasu. Według 
pierwszego doświadczenia czasu wszystko, co istnieje, zawężone jest do jedynej, 
obecnej teraźniejszości, otoczonej niejako dwiema otchłaniami bezwzględnego 

4  Por. ibidem, s. 89. 
5  Por. ibidem, ss. 189–190; R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. II: Ontologia formalna, 

cz. 1: Forma i istota, wyd. III, przygot. i przekł. D. Gierulanka, PWN, Warszawa 1987, s. 404; 
A. Mordka, Przedmiot i sposób istnienia. Zarys ontologii egzystencjalnej Romana Ingardena, 
UR, Rzeszów 2002, s. 194; J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy materialnej…, s. 91. 

6  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. II, część 1, wyd. III, s. 405; J. Dębowski, Zda-
rzenia, procesy i przedmioty..., s. 97; B. Ogrodnik, Ontologia czasu konkretnego, UŚ, Katowice 
1995, UŚ, Katowice 1995, s. 61. 

7  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 190; B. Ogrodnik, Ingarden..., 
Wiedza Powszechna, Warszawa 2000, s. 51–52. Por. J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy mate-
rialnej…, s. 91; J.J. Jadacki, Wiedza i istnienie. O poglądach Romana Ingardena – w dziesiątą 
rocznicę śmierci, „Studia Filozoficzne” 1980, nr 6, s. 85. 



114	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

niebytu. Wielość takich teraźniejszości stanowi ciąg punktów w jednowymiarowym 
continuum czasowym. Punktowa ciągłość czasu implikuje ewentyzm8, a na taką 
ontologię Ingarden nie przystaje. Zgodnie z drugim doświadczeniem czasu oprócz 
teraźniejszości istnieje także w swoisty dla siebie sposób to, co przeszłe, i to, co 
przyszłe. Czas tu już nie jest bezwzględnie destrukcyjną siłą.

Czas w zdarzeniach ujawnia się jedynie w aktualności (in actu esse) charaktery-
zującej teraźniejszość. Aktualność zatem jest także jednym z wyróżnionych przez 
Ingardena czasowych momentów bytowych9. Aktualność sprawia, że to, co istnieje 
w teraźniejszości, osiąga szczególną pełnię bytu i ukształtowanie swego uposażenia 
jakościowego – „absolutne maksimum intensywności” swojego istnienia10.

Zdarzenia będąc na wskroś aktualne, istnieją jednak wyłącznie w jednej teraź-
niejszości. Zdarzenie, dokonawszy się, istnieje już tylko pochodnie i nieaktualnie 
poprzez swoje następstwa w trwającym nadal świecie. Zdarzenie, opuszczając 
aktualność teraźniejszości, zmienia według Ingardena sposób istnienia z bytu 
aktualnego na wstecznie pochodny sposób istnienia przeszłości73. Nadmienię je-
dynie, że wstecznie pochodny sposób istnienia generuje szereg problemów, które 
wymagają osobnego omówienia11.

3. Proces jako continuum faz i jako podmiot własności

Rozważania dotyczące procesu Ingarden rozpoczyna od przykładu. I tak, procesem 
jest: określony ruch ciała w przestrzeni (np. bieg sportowca), rozwój organizmu, 
życie pewnego człowieka, rozmaite czynności i działania tak natury fizycznej, jak 
i psychofizycznej12. Proces charakteryzuje się dwustronnością budowy, tzn. można 
w nim wyróżnić dwie jego nieredukowalne do siebie aspekty. Z jednej strony jest 
ciągłą całością faz, która narasta w trakcie jego trwania, z drugiej zaś – w czasie 
dokonywania się faz procesu „krystalizuje się” przedmiot jako szczególny podmiot 
własności13. Niemniej jedno i drugie stanowi jeden przedmiot, a są to tylko jakby 
jego różne aspekty. Tym, co charakteryzuje proces jako przedmiot, jest to, że jako 
wzrastająca całość faz trwa w czasie. Każda następująca po sobie faza spełnia się 
we wciąż nowych interwałach czasu, a nadto całość faz przyrasta nieustannie aż do 

8  Por. B. Ogrodnik, Ingarden..., ss. 32–33. 
9  Por. idem, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 192. 

10  Por. ibidem; B. Ogrodnik, Ingarden..., s. 28; idem, Ontologia..., s. 20; A. Mordka, Przed-
miot i sposób istnienia..., s. 67; F. Kobiela, Filozofia czasu Romana Ingardena..., s. 173. 

11  Niektóre znaleźć można w książce Włodzimierza Zięby, Ontologiczne modele tożsamości 
osobowej. Symplicyzm Romana Ingardena i redukcjonizm Dereka Parfita, UR, Rzeszów 2021, 
ss. 145–146.

12  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 193. 
13  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. II, cz. 1, wyd. III, s. 462. Por. J. Hartman, 

Sposób istnienia rzeczy materialnej…, s. 93; K. Okopień, Uprzedmiotowienie. Krytyka ontologii 
Romana Ingardena, WFiS UW, Warszawa 1997, ss. 72–73. 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 115

zakończenia się procesu. Z tych względów proces, w odróżnieniu od zdarzenia, nie 
może dokonać się w jednej chwili, jednym „teraz”. „Rozpościerając się w czasie, 
proces rozgrywa się. Całość faz, gotowa po rozegraniu się procesu, składa się z faz 
jako ze swych potencjalnych części”14.

Proces zaś jako podmiot własności konstytuujący się w czasie jego dokonywania 
się cechuje się tym, że wyłanianie się każdej jego fazy wiąże się z przemijaniem 
poprzednich. „To ciągłe przemijanie faz stanowi ich szczególny sposób istnienia”15. 
Czasowość procesu Ingarden określa poprzez następujące momenty: (1) Wyłącznie 
jedna faza procesu jako całości jest aktualna. (2) W czasie trwania procesu aktualna 
staje się coraz to nowa jego faza. (3) W sposób ciągły następuje przechodzenie 
aktualności z ustępującej fazy na nadpływającą fazę. (4) W momencie rozgrywania 
się aktualnej, fazy nie są aktualne, o tyle też nie istnieją fazy od niej wcześniejsze 
oraz późniejsze. (5) Aktualność ostatniej fazy procesu równoznaczna jest z jego 
przeminięciem16.

W zależności od tego, które z sygnalizowanych wyżej dwóch doświadczeń 
czasu jest trafne, zmieni się sposób istnienia procesu jako całości faz. Tylko dru-
gie doświadczenie czasu pozwala ująć proces jako wzrastającą w sposób ciągły 
całość przemijających faz dziania się czegoś. W tym doświadczeniu czasu to, co 
teraźniejsze, poprzez aktualność różni się tak od tego, co przeszłe (przeszłości), jak 
i od tego, co przyszłe (przyszłości). To, co przeszłe, utraciło już fazę aktualności, 
którą niegdyś, będąc teraźniejszym, posiadało, zaś to, co przyszłe, jeszcze nie 
osiągnęło fazy aktualności, nie stało się jeszcze faktem. Zatem to zaktualizowanie, 
urzeczywistnienie sprawia, że coś staje się przeszłe, lecz nie każde bycie aktualnym 
prowadzi do przemijania. 

Przemijanie jako sposób istnienia polega nie tylko na tym, że w miejscu tego, co właśnie 
było teraźniejsze, co innego staje się teraźniejsze i aktualne, lecz przede wszystkim na 
tym, że dokonuje się ciągłe przemienianie się aktualności tego, co teraźniejsze, w owo 
zagadkowe „nie-bycie-już-więcej-teraźniejszym” przy równoczesnym utrzymywaniu 
się w jakiś sposób w bycie w przeszłości jako coś przeszłego17.

Przemijanie to zatem utrata aktualności, przechodzenie tego, co teraźniejsze 
w bycie już nie-teraźniejszym, aczkolwiek nie jest to równoznaczne z zupełnym 
unicestwieniem (utratą sposobu bycia). Owa przemiana, jak twierdzi Ingarden, 
wyraża najgłębiej problem istnienia w czasie. Nie jest ona jednak czymś przypad-
kowym, lecz ściśle oddaje swego rodzaju niedoskonałość bytu w czasie, tj. jego 
niemożliwość trwania w aktualności bez popadnięcia w przeszłość.

14  R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 194.
15  Ibidem.
16  Por. ibidem, ss. 194–195. 
17  R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 197. 



116	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

To, co aktualne, charakteryzuje się według Ingardena bezpośrednią aktywnością 
czy – inaczej – działaniowością18. To, co istnieje aktualnie, jest aktywne, twórcze, 
może sobą wygenerować inny byt o różnej formie (np. zdarzenie wyłania z siebie 
inne zdarzenie lub nowy proces, faza procesu wyłania z siebie inną fazę procesu). 
Za sprawą działaniowości to, co aktualne może występować w ramach związków 
przyczynowo-skutkowych.

Ingarden w istnieniu w teraźniejszości upatruje „dopełnienia” istnienia, w takim 
sensie, w jakim to, co przyszłe, kiedyś wypełni się. Aktualizowanie się tego, co 
przyszłe, w teraźniejszości to przemiana niesamoistności w samoistność, imma-
nencja określających je jakości, aktywność (działaniowość), a także szczególna 
„pełnia” bytu, efektywność zarówno co do formy, jak i materialnego uposażenia 
(tego, czym się jest oraz tego, jakim się jest)19. I chociaż owa pełnia bytu (in actu 
esse) może być niezupełna i niezwłocznie utracona, to jednak jest dla przedmiotu 
istniejącego w czasie pewną egzystencjalną i materialną kulminacją nieosiągalną 
w żadnej innej postaci. Z tego wynika niepowracalność zdarzeń i procesów.

Wszystko to, co przeszłe, jest radykalnie nieobecne w każdej nowej teraźniej-
szości i nie jest tego w stanie zmienić nawet najbardziej wiarygodne przypomnienie. 
To, co przeszłe w wymiarze ontycznym przeminęło nieodwołalnie, a co więcej, 
z każdą następną teraźniejszością coraz bardziej pogrąża się w przeszłości. Istnieje 
jednak, jak to Ingarden obrazuje, na swój szczególny, istotnie wyblakły sposób. 
To pogrążanie się tego, co przeszłe w mroku czy cieniu istnienia wynika stąd, że 
pewien pochodzący od niego, bezpośrednio, a później tylko pośrednio, przedmiot 
aktualny jest właśnie teraźniejszy (in actu est). Zatem to, co przeszłe, jako rady-
kalnie transcendentne w stosunku do wyposażonego w aktywność bytu aktualnego, 
pozostaje w obrębie tego, co istnieje, za sprawą bycia źródłem egzystencjalnym 
(sprawcą) bytu teraźniejszego. Taki sposób istnienia Ingarden nazywa wstecznie 
pochodnym czy wtórnie pochodnym, gdyż nadal istnieje, lecz jedynie za sprawą 
pewnego od niego późniejszego bytu aktualnego20. Ów sposób istnienia charaktery-
zuje się pośredniością, istnieniem niejako z łaski czegoś. Toteż bytowa pochodność 
z czasem staje się coraz bardziej pośrednia względem tego, co istnieje w teraź-
niejszości. Za tym też idzie słabnąca nośność istnienia tego, co przeszłe. Wraz 
ze wzrostem dystansu czasowego tego, co bytowo postaktualne, od istniejących 
w teraźniejszości bytów aktualnych, a co za tym idzie – narastaniem pośredniości 
oraz malejącej ilości jego śladów w teraźniejszości, taki byt postaktualny ulega 
unicestwieniu. „Stopniowo tym bardziej i tym głębiej tonie ono w bezdennej głębi 
«z a m a r ł e j» przeszłości, im mniej «śladów» przeszłości jest w teraźniejszości”21. 

18  Lecz nie tylko to, co teraźniejsze, charakteryzuje się działaniowością, działać bowiem 
może i to, co przeszłe, co widoczne jest szczególnie w życiu ludzkim. Por. ibidem, ss. 198–201. 

19  Por. ibidem, s. 195; J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy materialnej…, ss. 104–105. 
20  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, ss. 201–202. 
21  Ibidem, s. 202. Por. także: J. Wojtysiak, Czy Roman Ingarden istnieje w roku 1993?, w: 

Spór o Ingardena, s. 37; P. Błaszczyk, Ingarden o czasie, cz. I, s. 52. 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 117

Nadto owa pochodność może być w różnym stopniu bliska i ścisła, a z tego wynika, 
że temu, co przeszłe przysługują różne stopnie intensywności istnienia.

Stopień istnienia u Ingardena uzależniony jest od liczby związków tego, co 
minione, z tym, co teraźniejsze. Największa intensywność istnienia charakte-
ryzuje to, co właśnie minęło, a wraz z kurczeniem się śladów istnienia tego, co 
przeszłe, w tym, co teraźniejsze, maleje też stopień intensywności istnienia, aż do 
zupełnego zaniku egzystencjalnego tego, co przeszłe, gdyż począwszy od pewnej 
teraźniejszości, nie pozostawia ono już żadnych śladów swego minionego istnienia. 
Ingarden nie rozstrzyga jednak, czy to, co niegdyś było teraźniejsze, a teraz jest 
przeszłe, może kiedykolwiek zupełnie zaniknąć, czy jego miniona aktualność nawet 
wówczas, gdy już nie pozostawia żadnych śladów jego istnienia, nie zapewnia mu 
pewnego minimalnego choćby stopnia intensywności istnienia22.

Jednak według Ingardena proces to nie tylko całość faz. Oprócz niej w procesie 
da się wyróżnić niejako drugą jego stronę, tj. konstytuujący się wraz z przebiegiem 
procesu specyficzny przedmiot czasowy jako podmiot osobnych własności. Jego 
sposób istnienia różni się znacząco od sposobu istnienia procesu jako całości jego 
faz. Bycie procesu jako podmiotu własności polega na stawaniu się jego samego: 
„Sposób istnienia procesu jest stawaniem się, które opiera się na przemijaniu jego 
faz i na wzrastaniu ich całości”23. Owo stawanie się ugruntowane jest w stałym 
przemijaniu wszystkich faz procesu. Tenże przedmiot czasowy, tj. określony pod-
miot własności, pełną określoność zyskuje wraz z przeminięciem ostatniej chwili 
dziejącego się procesu, jego zanikającej właśnie ostatniej fazy. Dopiero wraz z jej 
wypełnieniem podmiot własności procesu zostaje w pełni ukonstytuowany, chociaż 
ów proces konstytucji podmiotu własności, tj. wyposażania go w coraz to nowe 
własności, trwa od samego początku procesu.

Wraz z pierwszą fazą procesu wyłania się więc jego druga strona, tj. podmiot 
własności, początkowo zupełnie nieokreślony, aczkolwiek od samego początku 
rozgrywania się faz piętnowany własnościami charakterystycznymi dla niego jako 
procesu w ogóle. Toteż przemijaniu faz procesu paralelnie towarzyszy stawanie się 
indywidualnego, tak a tak wyposażonego własnościami procesu-podmiotu24. Z tego 
wynika charakterystyczne dla procesu jako przedmiotu czasowego niedopełnienie 
w trakcie jego przebiegu. Pełnię własności proces osiąga dopiero wraz z ostatnią 
fazą, której przeminięcie jest równoznaczne z utratą aktualności. Zatem pełna 
konstytucja procesu jako podmiotu własności to całkowite przeminięcie procesu 
jako takiego, który dłużej już nie może trwać. Inaczej mówiąc, proces osiąga pełnię 

22  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 203. 
23  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. II, cz. 1, wyd. III, s. 462. 
24  Por. idem, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 205; A. Mordka, Przedmiot i sposób 

istnienia..., s. 199; J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy materialnej…, s. 93; K. Okopień, Uprzed-
miotowienie..., ss. 72–73. 



118	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

swych własności wraz z momentem swego zupełnego przeminięcia, gdy występuje 
jedynie jako byt postaktualny25.

Kształtowanie się (konstytuowanie się) przedmiotu-procesu na podstawie prze-
biegu poszczególnych faz ujawnia obecność tego, co przeszłe, w teraźniejszości. 
Polega to na tym, że własności mają podstawę w minionych już fazach procesu, 
zaś w pełni wyłaniają się (konstytuują się) w teraźniejszości i to przez nie minione 
fazy procesu nadal istnieją w teraźniejszości. Z tego względu sposób istnienia pro-
cesu jest specyficzny i nie przenosi się na żaden inny typ przedmiotów czasowych. 
Jego specyfika polega na ścisłym związku dwu stron procesu, nazywanych przez 
Ingardena także sposobami istnienia, tj. całości jego faz oraz procesu-przedmiotu. 
Specyfiką istnienia procesu jest zatem to, że przebieg oraz przemijanie faz stanowią 
podstawę stawania się procesu jako podmiotu własności26.

4. Przedmioty trwające w czasie jako nośniki zdarzeń i procesów

Podobnie jak w przypadku procesów charakterystykę przedmiotów trwających 
w czasie Ingarden rozpoczyna od wskazania przykładów. Egzemplarzami przed-
miotów trwających w czasie są rzeczy (np. kamień, dom) i istoty żywe (zwierzę, 
człowiek). Przedmioty trwające w czasie, ale i procesy różnią się od zdarzeń tym, że 
transcendują (są w stanie przetrwać) poszczególne chwile (teraźniejszość), w któ-
rych realizuje się byt zdarzeń. Niemniej sposób trwania w czasie przedmiotu różni 
go znacząco od procesu. Przerwanie poszczególnych teraźniejszości w przypadku 
procesu polega na przechodzeniu jego aktualnej fazy w następującą po niej – nową, 
lecz też nie całkiem od niej odgraniczoną. W ten oto sposób proces dyskretnie 
rozciąga się w czasie. Przedmiot zaś trwający w czasie pozostaje ten sam w cza-
sie, tj. w każdym swoim momencie istnienia czy interwale czasowym jest w pełni 
obecny, w ten zaś sposób wykracza poza poszczególne chwile swego istnienia27.

Ingarden twierdzi, że to, co nowe w poszczególnych chwilach istnienia przed-
miotu, to albo zachodzące w nim procesy, albo zdarzenia. Tak procesy, jak i zda-
rzenia mogą wywołać w przedmiotach nowe własności, a nawet całe ich zespoły. 
Przedmiot trwający w czasie, w odróżnieniu od procesów (w sensie podmiotów 
własności), nie staje się w czasie, lecz istnieje od pierwszej chwili swej egzystencji 
już jako przedmiot w pełni ukonstytuowany. Sposób istnienia procesu to nieustan-
ne stawanie się i przemijanie jego aktualnych faz, natomiast przedmiot trwający 
w czasie pomimo licznych dokonujących się w jego wnętrzu, jak i otoczeniu zmian 
(zdarzeń i procesów) nieprzerwanie pozostanie ten sam w czasie28. Przedmiot 

25  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 206; P. Błaszczyk, Ingarden 
o czasie, cz. II, „Kwartalnik Filozoficzny” 1996, t. XXIV, z. 4, s. 128. 

26  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 206. 
27  Ibidem, s. 208. 
28  Por. ibidem; J. Dębowski, Zdarzenia, procesy i przedmioty..., s. 103; J. Hartman, Sposób 

istnienia rzeczy materialnej…, ss. 98–100. Trudności w efektywnym rozróżnieniu procesów 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 119

trwający w czasie różni się także od charakterystycznej dla procesu dwustronności 
i sposobu istnienia. O ile w przypadku procesu spełniające się w kolejnych inter-
wałach czasu jego poszczególne fazy (jedna strona procesu) konstytuują go, zaś 
z drugiej strony stanowią podstawę bytową dla procesu jako przedmiotu (druga 
strona procesu), to żadnych analogii nie znajdziemy w przypadku przedmiotów 
trwających w czasie. Przedmioty trwające w czasie nie posiadają żadnych części 
czasowych, a w każdej swej teraźniejszości istnieją jako zwarta całość, czego nie 
można powiedzieć o procesie29. Także inaczej niż procesy nie potrzebują swej 
podstawy bytowej w żadnej całości faz. To przedmioty trwające w czasie stanowią 
podstawę procesów. One też zarówno pod względem formalnym, jak i materialnym 
zawierają część warunków dla rozegrania się procesu. Od strony formalnej bez 
przedmiotu trwającego w czasie żadna całość faz procesu nie mogłaby się rozegrać. 
Strona materialna przedmiotu, tj. jego własności, determinuje zaś rodzaj procesu 
oraz różne własności jego przebiegu30. Niemniej przedmiot, który jest nośnikiem 
pewnego procesu, nie przestaje przy tym być podmiotem swoich własności, 
a zarazem nie staje się podmiotem własności procesu. Przez to, że procesy mogą 
przebiegać wyłącznie w przedmiotach, nie następuje jednak przeniesienie własności 
procesu na własności przedmiotu – i na odwrót31. Odrębność przedmiotowa z jednej 
strony, zaś odrębność własności z drugiej strony zostają zachowane. Aczkolwiek 
nosiciel poprzez zachodzące w nim procesy nabywa pewnych pochodnych własno-
ści. Procesy także, łącząc przedmioty w pewną całość wyższego rzędu, wyposażają 
je w nowe własności, lecz nie usuwają przy tym ich odrębności i indywidualności. 
Procesy z racji tego, że do spełnienia wymagają czasu, pociągają za sobą istnienie 
odpowiednich nośników, tj. trwających w czasie przedmiotów – fazy przebiegu 
procesu wymagają interwału czasowego, zaś jego ścisły związek ze swym nosi-
cielem domaga się, żeby i przedmiot, w którym się dokonuje, trwał w czasie32.

Ingarden sprzeciwia się tradycji filozoficznej od Heraklita aż po Bergsona, 
która uważała, że procesy są tym, co pierwotne i co stanowi podstawę bytową 
dla wszystkiego, co jest. Co więcej, zbędność procesów dla trwania przedmiotów 
w czasie świadczy według Ingardena o pierwszeństwie (wyższości) egzystencjalnej 
przedmiotów trwających w czasie nad procesami. Polega ona na tym, że proce-
sy są bytowo zależne, a nawet niesamodzielne wobec przedmiotów trwających 
w czasie, w których się dokonują. Przedmioty trwające w czasie są ich nosicielami, 
substratami33.

od przedmiotów trwających w czasie pokazuje Kąkol, Ingardenowska koncepcja czasu..., 
ss. 124–127. 

29  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. II, cz. 1, wyd. III, s. 407. 
30  Por. ibidem, ss. 408–409. 
31  Por. ibidem, ss. 409, 413. 
32  Por. ibidem, s. 413. 
33  Por. ibidem, s. 412.



120	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

Ingarden twierdzi, że warunkiem jednolitej zmiany jest tożsamość nosiciela pro-
cesu. Natomiast przedmioty trwające w czasie do tego, by istnieć, już nie wymagają 
analogicznych jak w przypadku procesów, różnych przy tym od siebie nośników. 
Pod względem formalnym i egzystencjalnym nie wymagają też zachodzenia ja-
kichkolwiek procesów. Ich zmiana wynika wyłącznie z materialnego uposażenia. 
Trwanie w czasie to nie proces, lecz sposób istnienia takiego przedmiotu34.

Przedmiot trwający w czasie zatem jest jeden i ten sam mimo upływu czasu, 
bezpowrotnie utraconych już minionych teraźniejszości, przez które przechodził, 
jak i tych przyszłych, w których się jeszcze znajdzie, i zachodzących w nim lub 
z nim powiązanych procesów i zdarzeń. Co jednak sprawia, że przedmiot trwa-
jący w czasie, mimo upływu czasu i destrukcyjnych skutków z tym związanych, 
zachowuje tożsamość? Ingarden odpowiada, że przedmiot trwający w czasie 
jedynie przechodzi przez aktualność coraz to nowych chwil, lecz w odróżnieniu 
od procesu nie jest w tychże teraźniejszościach obecny w sposób niepełny, tylko 
częścią samego siebie, lecz w całym zasięgu swego bytu116. Ingarden sądzi, że 
przedmiot trwający w czasie niejako cały od razu wstępuje w byt i związaną 
z jego istnieniem aktualność, a w pewnym momencie analogicznie cały opuszcza 
teraźniejszość i byt35. To, że przemija, nie wynika z natury przedmiotu trwającego 
w czasie, gdyż ten mógłby nigdy nie utracić aktualności i nie popaść w przeszłość, 
lecz z niedoskonałości czy ułomności jego materialnego uposażenia.

Według Ingardena związek zmiennego przedmiotu trwającego w czasie z upły-
wem czasu jest dwojaki: (1) upływowi czasu podlegają dokonujące się w przed-
miocie zdarzenia i procesy, i to one sprawiają, że destrukcji i wymianie ulegają 
niektóre jego własności; (2) utrata pewnych własności to nic innego jak przemiana 
z aktualności w nieaktualność przeszłości121.

Zmiany zachodzące w przedmiocie trwającym w czasie Ingarden wyjaśnia 
poprzez dystynkcję między zmieniającym się przedmiotem a jego stanem36. Wła-
sności przedmiotu wygenerowane w nim przez jakiś proces i przysługujące mu 
w pewnym interwale czasu Ingarden określa mianem stanu przedmiotu. Stan może 
być relatywnie trwały. Jednak w pewnej chwili przemija, a zastępuje go stan inny. 
Wymieniające się stany przedmiotu, rzecz jasna, nie mogą jednocześnie współ-
występować w tym samym przedmiocie. To rozróżnienie przedmiotu i jego stanu 
pozwala zrozumieć, jak możliwe jest to, że przedmiot ulega zmianom, a mimo to 
zachowuje w czasie tożsamość. „Przedmiot pozostaje wprawdzie wówczas ten sam 
podczas dokonujących się zmian, przyjmuje jednak podczas swego istnienia po 
kolei różne stany. On sam pozostaje wciąż – tzn. w coraz to nowych teraźniejszo-
ściach – aktualny, zaś stany jego przechodzą z aktualności danej teraźniejszości 

34  Por. idem, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, ss. 210–211. 
35  Por. ibidem, ss. 212–213. 
36  Por. ibidem, s. 215; J. Dębowski, Zdarzenia, procesy i przedmioty..., ss. 106–107; B. Ogrod-

nik, Ingarden..., ss. 56–57. 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 121

w sposób istnienia przeszłości”37. Skutkuje to tym, że przedmiot nie może w czasie 
swego istnienia posiadać wszystkich własności, które kiedykolwiek posiadał, gdyż 
wraz z przemijaniem stanów traci też należące do nich własności, zachowuje zaś 
tylko te, które są niezbędne dla zachodzenia zmiennych stanów.

Ingarden jednak nie chce utożsamić wszystkich własności przedmiotu z własno-
ściami stanów przedmiotu, gdyż prowadzić to będzie do zamazania różnicy między 
przedmiotem trwającym w czasie a procesem – z jednej strony, zaś z drugiej – do 
utożsamienia bytu przedmiotu trwającego w czasie z wielością stanów albo też prze-
chodzeniem ze stanu w stan, to zaś nie jest niczym innym jak złożonym procesem, 
którego istnienie jest przemijaniem38. Zatem możliwość przedmiotu trwającego 
w czasie nakazuje wykluczyć utożsamienie go z wielością następujących po sobie 
zdarzeń, które jednocześnie stanowiłyby jeden identyczny w czasie przedmiot.

Stan jednak nie obejmuje ogółu własności przedmiotu, lecz jedynie te wytwo-
rzone w wyniku pewnego procesu. To, czego nie obejmuje sobą stan, to trwały ze-
spół własności przedmiotu. Według Ingardena zachowuje on tożsamość w czasie39. 
Jest jeden i ten sam i przezwycięża czas oraz zachodzące w danym przedmiocie 
procesy (utrzymuje się w czasie) jako identyczny. Czas nie jest już destrukcyjny, 
a przechodzenie z teraźniejszości w nową teraźniejszość nie niweczy identyczności 
zespołu własności: „Zespół ów utrzymuje się w toku czasu jako identyczne jądro 
przedmiotu trwającego w czasie”40.

Powyższa charakterystyka w pełni oddaje naturę przedmiotu niezmiennego lub 
niepodlegającego zmianom w czasie, który przechodzi przez kolejne teraźniejszości 
bezwzględnie ten sam, w żadnym sensie nie przemija. Jeśli ulega zniszczeniu, to 
jednorazowo i natychmiast, wyłącznie za sprawą czynników zewnętrznych. Wtedy 
też traci aktualność i istnieje już jako to, co przeszłe. Nie podlega żadnym procesom 
ani zdarzeniom. Jest systemem zamkniętym w stosunku do otaczającego go świa-
ta. Według Ingardena to samo można powiedzieć o trwałym rdzeniu przedmiotu 
trwającego w czasie41. Co istotne, Ingarden twierdzi, że granice niezmiennego 
rdzenia przedmiotu nie muszą być przez cały czas jego istnienia te same. Jako 
zmienne nie powodują tego, że rdzeń oddzielony jest jakąś wyraźną granicą od 
reszty przedmiotu, tak jak przedmiot bezwzględnie niezmienny izolowany jest od 
otaczającego go świata. Zmienność granic rdzenia przedmiotu trwającego w czasie 
nie może jednak skutkować naruszeniem zawartości samego jego rdzenia. Wraz 
z momentem zmian, które ogarniają ów bezwzględnie niezmienny rdzeń, dokonuje 
się nieodwracalna destrukcja przedmiotu. Lecz wraz z utratą aktualności swego 
bytu, poprzez oddziaływania na inne przedmioty (pozostawianie po sobie śladów), 

37  R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 215. 
38  Por. ibidem, ss. 215–216. 
39  Por. ibidem, ss. 217–218.  
40  Ibidem, s. 218.
41  Por. ibidem; J. Dębowski, Zdarzenia, procesy i przedmioty..., s. 109. 



122	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

istnieje odtąd jako byt wstecznie pochodny o rozmaitym stopniu intensywności 
bytowej42.

Mimo nieustannej wymiany własności w ciągu życia istot żywych Ingarden 
akcentuje związki i porządek, według którego owe zmiany zachodzą, a co ma być 
podstawą wnioskowania o istnieniu trwałej specyficznej dla danego indywiduum 
istoty (natury), stanowiącej podłoże dokonujących się w nim zmian (procesów). 
Ścisła regularność i określony porządek procesów i zdarzeń zachodzi w danym 
indywiduum żywym, w tym i osobie, a to nic innego jak identyczna w czasie, będąca 
podłożem wszelkich zmian i procesów indywidualna istota. Owa istota wskazuje 
na „pewien typowy rys wszystkich życiowo ważnych, a dla danego osobowego 
indywiduum istotnych sposobów zachowania się”43. Ten spójny i trwały wzorzec 
zachowań to „pewna określona, jedna i w ciągu życia całego ta sama osobowość 
i jeden i ten sam wciąż powtarzający się sposób, w jaki dane indywiduum rozwiązu-
je bardzo różnorodne zagadnienia życiowe, częstokroć w całkiem przeciwstawnych 
sobie położeniach”44.

Ingarden jednak twierdzi, że tenże istotny rdzeń indywiduum żywego nie 
koliduje z występującymi w nim, a będącymi następstwami procesów, zespołami 
własności i stanów ani też z budującymi się na jego podłożu procesów jako przed-
miotów. Efektem tego jest warstwowa budowa indywiduum, w której powstałe 
w ciągu życia warstwy górne są wtórne i uwarunkowane przez rdzeń indywiduum. 
Z czasem podlegają także zniszczeniu, podczas gdy „kryjący się poza nimi rdzeń 
człowieka trwa przez całe życie”45, a nadto pełni mniej lub bardziej kierowniczą 
rolę w życiu indywiduum. Ostateczny kres istnienia indywiduum następuje wraz 
z rozpadem i całkowitą destrukcją tegoż rdzenia.

W celu odparcia zarzutu, że w toku życia indywiduum żywego wszystko ule-
ga zmianom, a samo takie indywiduum konstytuuje się niczym proces w trakcie 
swego aktualnego istnienia, Ingarden wprowadza rozróżnienie między statyczną 
a dynamiczną tożsamością. Tożsamość jest statyczna, gdy jest coś w przedmiocie 
radykalnie niezmiennego („pewien moment przedmiotowy występuje w przed-
miocie w doskonałej niezmienności swego jakościowego określenia”46). Z tożsa-
mością dynamiczną mamy zaś do czynienia wówczas, gdy przedmiot dysponuje 
czymś w sobie, co jedynie zmienia stopień swego zrealizowania, co się ucieleśnia 
i odcieleśnia („występuje tam, gdzie jakościowe określenie pewnego momentu 
przedmiotowego ulega wprawdzie pewnej zmianie, ale zmiana ta dotyczy jedynie 
sposobu i stopnia doskonałości jego bytowego i zjawiskowego występowania, 

42  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 219. 
43  Ibidem, s. 222.
44  Por. ibidem. 
45  Ibidem, s. 223.
46  Ibidem, s. 224.



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 123

ucieleśniania w całości owego momentu”47). Ingarden przybliża to w taki sposób, 
że jest coś w przedmiocie, czego jakościowe określenie początkowo ujawnia się 
w szczątkowej postaci, następnie uwyraźnia się coraz bardziej, aż osiąga pełne 
rozwinięcie i ucieleśnienie (albo odcieleśnienie). Zatem tożsamość dynamiczna 
to nic innego jak stopień nasycenia i zrealizowania „tego samego czynnika jako-
ściowego”, wariacje tego samego48. Może on być rozwojowy – aż do zupełnego 
ucieleśnienia, lub regresywny – aż do zupełnego zaniku.

Wyższy stopień ucieleśnienia określenia jakościowego w przedmiocie mani-
festuje się tym, że coś, co początkowo było mgliste i nieskrystalizowane, staje się 
bardziej zróżnicowane, rozwinięte i dojrzałe, lecz jest tym samym, a nie czymś 
zasadniczo nowym. Rozwój indywiduum żywego, w tym i człowieka, nakiero-
wany jest na zupełne ucieleśnienie i wyrazistość pewnej jakości albo ich zespołu 
w przedmiocie. Bez względu jednak na ów proces to, co zmienia stopień uciele-
śnienia i wyrazistości, jest tym samym.

W świetle powyższej dystynkcji indywiduum żywe, w tym i osoba ludzka, 
w ciągu rozlicznych zmian, jakie zachodzą w ciągu życia, zachowuje tożsamość 
w czasie, pod warunkiem że „jego indywidualna natura konstytutywna zachowuje 
co najmniej dynamiczną tożsamość swego jakościowego określenia”49. Dynamiczna 
tożsamość indywidualnej natury konstytutywnej żywego indywiduum to w ujęciu 
Ingardena jakościowe określenie istotnego rdzenia przedmiotu. Zachowując toż-
samość (pozostając tą samą) przez całe życie, natura konstytutywna indywiduum 
żywego nie jest kształtowana (konstytuowana), gdyż w każdym momencie jego 
istnienia nierozerwalnie i nieprzerwanie występuje w nim.

Sposób istnienia indywiduum żywego (osoby) to zatem niezawisłość trwania 
jego natury i indywidualnej istoty oraz częściowa zależność od otaczającego go 
świata50. Toteż jest owo indywiduum zarazem częściowo niezależne od czasu, 
a częściowo czasowi podległe. Jest zatem szczególnym zespoleniem trwania 
(istotnego rdzenia rzeczy) i przemijania (jej stanów i procesów). Przez to jego 
istnienie aktualne nieustannie znajduje się w chwiejnej równowadze. Będąca 
trwałym podłożem jego rdzenna istota jest ciągle zagrożona przez przemijającą 
i współwarunkowaną przez otoczenie warstwę wierzchnią jego własności. Naru-
szenie przewagi istoty rdzennej uruchamia proces rozkładu indywiduum i prowadzi 
do kresu jego egzystencji aktualnej.

47  Ibidem; A. Półtawski, Roman Ingarden – metafizyk wolności, w: W kręgu filozofii Romana 
Ingardena, red. W. Stróżewski, A. Węgrzecki, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa–Kra-
ków 1995, s. 144. 

48  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 224; K. Okopień, Uprzedmio-
towienie..., s. 78; M. Smolak, Filozofia człowieka u Romana Ingardena, UJ, Kraków 2003, 
ss. 30, 37.

49  R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 225.
50  Por. ibidem, s. 227. 



124	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

Dopełnieniem sposobu istnienia indywiduum żywego jest to, że podobnie jak 
wszystkie przedmioty trwające w czasie transcenduje ono aktualność coraz to 
nowej teraźniejszości. Jego istnienie jest zawsze ograniczone do aktualności jed-
nej teraźniejszości, przez co egzystuje szczelinowo między otchłaniami niebytu. 
„Aktualność ich istnienia stanowi zawsze tylko jakby pewną wąską szczelinę”51. 
Wykraczanie poza aktualność teraźniejszości wiąże się ze wsteczną pochodnością 
ich przeszłości oraz anonsującą się dopiero przyszłością. Szczelinowość jako spo-
sób istnienia52 charakteryzuje jednak nie tylko indywiduum żywe, ale też wszelki 
byt czasowo rozciągły (każdy przedmiot trwający w czasie). W przypadku indy-
widuum żywego dokonuje się jednak modyfikacja szczelinowości pozwalająca 
mu na wspomniane powyżej wykraczanie poza aktualność każdorazowej jego 
teraźniejszości, która odciska piętno na jego teraźniejszości.

Aktualność indywiduum żywego zawiera w sobie według Ingardena ślady 
dawnych walk z otoczeniem oraz pełen sensu charakterystyczny dla niego sposób 
jego reagowania na zagrażające jego egzystencji procesy, przez co w „pewnym 
stopniu” twórczo odbudowuje jego wewnętrzną strukturę. Na tym polega jedność 
zawartości tak aktualnego stanu indywiduum żywego, jak i jego całej egzystencji 
rozpiętej w czasie. Owa jedność scala przeszłość indywiduum z jego aktualnością 
oraz zwiększa stopień intensywności jej wstecznej pochodności, przez co w pew-
nych granicach zaciera różnicę między wstecznie pochodnym bytem przeszłości 
a aktualnością każdorazowej teraźniejszości. To rozszerzanie aktualności także na 
przeszłość nazywa Ingarden jednak pozorem, gdyż to, co minione, utraciło swą 
aktualność bezpowrotnie. 

Lecz pozorne rozszerzanie aktualności indywiduum żywego występuje mimo to w tym, 
że to, co z jego istoty w teraźniejszości istnieje, jest w ścisłym tego słowa znaczeniu 
i w całej swej rdzennej istocie identyczne z tym, co „jako trwałe lub choćby relatyw-
nie trwałe” w ciągu jego życia w nim istniało „od początku lub powstało i jeszcze się 
zachowało”53.

Chociaż sensowna jedność aktualności indywiduum z całą rozciągłością jego 
czasowego bytu pokazuje wyższość tego, co trwałe w indywiduum żywym, nad 
zmiennością jego stanów wytwarzanych przez procesy i zdarzenia, również te 
pochodzące ze świata zewnętrznego, to nie usuwa jednak jego ułomności (krucho-

51  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 229. Według Filipa Kobieli 
szczelinowość wyraża pewien kwant trwania aktualności przedmiotu i dlatego może być zmien-
na i stopniowalna. Por. idem, Problem szczelinowości w fenomenologii Romana Ingardena, w: 
W kręgu myśli Romana Ingardena, red. A. Węgrzecki, WAM, Kraków 2011, s. 93. 

52  Na niekonsekwencję w traktowaniu przez Ingardena szczelinowości (raz jako sposobu 
istnienia, a innym razem jako składnika sposobu istnienia) zwraca uwagę F. Kobiela, Problem 
szczelinowości..., s. 97. 

53  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, ss. 230–231. 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 125

ści)54. Ingardenowski moment kruchości to nic innego jak metafizyczna przygod-
ność. Kruchość dotyka bowiem wszystkiego, co może być zniszczone55. Kruchość 
indywiduum żywego ujawnia jednak jego autonomię – to, że jest ośrodkiem siły 
(źródłem aktywnego oporu), twórczo pokonującym zewnętrzne zagrożenia istnie-
nia. Co więcej, Ingarden twierdzi, że kruchość ujawnia się dopiero w takim właśnie 
bycie. Bycie, który oprócz autonomii, oprócz bycia ośrodkiem siły, jest także 
podmiotem rozumianym tu jako zdolność samodzielnego prowadzenia życia56.

W zbiorze indywiduów żywych znajdują się także te żyjące świadomie. One to 
według Ingardena w znakomity sposób przezwyciężają szczelinowość aktualnego 
bytu. Dokonują tego w aktach przypomnienia (retencji) i oczekiwania (protencji)57, 
gdyż w nich wykraczają poza szczelinę swojej każdorazowej teraźniejszości. Akty 
te jednak mają wyłącznie intencjonalny charakter. Jednak nawet to wystarcza, by 
być niejako ponad upływem czasu i przezwyciężać przemiany płynące z bycia 
w czasie oraz ujednolicać indywiduum, jak i wzmacniać jego wewnętrzną strukturę. 
To wykraczanie świadomego indywiduum żywego ponad czas ma sens jedynie 
poznawczy, gdyż ani nie prowadzi do rzeczywistego przezwyciężenia upływu 
czasu, ani nie usuwa kruchości bytu. Ingarden twierdzi, że ją zmniejsza, lecz to 
wydaje się wątpliwe, gdyż kruchość to przecież nic innego jak możliwość utraty 
istnienia (bycia zniszczonym). Akty świadomościowe nie mają jednak takiej mocy, 
by przezwyciężać ontyczne ograniczenia bytów.

Powyższe analizy Ingardenowskich przedmiotów czasowo określonych pokazu-
ją bogactwo pluralistycznej ontologii egzystencjalnej z jednej strony, zaś z drugiej 
ograniczenia redukcjonizmu ontologicznego, tak ewentyzmu, jak i procesualizmu. 
Fenomen bycia w czasie różnicuje się bowiem ze względu na formę przedmiotu 
czasowo określonego, tj. zdarzenia, procesu i przedmiotu trwającego w czasie. 
Zdarzenie jest bytem pozbawionym trwania, istnieje wyłącznie w teraźniejszości. 

54  Por. J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy materialnej…, s. 101; Ł. Wróbel, Hyle i noesis. 
Trzy międzywojenne koncepcje literatury stosowanej, UMK, Toruń 2013, s. 130. Artur Mordka 
twierdzi, że śmierć człowieka nie niweczy jego tożsamości, gdyż człowiek, odchodząc w prze-
szłość, nie przestaje być realny, a jedynie traci aktualność, zachowując przy tym samoistność. 
Zatem istnieje nadal jako w pełni uposażony (jego istota nie uległa rozbiciu). Por. idem, Formalne, 
materialne i egzystencjalne warunki tożsamości bytu ludzkiego. Analiza koncepcji Ingardena, 
w: Tożsamość indywidualna i zbiorowa. Szkice filozoficzne, red. M. Żardecka-Nowak, W.M. 
Nowak, UR, Rzeszów 2004, ss. 43–44.

55  Por. A. Nowak, Ingarden kontra Ingarden. Studium z pogranicza antologii filozoficznej 
semiotyki i teorii wartości, UJ, Kraków 1990, s. 45; F. Kobiela, Filozofia czasu Romana Ingar-
dena..., s. 252; J. Hartman, Sposób istnienia rzeczy materialnej…, s. 101; J. Wojtysiak, O In-
gardenowej i tomistycznej koncepcji bytu, „Kwartalnik Filozoficzny” 1997, t. 25, z. 1, s. 167. 
A. Rosiak, Spór o substancjalizm..., ss. 49–51. 

56  Por. R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 231; J. Dębowski, Zdarzenia, 
procesy i przedmioty..., s. 122; A. Mordka, Przedmiot i sposób istnienia..., s. 74; J. Hartman, 
Sposób istnienia rzeczy materialnej…, s. 101. 

57  Ingarden akty retencji i protencji zacieśnia do zasięgu tzw. żywej teraźniejszości. Por. 
R. Ingarden, Spór o istnienie świata, t. I, wyd. III, s. 232. 



126	 w ł o d z i m i e r z  z i ę b a 	

Istnienie procesu polega na realizowaniu się każdej z jego kolejnych faz. Aktualna 
jest wyłącznie jedna jego faza. Proces istnieje jako przemijanie faz. Przedmiot 
trwający w czasie zaś jest w każdym momencie swego czasowego bycia w pełni 
obecny. Jednocześnie jego tożsamość diachroniczna (w czasie) ma charakter dy-
namiczny, tj. jego natura konstytutywna przybiera różne stopnie nasycenia.

Reasumując, ontologia egzystencjalna ujawnia z jednej strony heterogenicz-
ność przedmiotów istniejących w czasie, zaś z drugiej ich wzajemne powiązania. 
Inaczej mówiąc, nie do utrzymania jest monizm ontyczny – tak pod postacią pro-
cesualizmu, jak i ewentyzmu czy wreszcie reizmu. Zdarzenia i procesy nie mogą 
istnieć bez przedmiotów trwających w czasie. Te ostatnie są ontycznym warunkiem 
koniecznym tych pierwszych. Zdarzenia zaś albo inicjują procesy, albo są tychże 
procesów rezultatem prowadzącym do zaistnienia kolejnych procesów. Procesy 
zaś do swego istnienia wymagają nośnika, czyli przedmiotu trwającego w czasie. 
Niektóre zaś procesy bywają dla przedmiotów trwających w czasie destrukcyjne. 
Dotykając bowiem ontycznej kruchości swoich nośników, prowadzą jednocześnie 
do ich unicestwienia.

Literatura

Błaszczyk P., Ingarden o czasie, cz. I, „Kwartalnik Filozoficzny” 1996, t. XXIV, z. 3.
Błaszczyk P., Ingarden o czasie, cz. II, „Kwartalnik Filozoficzny” 1996, t. XXIV, z. 4. 
Dębowski J., Zdarzenia, procesy i przedmioty trwające w czasie. Romana Ingardena 

ontologia przedmiotów czasowo określonych, w: Podmiot w procesie, red. J. Jusiak, 
J. Mizińska, UMCS, Lublin 1999.

Hartman J., Sposób istnienia rzeczy materialnej według „Sporu o istnienie świata” Romana 
Ingardena, RRR 21, UMCS, Lublin 1993.

Ingarden R., Książeczka o człowieku, słowo wstępne D. Gierulanka, Wydawnictwo Lite-
rackie, Kraków 2003.

Ingarden R., Spór o istnienie świata, t. I: Ontologia egzystencjalna, wyd. III, przygot. 
i przekł. D. Gierulanka, PWN, Warszawa 1987.

Ingarden R., Spór o istnienie świata, t. II: Ontologia formalna, cz. 1: Forma i istota, wyd. III, 
przygot. i przekł. D. Gierulanka, PWN, Warszawa 1987.

Jadacki J.J., Wiedza i istnienie. O poglądach Romana Ingardena – w dziesiątą rocznicę 
śmierci, „Studia Filozoficzne” 1980, nr 6. 

Judycki S., Idea idealizmu: Kant, Husserl, Ingarden, w: Spór o Ingardena, red. J. Dębowski, 
UMCS, Lublin 1994.

Kąkol T., Ingardenowska koncepcja czasu i procesu a prezentyzm, „Filozofia Nauki” 2013, 
R. XXI, nr 2(82). 

Kobiela F., Filozofia czasu Romana Ingardena. Wobec sporów o zmienność świata, TAiWPN 
Universitas, Kraków 2011.

Kobiela F., Problem szczelinowości w fenomenologii Romana Ingardena, w: W kręgu myśli 
Romana Ingardena, red. A. Węgrzecki, WAM, Kraków. 



	 Istnieć w czasie według Romana Ingardena	 127

Mordka A., Formalne, materialne i egzystencjalne warunki tożsamości bytu ludzkiego. 
Analiza koncepcji Ingardena, w: Tożsamość indywidualna i zbiorowa. Szkice filozoficzne, 
red. M. Żardecka-Nowak, W.M. Nowak, UR, Rzeszów 2004.

Mordka A., Przedmiot i sposób istnienia. Zarys ontologii egzystencjalnej Romana Ingar-
dena, UR, Rzeszów 2002.

Nowak A., Ingarden kontra Ingarden. Studium z pogranicza antologii filozoficznej semiotyki 
i teorii wartości, UJ, Kraków 1990.

Ogrodnik B., Ingarden, Wiedza Powszechna, Warszawa 2000.
Ogrodnik B., Ontologia czasu konkretnego, UŚ, Katowice 1995. 
Okopień K., Uprzedmiotowienie. Krytyka ontologii Romana Ingardena, WFiS UW, War-

szawa 1997. 
Półtawski A., Roman Ingarden – metafizyk wolności, w: W kręgu filozofii Romana Ingardena, 

red. W. Stróżewski, A. Węgrzecki, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa–Kraków 
1995. 

Rosiak M., Spór o substancjalizm. Studia z ontologii Ingardena i metafizyki Whiteheada, 
UŁ, Łódź 2003.

Smolak M., Filozofia człowieka u Romana Ingardena, UJ, Kraków 2003.
Wojtysiak J., Czy Roman Ingarden istnieje w roku 1993?, w: Spór o Ingardena, red. J. Dę-

bowski, UMCS, Lublin 1994.
Wojtysiak Jacek, O Ingardenowej i tomistycznej koncepcji bytu, „Kwartalnik Filozoficzny” 

1997, t. 25, z. 1.
Wróbel Ł., Hyle i noesis. Trzy międzywojenne koncepcje literatury stosowanej, UMK, 

Toruń 2013. 
Zięba W., Ontologiczne modele tożsamości osobowej. Symplicyzm Romana Ingardena 

i redukcjonizm Dereka Parfita, UR, Rzeszów 2021.




