Humaniora. Czasopismo Internetowe
Nr 3(51)/2025, ss. 41-55

JAN JANUSZKIEWICZ

Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
Wydziat Etnolingwistyki
e-mail: jachoo999@gmail.com
https://doi.org/10.14746/h.2025.3.3

Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu
z pespektywy salafizmu

A Dispute Over Interpretation:
A Critique of Sufism from a Salafist Perspective

Abstract. The purpose of this paper will be to compare two extremely opposite movements
within Islam — Sufism and Salafism, and more specifically to analyze one of them from the
perspective of the representatives of the latter. As we shall see, this is essentially a dis-
pute within theological hermeneutics, in which two models of interpretation meet. One
emphasizes the validity of a literal interpretation of the text, while the other emphasizes
an invention-based, spiritual, subjective interpretation. The latter model of interpretation
is appropriate to Sufi mysticism. Defining Sufism and Salafism by contrasting them to
official currents in Islam is not entirely appropriate. In the case of Sufism and Salafism,
we are not dealing with factions of Islam, but with different interpretations of it, since the
difference between them lies not in the difference of professed dogmas, which are fixed and
unchangeable, but in lifestyle and philosophy. It is a clash between orthodox fundamen-
talism and mysticism. I base my work on the fatwas of ‘Abd al-Aziz ibn Baz, a Saudi cleric
and former grand mufti of Saudi Arabia.

Keywords: Sufism, Salafism, hermeneutics, interpretation, fatwa

Stowa kluczowe: sufizm, salafizm, hermeneutyka, interpretacja, fatwa

Wstep

Celem niniejszego artykutu jest poréwnanie dwdéch skrajnie przeciwlegtych ru-
chéw wewnatrz islamu — sufizmu i salafizmu, a doktadniej przeanalizowanie

[ @ @ @ Artykut jest udostepniony na licencji Creative Commons: Uznanie autorstwa — bez utworéw

zaleznych 4.0 Miedzynarodowe, https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/legalcode.



42 JAN JANUSZKIEWICZ

jednego z nich z perspektywy tego drugiego. Jak zobaczymy, chodzi w istocie
o spor w obrebie hermeneutyki teologicznej, w ktérym spotykaja sie ze sobg dwa
modele interpretacji. Jeden podkresla zasadno$¢ interpretacji literalnej tekstu,
drugi — inwencyjnej, duchowej, o charakterze podmiotowym. Ten drugi model
interpretacji wtasciwy jest sufickiemu mistycyzmowi. Niezwykle interesujace jest
to, by zobaczy¢, ze spor hermeneutyczny, o ktérym mowa, znakomicie ugruntowany
juz przeciez we wczesnej filozofii chrzescijanskiej (by przywota¢ w tym miejscu
chocby Orygenesa, a szerzej spér pomiedzy antiochenska szkotg hermeneutyczng
a aleksandryjska)!, a nastepnie rozwijany po dzi$ dzien, ma swdéj odpowiednik
w religii islamu. Spor ten ma swoja wewnetrzng i swoista dynamike, jednak jego
ogo6lne ramy interpretacyjne pozostaja w wyraznej analogii nawet do wspélcze-
snych sporéw o interpretacje.

Zdefiniowanie sufizmu i salafizmu poprzez przeciwstawienie do oficjalnych
nurtéw w islamie nie jest w petlni wiasciwe. W przypadku sufizmu i salafizmu
nie mamy do czynienia z odtamami islamu, a r6zZnymi jego interpretacjami, gdyz
r6znica pomiedzy nimi nie lezy w odmiennosci wyznawanych dogmatéw, ktére
sq state i niezmienne (wiara w jednego Boga, Anioty, w jego Ksiegi, w Prorokow,
w Dzien Ostatni i Przeznaczenie), lecz w stylu zycia i filozofii. Jest to zderzenie
ortodoksyjnego fundamentalizmu z mistycyzmem. Swojq prace opieram na fa-
twach (fatwa — opinia wysokiego uczonego-teologa muzutmanskiego w kwestii
religii lub prawa muzutmanskiego) ‘Abd al-Aziza ibn Baza, saudyjskiego du-
chownego, bylego wielkiego muftiego (mufti — muzulmanski prawnik i teolog
wydajacy oficjalne interpretacje w sprawach zycia panstwowego i prywatnego)
Arabii Saudyjskiej. Jego prace wybralem ze wzgledu na duzy autorytet tego
duchownego w salafickim Srodowisku, na ktére wywarl wpltyw, jego wysoka
pozycje oraz dlatego, zZe jest cztowiekiem wspotczesnym (zm. 1999), dzieki
czemu dysponuje licznymi Zrodtami, jego wypowiedziami — zaréwno pisemnymi,
jak i nagraniami.

! Zob. W.G. Jeanrond, Hermeneutyka teologiczna, thum. M. Borowska, WAM, Krakéw
1999, ss. 30-35. Zob. tez Orygenes, O zasadach, ttum. S. Kalinkowski, WAM, Krakéw 1996.
Tu warto szczegblnie zwréci¢ uwage na rozdziat drugi czesci czwartej, gdzie Orygenes wyraznie
opowiada sie po stronie interpretacji duchowej przeciw dostownej Pisma $w. (ss. 336-353).

2 ‘Warto tu cho¢by przywotac¢ spory pomiedzy hermeneutyka konserwatywna (np. w wyda-
niu Erica D. Hirscha) a nowoczesna (Martin Heidegger, Hans-Georg Gadamer, Paul Ricoeur),
miedzy semiotykami (Umberto Eco) a neopragmatystami (jak Richard Rorty). Zob.: E.D. Hirsch,
Validity in Interpretation, Yale University Press, New Heaven and London 1967; H.-G. Gadamer,
Prawda i metoda, thum. B. Baran, Krakow 1993; U. Eco et al., Interpretacja i nadinterpretacja,
thum. T. Bieron, Znak, Krakow 1996.



Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 43

1. Ogolna charakterystyka sufizmu i salafizmu

a) Czym jest sufizm?

Sufizm jest kierunkiem mistycznym w islamie, ktéry wywodzi sie z ruchu asce-
tycznego majacego swoj poczatek na przetomie VII i VIII wieku naszej ery®. Jest
to ruch przeciwny oficjalnej teologii, zmierzajacej do racjonalizacji wiary i jej
dogmatycznego uporzadkowania.

Termin ,,sufizm” (tasawwuf) jest trudny do zdefiniowania, réwniez dla samych
sufich. Nazwa ta pochodzi od wyrazu siif — ,,welna”, z ktérej wykonane byly stroje
(wlosiennice), ktore nosili asceci ze wzgledu na nieprzyjemne uczucie wywoty-
wane przez zetkniecie materiatu ze skérg. Negatywne doznanie stanowito symbol
ascezy — pokory i odrzucenia $wiata doczesnego. Sufizm pierwotnie popularny
byt gtéwnie wsrod niskich warstw spotecznych i sredniozamoznej ludnosci. Jego
wyznawcy stawiali sobie za cel znalezienie drogi (fariqa) do ponadzmystowego,
intuicyjnego poznania istoty Boga oraz zjednoczenia sie z nim (tzw. rozptyniecie
sie w Bogu — fana’)*. Asceza byta gltdéwnym srodkiem do osiggniecia tego celu,
a praktyki ascetyczne roznity sie w zaleznosSci od stosowanych metod i technik.
Pierwsi sufi byli samotnikami i pustelnikami zyjacymi poza nawiasem spoteczen-
stwa. Samoumartwianie sie i odrzucenie doczesnych przyjemnosci Swiata wyrazata
maksyma ,,mato jedzenia, mato spania i mato méwienia” (qillat at-ta‘am, gillat
al-manam wa qillat al-kalam). Nakazywata to idea polegania na Bozej opatrznosci,
w mysl ktorej cztowiek potrzebuje tylko tyle Srodkéw do zycia, ile wystarcza, zeby
moc przezy¢. Silnie akcentowano mistyczng mitos¢ do Boga. Sufizm oraz jego
doktryny znajdowaty sie pod duzym wptywem réznych filozofii i religii niemuzul-
manskich (buddyzm, chrzescijanstwo, manicheizm), w zaleznosci od terytorium, na
jakim przebywali jego uczeni i wyznawcy. Za tworce sufizmu uwaza sie irackiego
teologa, Al-Hasana z Al-Bas ry (zm. 728).

Sufizm poczatkowo nalezacy do sunnickiego odtamu islamu szybko sie roz-
przestrzeniat i przyjeta go rowniez czes¢ szyitow. Wywart ogromny wpltyw na
literature arabska, perska i turecka, a takze na rozwdj filozofii muzutmanskiej i jej
przedstawicieli, takich jak Al-Gazali i Ibn ‘ Arabl. Mistycyzm suficki w wielu regio-
nach miat charakter ludowy i przesigkniety byt lokalnymi zwyczajami tamtejszych
spotecznosci. P6zniej sufizm zaczat przeksztatcac sie w odrebng szkote lub nauke
w ramach islamu, kodyfikujac swoje wierzenia i praktyki, co byto zaprzeczeniem
dotychczasowego odrzucenia rozwazan teologicznych.

Z uplywem czasu sufizm przeksztalcit sie w system bractw, ktére zaczely po-
wstawac na przetomie XII i XIII wieku i staty sie bardzo wptywowe w spoteczen-

3 Zob. J. Danecki, Arabowie, PIW, Warszawa 2015, s. 299.
4 Ibidem, s. 309.



Ll JAN JANUSZKIEWICZ

stwie oraz polityce. Miaty one cechy zakonu, w ktérym jego cztonkowie prowadzili
wspdlne zycie®. Infrastruktura sufickiego klasztoru sktadata sie przewaznie z gro-
bowca poboznego ascety (mistrza zakonu), pomieszczen na modlitwe, meczetu,
szkoty koranicznej (madrasy) i czesSci mieszkalnej. Klasztory pozwalaty swoim
cztonkom izolowac sie od $wiata i spoteczenstwa oraz poswiecac sie kontemplacji
i zagadnieniom wiary, nauce technik mistycznych (praktyki i rytuaty sprzyjajace
stanom hipnotycznym i ekstazie). Bractwa i tarikaty bralty najczesciej swoje nazwy
od imion swoich zalozycieli. Mistrzéw bractwa uwazano za posiadacza tajemnej
Swietej energii zwanej baraka, otaczano ich posmiertnym kultem, a ich grobowce
czesto stawaly sie celem pielgrzymek. Kazdy adept bractwa sufickiego by} zobo-
wigzany ztozy¢ swojemu mistrzowi hold i przysiege wiernosci (bay‘a), a nastepnie
musiat osigga¢ coraz wyzsze stopnie wtajemniczenia. Cztonkéw bractw nazywa
sie derwiszami. Sufizm rozwijat sie poprzez dziatalno$¢ indywidualnych mistykow
(VIII-XI), do okresu powstawania bractw i szk6t (XII-X V1), az utrwalit sie jako
staty element $wiata islamu®.

b) Czym jest salafizm?

Salafizm jest ruchem reformatorskim wewnatrz sunnickiego islamu, ktéry zaktada
powrdt do korzeni religii, trzymania sie tradycji Proroka i przodkéw (salaf — trzy
pierwsze pokolenia muzutman6w) i oczyszczenie wiary poprzez odrzucenie
pozniejszych naleciatosci i innowacji (bid‘a)’. Pierwsze pokolenie to towarzysze
Proroka (sahaba). Ostatni z nich zmarli ok. 690 r. PéZniej przyszli nasladowcy
(tabi‘tin), sposrdd ktorych ostatni zmarli ok. 750 r., w koncu nasladowcy nasla-
dowcow (tabi U at-tabi Tn), ktérzy zmarli ok. 810 r. Idee te mozna poréwnac do
nurtow protestanckich w chrze$cijaistwie i uznawanej w nich hermeneutycznej
zasady sola scriptura — pojmowania Pisma Swietego jako samowystarczalnego
Zrédta wiary oraz odrzucenie samodzielnych tradycji Kosciota. Sprawa domagataby
sie wszakze niezaleznego omdwienia.

Salafizm rozwinat sie w XIX wieku w Egipcie jako odpowiedz na europejski
imperializm, jednak jego inspiracje sa duzo wczes$niejsze. Doktryna salaficka opiera
sie na wizji islamu z wczesnego okresu jego istnienia oraz na idei jednosci Boga
(tawhid), co oznacza zdecydowane odrzucenie wszelkiego rodzaju politeizmu
i batwochwalstwa ($irk). Salafici wierza, ze nasladujac przodkéw ze zlotej ery
islamu, stanowia jedyna ,,zwycieska grupe” lub ,,zbawiona sekte” (,,Moja Umma
zostanie podzielona na siedemdziesiat trzy grupy i wszystkie znajda sie w ogniu,

> Ibidem, s. 308.

6 Ibidem, s. 299.

7' S. Maher, Salafi-Jihadism. The History of an Idea, Oxford University Press, New York
2016, s. 7.



Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 45

z wyjatkiem jednej”)®. Teoria ta ma oparcie w hadisie (kadit), ktéry zapowiada
podziat islamu na rozmaite sekty, sposréd ktérych tylko jedna bedzie praktyko-
wac religie w sposob wlasciwy i zostanie zbawiona. Fundamentalng kwestig dla
salafitow jest ustanowienie na ziemi prawa muzutmanskiego opartego na Koranie,
sunnie, szariacie (Sari‘a) i przestrzegania go w kazdym aspekcie zycia. Wyznawcy
salafizmu uwazaja, ze kazdy wtadca kraju muzulmanskiego, ktéry nie wprowadza
g0 w Zycie, staje sie niewiernym. Opierajq te teze na wersecie koranicznym: ,,A ci,
ktérzy nie sadzq wedtug tego, co zestat Bog, sq niewiernymi. [...] i nie idZ za ich
namietno$ciami, odstepujac od tego, co otrzymate$ z prawdy” (5:44,48)°. Krytykuja
wspotczesne muzutmanskie spoteczenstwo — umme (umma), ktére zeszto wedtug
nich ze $ciezki prawdziwego islamu i poddato sie laicyzacji, co nazywaja nowa
dzahilijja (gahiliyya — ignorancja/ghupota, okres w historii Swiata arabskiego przed
nadej$ciem islamu). Potepiaja i odrzucaja wszelkie Swieckie i zachodnie ideologie,
takie jak nacjonalizm czy komunizm.

Badacze (zwigzani z teorig Quintana Wiktorowicza) podzielili salafitow na
trzy grupy:

1. purytanie — ci, ktorzy skupiaja sie na nawracaniu niewiernych na islam
(da‘wa) i edukacji, ale stroniq od polityki, poniewaz uwazajq ja za co$ ztego
i nieislamskiego;

2. aktywisci — ci, ktorzy biorg czynny udziat w polityce i wykorzystujq ja jako
srodek do celu, czyli ustanowienia islamskiego prawa, jednak stronig od przemocy
(np. Bractwo Muzutmanskie);

3. dzihadysci — ci, ktérzy wykorzystuja przemoc w swojej dziatalnosci i uwa-
zaja, ze zbrojna walka (gihad) jest najlepsza droga do ustanowienia prawa szariatu
(np. ISIS i Al-Qa‘ida)™.

Szacuje sie, zZe na Swiecie zyje ok. 80 mlIn salafitéw, z czego najwiecej jest
w Arabii Saudyjskiej (inaczej: wahhabici), Indiach oraz w Egipcie. Istotne postacie,
ktére wptynety na rozwoj idei salafizmu to m.in. Ahmad Ibn Hanbal, Ibn Taymiy-
ya'? i Ibn ‘Abd al-Wahhab'3, ktérego ‘Abd Allah ibn Baz nazwat odnowicielem

8 At-Tirmidi, Gami ‘ at-Tirmidr (Sunan at-Tirmidi), wyd. Wizara a$-Su’@in al-Islamiyya wa
ad-Da’awa wa al-IrSad as-As-Su’udyya, Ar-Riyyad, 2000, hadis nr. 2640, s. 428.

% Wszystkie cytaty z Koranu pochodza z: Koran, thum. J. Bielawski, PIW, Warszawa 1986.

10°S. Maher, Salafi-Jihadism..., s. 8.

" Ahmad Ibn Hanbal (ur. w grudniu 780 r. w Bagdadzie — zm. w lipcu 855 r. w Bagdadzie)
— sunnicki tradycjonista i teolog, zatozyciel hanbalickiej szkoty prawa, najbardziej konserwa-
tywnej spodréd czterech szkot.

12 Tbn Taymiyya (ur. 22 stycznia 1263 r. w Harranie — zm. 26 wrzes$nia 1328 r. w Damasz-
ku) — sunnicki teolog, prawnik i uczony muzulmanski. Wierzyl, ze powrét do korzeni wiary
i oczyszczenie jej ponownie przyniesie islamowi chwate i ochroni go przed wrogami. Twérca
licznych fatw na tematy religijne i prawne.

13 Tbn ‘Abd al-Wahhab (ur. 1703 w Arabii, w regionie Nagd — zm. 1792) — muzutmarnski
sunnicki teolog, ortodoksyjny reformator, zapoczatkowat ruch wahhabicki, ktory byt odpowiedzia
na coraz silniejsze wplywy sufizmu na Pétwyspie Arabskim.



46 JAN JANUSZKIEWICZ

wiary. Przywrdcit on site, czysto$¢ i wtadze islamowi na Pétwyspie Arabskim
(na podstawie hadisu, w ktérym Prorok zapowiada przyjscie odnowiciela wiary
w kazdym stuleciu).

2. Innowac;je religijne (bid ‘a) i ich znaczenie w islamie

Jak powiada Imam as-Satibi'*:

Bid’ah to nowo wymyslona droga w religii, ktéra podobna jest do szariatu, poprzez
ktéra cztowiek pragnie przyblizy¢ sie do Allaha, ktdra nie jest poparta autentycznymi
dowodami — ani w podstawach, ani w sposobie, w jaki jest wykonywana...".

Wspomniana wyzej innowacja (bid‘a) jest szczegolnie istotng przyczyna
antagonizmu pomiedzy salafitami a wszelkimi modernistami. Innowacje stanowi
kazda praktyka religijna i forma oddawania czci, ktéra nie znajduje uzasadnienia
w Koranie lub sunnie. Oznacza to, ze ksztaltowanie sie islamu jako religii zaczeto
sie wraz z pierwszym objawieniem Koranu i rozpoczeciem misji proroka Muham-
mada (610 r.), a zakonczylo w dniu jego $mierci (632 r.). ,,Dzisiaj zakoniczytem
i udoskonalitem wasza religie, wybierajcie Islam jako wasza religie” (Koran, 5:3).

Warto podkresli¢, ze okreSlenie bid‘a w negatywnym sensie odnosi sie wy-
tacznie do rzeczy Scisle zwigzanych z religia; salafici uwazajq technologie za co$
nowego, ale neutralnego, poniewaz nic nie dodaje do islamu i moze by¢ uzywana
do dobrych celow.

Bid‘a — innowacja, dzieli sie na dwa rodzaje:

— naukowa: sg to wynalazki w dziedzinach takich jak nauka, technologia,
medycyna, przemyst; jest dozwolona,

— religijna: odnosi sie do zasad wiary, aktéw czci; jest zabroniona'®.

Niektdre wersety koraniczne moga by¢ interpretowane jako przestroga przed
innowacja: ,,A kto oddzieli sie od Postarica, majac jasng wiedze o tym, jaka jest
dla niego droga prosta, a postepuje inng droga niz droga wiernych — to My ob-
rocimy go ku temu, ku czemu on sam sie zwrécit, i wystawimy go na spalenie
w Gehennie. A jakze zte to miejsce przybycia!” (4:15). Albo: ,,Czy oni maja takich
wspottowarzyszy, ktérzy uczynili dla nich prawem w religii to, na co nie pozwala
Bo6g?” (42:21).

Z salafickiego punktu widzenia sufi sa grupa, ktéra dopuszcza sie szeregu nie-
zgodnych z islamem innowacji. Wiele z nich bedzie szerzej omawianych w tym

14 Abii Ishaq a3-Satibi (720-790) — byt andaluzyjskim sunnickim uczonym i prawnikiem,
reprezentujacym szkote malikicka. Zmart w 1388 roku w Granadzie.

15°S. Al-Fawzan, Bid’ah: Znaczenie, kategorie, niebezpieczenstwa i rozwiqzania, tham.
M. Sha’ban, http://www.planetaislam.com/media/bidah.pdf [dostep: 3.04.2025].

16 Kashif Ali, What is Bid’ah in Islam? Bid’ah Meaning, Hadith &Examples, https://wor-
dofprophet.com/bidah-in-islam/ [dostep: 13.05.2025].


https://wordofprophet.com/bidah-in-islam/
https://wordofprophet.com/bidah-in-islam/

Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 47

artykule na podstawie fatw ‘Abd Allah ibn Baza, w ktérych ten uczony podejmuje
sie ich krytyki.

Najczestsze sufickie praktyki postrzegane przez salafitow jako innowacje to
m.in.:

— oddawanie czci i modlitwy o wstawiennictwo do zmartych (prorokéw, wy-
bitnych uczonych, sufickich mistrzéw, przodkéw itd.);

— wprowadzanie nowych aktéw czci, tworzenie nowych modlitw;

— obchodzenie $wiat niemajacych podstaw w Koranie i sunnie (np. obchodzenie
urodzin Proroka Muhammada);

— wiara, iz miejsca i relikwie moga by¢ Zrédtem blogostawienstwa itd.;

— modlitwy nad grobami, wznoszenie grobowcéw nad miejscami pochéwku,
obieranie ich za meczety;

— wykorzystywanie muzyki podczas rytuatéw religijnych, gra na instrumentach
muzycznych (niedopuszczonych przez sunne);

— grupowe recytacje (dikr) i sufickie litanie (wird), r6zniace sie od ustalonego
rytuatu;

— wszelakie ekstatyczne rytuaty i praktyki wykonywane podczas nich, np. sa-
mookaleczenie sig, przebijanie sie mieczem, zazywanie srodkdw psychoaktywnych;

— wymog recytacji sury Al-Fatiha w okres$lonych okoliczno$ciach oraz po
zakonczeniu suplikacji za zmartych;

— organizowanie ,,stypy” po pogrzebie, wynajmowanie oséb do recytowania
na niej Koranu;

— nadawanie glebszego znaczenia religijnego snom i interpretowanie ich.

3. Krytyka sufizmu w perspektywie fatw Ibn Baza Imam ‘Abd
al-'Aziz ibn ‘Abd Allah ibn Baz - duchownego salafickiego

Ibn Baz urodzit sie 21 listopada 1910 w Rijadzie (12. dzien miesigca Di al-
Higga, 1330 r. kalendarza muzutmanskiego) na terenach wspoétczesnej Arabii
Saudyjskiej i spedzit tam swoje dziecinstwo i mtodziencze lata'”. Wychowywat
sie w Srodowisku sprzyjajacym poszerzaniu wiedzy religijnej, poniewaz Rijad
byt wtedy miejscem, w ktérym zylo wielu islamskich uczonych. Duzy wplyw na
kierunek jego rozwoju miata matka. Juz jako dziecko znal na pamie¢ caty Koran.
Bedac nastolatkiem, zaczat prace jako sprzedawca ubran na bazarze wraz ze
swoim bratem. W wieku 20 lat ostatecznie stracit wzrok (zaczat Slepna¢, majac
szesnascie lat), jednak nie powstrzymato go to przed kontynuowaniem edukacji
z zakresu Koranu, hadiséw i islamskiej literatury. Dzieki swemu samozaparciu,

17 Zob. A. Darwish, Obituary: Sheikh Abdul Aziz bin Baz, ,Independent” 14 May 1999,
https://tiny.pl/n6cs4dbk [dostep: 3.04.2025]; Sheikh ibn Baz, ,,The Economist” May 20th 1999,
https://www.economist.com/obituary/1999/05/20/sheikh-bin-baz [dostep: 3.04.2025].


https://www.economist.com/obituary/1999/05/20/sheikh-bin-baz

48 JAN JANUSZKIEWICZ

w wieku 27 lat uzyskat tytut kadiego (qddr — sedzia muzutmanski, wydajacy
wyroki na podstawie znajomos$ci prawa muzutmanskiego) w dystrykcie Al-Harg
w Arabii Saudyjskiej. Piastowat te funkcje przez 14 lat. Jego kariera islamskiego
duchownego preznie sie rozwijata. W 1981 r. otrzymat miedzynarodowa nagrode
za shuzbe islamowi od krola Fajsala. W 1992 r. zostat mianowany Wielkim Mu-
ftim Arabii Saudyjskiej. By} bardzo aktywny w zakresie misji rozprzestrzeniania
islamu, wspierat liczne organizacje tzw. Da ‘wa (,,zapraszajace do islamu”) i centra
muzutmanskie na catym Swiecie. Udzielat rowniez w swoich fatwach i tekstach
wielkiego poparcia mudzahedinom (mugahidiin) w ich walce z ZSRR w Afgani-
stanie, a p6zniej réwniez talibom ze wzgledu na wyznawang przez nich salafickg
ideologie. Najbardziej kontrowersyjnym epizodem w jego biografii byla debata
w zakresie kosmologii. Glosit on koncepcje ,,przedkopernikanska” o tym, ze
Stonce jest ruchome, a Ziemia statyczna. Jego przekonanie w tej kwestii byto tak
silne, Zze nazywal niewiernymi wszystkich, ktérzy te teorie odrzucaja. W 1966 r.
w swoim artykule skrytykowal Uniwersytet w Rijadzie (sam by} wiceprezydentem
Islamskiego Uniwersytetu w Medynie) za nauczanie ,,falszywej nauki” o tym, ze
Ziemia kreci sie po orbicie wokoét Stonca'®, Wywotat tym wsciektos$é saudyjskiego
kréla Fajsala, ktéry nakazat zniszczenie wszystkich niesprzedanych egzemplarzy
gazety zawierajacych artykut salafity promujqcy teorie geocentryczng. Trzymat sie
konsekwentnie swoich pogladéw na ten temat az do roku 1985, kiedy saudyjski
ksigze Sultan ibn Salman odby? tygodniowa podréz kosmiczng i po powrocie zdat
mu swoja relacje. Byt krytykowany przez najbardziej radykalnych salafitéw, w tym
przez Usame ibn Ladina, za swoje poparcie dla krélewskiej dynastii Saudéw oraz
tagodne podejscie do kwestii relacji z chrzes$cijanami i zydami. Kontrowersyjna
w oczach fundamentalistéw byta réwniez jego fatwa zezwalajaca na obecno$¢
amerykanskich sit zbrojnych na terenie Arabii Saudyjskiej w celu obrony przed
Irakiem. Zmart 13 maja 1999 r. w wieku 88 lat.

4. Funkcja fatwy w islamie

Fatwa (fatawa) w islamie jest formalnym orzeczeniem lub interpretacja w kwestii
prawa islamskiego wydang przez wykwalifikowanego prawnika (muftiego)'®. Fa-
twy sa zazwyczaj wydawane w odpowiedzi na pytania indywidualnych oséb lub
sqdéw islamskich. Nalezy zaznaczy¢, ze fatwy w islamie nie majq takiej samej
wagi legislacyjnej jak np. nakazy i orzeczenia Kosciota w religii rzymskokatolic-

8 Thidem.

19" A. Mehmood, M. Zabidi, Fatwa in Islamic Law: Institutional Comparison of Fatwa in
Malaysia and Pakistan. International, ,Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management” 2015, no. 8(4), ss. 400-414.



Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 49

kiej. Wnioskodawca, ktéry uwaza fatwe za nieprzekonujqca, moze zasiegnac¢ innej
opinii, a inny uczony moze sie z nig nie zgodzic.

Ponizej zamieszcze wybrane trzy fatwy autorstwa Ibn Baza bedace odpowie-
dziami na pytania dotyczacych sufizmu i jego praktyk. W tekstach tych pojawiaja sie
liczne cytaty z Koranu, ktére beda oznaczone w ten sposob: (numer sury: werset).
Fatwy zamieszczam w swoim thumaczeniu z jezyka arabskiego, w komentarzach
podejmuje sie ich interpretacji.

Bledy sufizmu i jego innowacje (temat fatwy: wykorzystywanie instrumentow
muzycznych, oddawanie czci zmartym i prosby do nich)*

Pytanie: Z Jemenskiej Republiki Ludowo-Demokratycznej, Hadramawt, region Teras.
Wiadomos¢ wystana przez naszego brata Hamisa A s-Sawila zawierajaca pie¢ pytan.
W swoim pierwszym pytaniu méwi: Mamy wielu uczonych, ktérzy bija w bebny
w meczetach, uzywajac [przy tym — J.J.] fletéw; jest to rodzaj muzyki, $piewajq do niej
piesni, w ktorych czczq ludzi zmartych i proszq ich o pomoc. Jaka jest Twoja opinia
o tych ludziach (niech Cie Bog zachowa)?

Odpowiedz: Jest to tzw. sufizm. Sufizm, ktéry oni praktykuja, jest innowacja w religii.
Ma to swoje zrodto w tym, ze wsréd muzutmandw byli asceci, ludzie pobozni, oddajacy
cze$¢ Bogu i poswiecajacy sie modlitwie, czytaniu oraz wspominaniu Boga w skupieniu
w swoich domach; [i —J.J.] oni s z tych, ktérzy czynig dobrze. Pdzniej sie to rozwijato,
az pojawili sie ci, ktorzy wprowadzili innowacje i btedy w religii, wsrdd nich sg ci,
o ktorych wspomniat pytajacy. Sa to ludzie, ktérzy oddajq czes¢ za pomoca bebnow,
SpiewoOw, piesni i instrumentéw rozrywkowych, jest to innowacja sprzeczna z religia.

Zakazuja tego uczeni, tacy jak Ibn al-Qayyim* w swojej ksiazce, niech Bég zlituje sie
nad nim. On i wielu innych potwierdza, ze jest to wielkie zto, ktdre nalezy porzucic.
Nie powinno sie ich (uczonych, o ktérych wspomina pytajacy) nazywac uczonymi, oni
nimi nie sq, tak naprawde sq ignorantami. Sprowadzajq ludzi na manowce i nie wolno
za nimi podazac ani ich nasladowac. Nalezy sie kierowa¢ ku dobru oraz wystrzegac
tej ztej herezji.

Najbardziej oburzajace z tego wszystkiego sa ich modlitwy do zmartych i prosby do nich.
Jest to wielkie batwochwalstwo (Sirk), batwochwalstwo czaséw ignorancji (gahiliya),
jest to balwochwalstwo Abii Gahla (wrég Proroka z plemienia kurajszytéw, politeista
z Mekki) i takich jak on. Modlitwa do zmartych takich jak ‘Abd al-Qadir Gilani? lub

2 Tbn Baz, cadldl 1dua sisd s ea, https://tiny.pl/pnfrtyw8 [dostep: 3.08.2024].

2 Tbn al-Qayyim (1292-1350) — wazny Sredniowieczny sunnicki prawnik islamski, teolog
i pisarz duchowy, przynalezacy do najbardziej ortodoksyjnej szkoty hanbalickiej, uczen stynnego
Ibn Taymiyyi.

22 Abd al-Qadir Gilani (1078-1166) — sunnicki imam i teolog pochodzenia perskiego,
zatozyciel sufickiego bractwa mistycznego Qadiriyya. Swoja dzialalno$¢ prowadzit gtéwnie
w Bagdadzie.



50 JAN JANUSZKIEWICZ

Al-Husayn? i innych ludzi to wielkie batwochwalstwo. To jest to samo, co czynili
pierwsi politeisci z Lotem, z Al-‘Uzza i co czynig chrzescijanie z Jezusem.

Wiec jesli kto§ méwi: O panie (jaki$)! ,,Wylecz moja chorobe, odpowiedz na moje
prosby, zatatw moje sprawy, jestem pod twoja opieka...” Czy to do Proroka, niech be-
dzie pokéj i blogostawienistwo z nim, czy do Al-Husayna ibn ‘Alego ibn ‘Abi Taliba,
niech Bég bedzie zadowolony z niego, czy do szejka ‘Abd al-Qadira Gilani’ego, czy
do innych stynnych w Iraku i w innych krajach ludzi, to wszystko jest wielkie zto. To
wszystko spowodowane jest ignorancja i ghupotg. Modlenie sie do zmartych, btaganie
ich, slubowanie im, sktadanie im ofiar — to wszystko jest ogromnym batwochwalstwem
wedhug uczonych.

B6g Wszechmogacy moéwi: ,,Zaprawde, moja modlitwa i moje praktyki religijne, moje
zycie i moja $mier¢ — naleza do Boga, Pana Swiatow! On nie ma zadnego wspotto-
warzysza”?** (Koran 6:162-163) oraz méwi Wszechmogacy: ,,Zaprawde, my daliSmy
tobie obfito$¢” (108:1), ,,Madl sie przeto do twego Pana i sktadaj ofiary!” (108:2), wiec
modlitwy i ofiary naleza sie Bogu — kto sktada ofiary i modli sie do kogokolwiek innego
niz Bog, jest niewiernym. Powiedzial Bog: ,,Miejsca oddawania czci sq tylko dla Boga.
Nie wzywajcie zatem nikogo wraz z Bogiem! (72:18), wiec zakazane jest wzywanie
kogo$ wraz z Bogiem i ten zakaz dotyczy bozkdéw, prorokéw (al-anbiy a’) i innych.

I powiedzial Bog: ,,I nie wzywaj, poza Bogiem tego, ktdry ci nie pomoze ani nie zaszko-
dzi. A jesli to uczynisz, to znajdziesz sie wowczas wsrod niesprawiedliwych” (10:106).
To znaczy: politeisci i wszystko, co stworzone, nie moga w niczym pomac ani zaszkodzi¢
bez pozwolenia Boga. Zakazana jest zatem modlitwa do czegokolwiek poza Bogiem,
do tego, co stworzone, do zadnego bozka, drzewa, kamienia, proroka, opiekuna czy
grobu. I powiedzial Wszechmogacy: ,,A kto wzywa, obok Boga, jakiegos innego boga,
nie majac na jego istnienie zadnego dowodu, ten musi zda¢ rachunek u swego Pana!”
(23:117), wiec nazywa niewiernymi tych, ktérzy wzywaja bozki, drzewa i kamienie.

I powiedziat Bog w swojej Wspaniatej Ksiedze: ,, To jest B6g — wasz Pan! Do Niego
nalezy kroélestwo; a ci, ktérych wzywacie poza Nim, nie posiadaja nawet tuski pestki
daktyla” (35:13). Dotyczy to bozkéw, Swietych, prorokdw i innych. ,,Jesli ich wezwie-
cie, oni wcale nie ustysza waszej modlitwy; a jesliby nawet ustyszeli, to by wam nie
odpowiedzieli; a w Dniu Zmartwychwstania oni wyrzekna sie wspoéttowarzystwa”
(35:14). Nazywa wiec ich czyny i modlitwy batwochwalstwem, powiedziat ,,I nikt
nie moze ciebie powiadomic tak jak Ten, ktory jest doskonale Swiadomy” (35:14). On
jest Bogiem, chwata Mu, on jest doskonale poinformowany na temat ich czynéw. On
nazywa to politeizmem. ,,A kto wzywa, obok Boga, jakiego$ innego boga, nie majac
na jego istnienie zadnego dowodu..” (Zaden niewierny nie ma dowodu). ,,[...] ten musi
zda¢ rachunek u swego Pana! Zaprawde, niewierni nie beda szczesliwi!”. ,,A kiedy
ludzie stang zebrani, oni bedg dla nich wrogami i bedq wypierac sie ich czci” (46:6).
Powiedziat Prorok (pokdj i blogostawienstwo Boga z nim): ,,Modlitwa (du’a)’ jest
forma oddawania czci”. Modlitwa btagalna jest zatem jednocze$nie oddawaniem czci.

% Husayn ibn ‘Alf ibn Abi Talib (ur. ok. 600 — zm. 661) — wnuk proroka Muhammada, syn
Fatimy i Alego, mtodszy brat Hassana. Wszczat bunt przeciwko umajjadom, zginat wraz ze
swoimi zwolennikami w bitwie pod Karbalg.

2 Koran, thum. J. Bielawski, s. 178.



Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 51

To pokazuje, jak wazng sprawg jest modlitwa. Wiec jesli kto§ mowi: ,,O panie (jakis)!
Wylecz moja chorobe, odpowiedz na moje prosby, wstaw sie za mng, przedtuz moje
zycie” lub sklada temu komus ofiary, to ten kto$ popadt w politeizm. I w tej kwestii
powiedziat Prorok: ,Niech przeklnie Bog tego, kto sktada ofiary komus$ innemu niz
Bdég”. Wedtlug narracji imama Al-Muslima z prawidtowego hadisu (sahih), Ksigze
Wiernych Ali powiedziat: ,, Wystannik Boga powiedziat mi w czterech stowach: Niech
Bog przeklnie tego, kto sklada ofiary czemus innemu niz Bogu, Niech Bog przeklnie
tego, ktéry przeklina swoich rodzicow...”*

Ich obowigzkiem jest powré6t do Ksiegi Boga i do Sunny Proroka, postepowac tak jak
Prorok i jego towarzysze, to jest dla nich wskazéwka i droga prosta, droga, ktéra kroczyt
Prorok i jego towarzysze, to jest droga prosta. Nie wolno sufitom i innym porzucaé
Sciezki Proroka i wprowadza¢ nowej $ciezki, nie wolno nikomu wprowadzac niczego
nowego do religii Boga Wszechmogacego, powiedziat o tym Bég: ,, To jest Moja droga
prosta! Postepujcie wiec po niej i nie chodZcie po innych drogach, aby one nie oddzielity
was od Jego drogi” (6:153).

Imam Ahmad oraz Muhammad ibn an-Nasr al-Marwazi i inni opowiadali w Ksiedze
Sunny w prawidtowym }ancuchu przekazéw [opartym na — J.J.] autorytecie Abdullaha
ibn Mas’tida, ze Prorok powiedziat: ,,Prorok narysowat prosta linie i powiedziat: to
jest droga Boga; potem narysowat linie po swojej lewej i prawej stronie i powiedziat:
to sq drogi, na kazdej z nich jest demon, ktéry na nie wzywa”. Tak oto, Sciezki wpro-
wadzone przez sufich pochodza od diabtdw, diabel wzywa na wszystkie z nich, wiec
badz ostrozny.

Diabty dziela sie na dwa rodzaje: demony ludzkie i dzinny: kazdy, kto odchodzi od
Sciezki Boga i buntuje sie przeciwko jego Prawu, pochodzi od diabta. Demony ludzkosci
to ci sufici, ktérzy wyznajq politeizm i inni, a dzinnow jest wiele.

Badz wiec ostrozny wobec demonéw ludzkosci i dzinnow, kazdy, kto wzywa kogokol-
wiek innego niz Boga i uprawia innowacje, jest jednym z ludzkich diabtéw, a jesli jest
dzinnem, to pochodzi od diabtéw dzinnow.

Odpowiedz dla tych, o ktérych wspomniat pytajacy, z potudnia lub nie z potudnia,
w kazdym miejscu, odpowiedzig dla nich jest bogobojno$¢ wobec Boga, powrét do
Boga, prosba o przebaczenie za to, co robili i zatlowanie za to, odnowienie swojej wiary
i podazanie droga Postanca i jego towarzyszy, muszq podazac Sciezka Proroka i Sciezka
jego towarzyszy, ktora kroczyli z mitosci do integralnosci Religii Boga i niech czcza
go tak jak On nakazat i porzuca wszelka herezje. Niech Bog obdarzy wszystkich wska-
zowkami i sukcesem, nie ma zadnej mocy i zadnej sity oprocz Boga. Tak.

Prezenter: Niech Bég nagrodzi cie dobrem i wynagrodzi twojq wiedze.

Interpretacja
W tej fatwie omawiane sg dwie rzeczy, ktére praktykujq liczni sufi, a ktére sa inno-
wacja z punktu widzenia salafizmu. Pierwsza z nich dotyczy gry na instrumentach

i muzyki, a co wiecej, uzywania tych instrumentéw w meczecie, jako czes$¢ rytuatu

% Al-Muslim, Sahih Al-Muslim, wyd. Dar Tayyba, 2006, Dimasq, hadis nr. 3771.



52 JAN JANUSZKIEWICZ

religijnego i modlitwy. Szejch Ibn Baz nazywa to innowacjq niezgodng z religia
i ktérg bezwzglednie nalezy porzuci¢ oraz potepi¢ ludzi jq praktykujacych. Po-
wotluje sie w tej kwestii na autorytet innych uczonych. Drugg sprawa, ktéra jest
znacznie bardziej szczegétowo opisana, jest modlitwa do zmarlych (i Swietych)
o wstawiennictwo. Jest to bardzo kontrowersyjna praktyka i razaco niezgodna
z salafickq interpretacjq islamu. Sufi posiadaja swoich §wietych (awliya’). Sa to owi
zmarli mistrzowie bractw, ktérzy zgodnie z sufickimi wierzeniami sq nosicielami
Swietej energii zwanej baraka. Jest to m.in. wspomniany w fatwie ‘Abd al-Qadir
al-Gilani albo stynny poeta Ar-Riimi%*. Maja oni posiada¢ szczegdlne wzgledy
u Boga, stad mistycy modla sie do nich i prosza o ich wstawiennictwo. Ibn Baz
okreéla to jako balwochwalstwo, Sirk najgorszy z mozliwych, czyli dodawanie
Bogu wspéttowarzyszy, naruszajacy najwazniejszy dogmat o niepodzielnosci Boga,
tawhid. Podpiera swoja teze wieloma koranicznymi wersetami oraz hadisami, kté-
rych przekaz jest jasny: tylko Bég jest wszechmocny, a modlitwa do kogokolwiek
lub czegokolwiek innego jest daremna oraz jest bluznierstwem, ktére $ciaga gniew
Bozy na ludzi, ktorzy btadza. Co ciekawe, na samym poczatku owej fatwy Ibn Baz
opisuje poczatki sufizmu jako ruchu wywodzacego sie od poboznych ascetéw i za-
znacza, ze nie wszyscy sufi btadza, a jedynie ci, ktérzy praktykuja owe innowacje
i nie trzymajq sie nakazéw religii.

Mity i balwochwalstwa sufizmu (temat fatwy: interpretowanie snéw i nadawanie
im religijnego znaczenia)®’

Pytanie: Jeden z braci méwi: Pomimo doskonatosci szariatu nadal istniejg ci, ktérzy
przynaleza do islamu i czcza Boga poprzez sny i prowadza ta droga swoich nasladow-
cow, szczegolnie w sufickich tarikatach, ktore staty sie Zrodtem religii w wielu krajach
muzutmanskich, prosze wyjasni¢ powage tej sprawy!

Odpowiedz: Religia powinna by¢ oparta na prawie Bozym, ktére pochodzi z Ksiegi
Boga i Sunny Proroka. Nie ma szariatu po Muhammadzie, pok6j i modlitwy z nim.
Sny nie sg forma stanowienia prawa, jak i marzenia, i opowiesci o przesztosci, i tym
podobne; nie jest dozwolone polega¢ na nich w kwestii tego, czy co$ jest dozwolone
(halal), czy zabronione (haram), podczas gdy dozwolone jest to, na co dozwolil Bég
i jego Postaniec, a zakazane jest to, czego zabronil Bog i jego postaniec.

A oto, co robig sufici: oddawanie czci szejchom i gloryfikowanie ich; analiza tego, na
co oni zezwolili i czego zakazali, na co nie ma zadnego dowodu. Jest to zbladzenie
i niewiara (Boze uchron nas), odejscie od islamu, prosimy Boga o dobrobyt. To, co oni
robiq i to, co jest posréd nich, to herezja i mity. Legalizacja tego, czego nie dozwolit
Bég, jest innowacja i ztem. To wiasnie robia niektérzy z nich — czcza swoich szejchow,
zwracaja ku nim swe serca, modlg sie do nich i proszg ich o pomoc, o spelnienie swo-

% Ar-Rumi (1207-1273) — stynny i wybitny poeta suficki pochodzenia perskiego, mistyk
i teolog islamski; zatozyciel bractwa ,,wirujacych derwiszy”.
2 Tbn Baz, ¢ U\l s &gl a siiss, https://tiny.pl/bghjpv8t [dostep: 3.08.2020].



Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 53

ich potrzeb, niezaleznie, czy jest to kto$ zywy, czy zmarty, to wszystko jest niewiara
i obtuda, prosimy Boga o zdrowie.

A wiec sufizm zawiera specyficzne elementy, w rodzaju balwochwalstwa, ztudzen,
herezji i grzechéw. Powinno sie by¢ wzgledem nich ostroznym i wystrzega¢ ich zla,
poniewaz sg ktamcami.

Jest wiele takich sekt w Syrii (as-Sam = Lewant), w Iraku, w Afryce, w Egipcie i w wielu
innych krajach. Tamtejsi uczeni oraz kazdy, kto jest w stanie, powinien wypomnie¢ im
ich bledy oraz wyjasni¢ im ich klamstwa. Nalezy opisa¢ szczegotowo ich klamstwa
i informacje o nich, a nastepnie wyjasnic¢ na tamach gazet i ksiazek, pokazac, jaka jest
prawda, a jaki jest falsz.

Interpretacja

Fatwa ta w gléwnej mierze nawotuje do odrzucenia praktyk sufickich i do prze-
strzegania szariatu. Zostato zadane pytanie o ludzi, ktérzy ,,czcza Boga poprzez
sny”. Sufici w swoich wierzeniach nadaja duze znaczenie snom, interpretuja je
i doszukuja sie w nich wskazéwek dotyczacych przysztosci, moga one mie¢ cha-
rakter mistyczny i zawiera¢ pewne objawienia. Sa to praktyki stosowane przez
wspomniane bractwa — tarikaty. Ibn Baz stanowczo je odrzuca. Zamiast tego
muzutmanie powinni zwréci¢ sie do Koranu i Sunny jako zrédel zawierajacych
prawdziwg objawiong wiedze. Po raz kolejny potepiona zostaje modlitwa o wsta-
wiennictwo do szejchéw i $wietych. Ibn Baz przestrzega przed sufickimi uczonymi,
odradza czerpania od nich wiedzy na temat islamu, poniewaz mogq oni zwie$¢
muzutmandéw na manowce. Nawotuje rowniez do glosnego sprzeciwiania sie im
i obnazania ich kltamstw oraz odr6zniania prawdy od fatszu.

Ostrzezenie przed $ciezkami sufizmu (temat fatwy: samookaleczenie sie podczas
ekstatycznych rytuatow)*

Pytanie: Pytajacy mowi: Czesto stysze, ze jaka$ osoba pobrata nauki od mistrza lub
szejcha, a pozniej jest w stanie przebic sie mieczem i jes¢ szkto. Chciatbym za pana
pozwoleniem poznac tajemnice tej drogi i jaka jest na ten temat opinia, co mi pan do-
radzi, jako mtodemu cztowiekowi? Niech B6g tobie wynagrodzi.

Odpowiedz:

Jest to droga falszywego sufizmu, wszystko to fikcja i kkamstwa. Nie przebijaja sie ani sie
nie ranig, to wszystko ktamstwo i fatsz. To wszystko jest fikcja dla ludzi, przygotowana
przez diabta. Ci, ktorzy czynig to falszerstwo, to wrogowie Boga. Diabty omamiajq
obecnych przy tym ludzi, zeby mysleli, ze to, co oni robia (oszusci), jest rzeczywi-
stodcia, a nie jest prawda, ze kto$ przebija sie nozem czy widcznia, ze odcina sobie
glowe, wszystkie te mity sq fatszywe, a ci, ktérzy to robia, zeszli ze stusznej Sciezki, sq

2 https://tiny.pl/78c07wm3 [dostep: 3.08.2024].



54 JAN JANUSZKIEWICZ

zagubieni. Powinni zosta¢ za to ukarani. Wiadcy, jesli s muzutmanami, powinni ich
ukarac i odciggnac¢ ich od ich ztosliwych i niegodnych czynéw.

A wiec: zaprawde ta droga jest falszywa, ich twierdzenia, ze przebijajq sie mieczami,
wibczniami badz sztyletami to klamstwa, to, ze jedza szklo, to falszerstwo, oni ktamia,
jest to wynik oszustwa szatana i knowania szatana przeciwko ludziom, proSmy Boga
o zdrowie. Tak.

Prezenter: Niech B6g wynagrodzi cie dobrem.

Interpretacja (komentarz)

Sufi w trakcie swoich rytuatéw i ceremonii dikr, poprzez taniec i hipnotyczna
muzyke, popadaja w silng ekstaze, podczas ktorej dokonuja dziwnych i niebez-
piecznych rzeczy, takich jak przebijanie sie mieczem (daraba 3i3), jedzenie szkla
lub dokonuja innych form samookaleczenia. Pytajacy chce sie dowiedzie¢, w jaki
sposdb tego dokonuja, czy sam moze te sztuke opanowac i jaka jest opinia szariatu
na ten temat. Ibn Baz odpowiada, Ze tego typu praktyki to nic innego, jak sztuczki,
ktére maja na celu omami¢ ludzi. Wedlug niego nie dokonuja tych rzeczy, a jest
to jaki$ rodzaj oszustwa. Posuwa sie nawet do stwierdzenia, ze zbiorowa iluzja
moze by¢ wywotana dziataniem diabta lub innych ztych mocy. Nawotuje do uka-
rania ludzi zajmujacych sie tymi praktykami, poniewaz odciagaja oni wiernych
od prawdziwego islamu.

Zakonczenie

Zasadniczym tematem mojego artykutu jest poréwnanie dwéch przeciwstawnych
ruchéw w obrebie islamu: sufizmu i salafizmu. Poréwnanie to postanowitem prze-
prowadzi¢ w formie rekonstrukcji krytyki sufizmu przez stanowisko salafickie,
ktdrego reprezentatywnym przedstawicielem jest saudyjski duchowny ‘Abd al-Aziza
ibn Baz. Por6wnanie tych obu form islamu wiedzie do interesujacych, a moze i za-
skakujacych wnioskdw, ktére dopiero domagatyby sie niezaleznego rozwiniecia.
Chodzi mianowicie o to, Ze przeprowadzona analiza prowadzi do spostrzezenia,
ze w wewnatrz kazdej religii dochodzi do sporu, ktéry mozna by nazwa¢ sporem
o interpretacje. Spor dotyczy zasadniczo tego, czy wybrac interpretacje, ktora glosi
poglad o wiernosci wobec tekstu i literalnego jego odczytywania, czy tez wybrac
interpretacje kreatywna, pozwalajaca na indywidualng inwencje, charakterystyczng
dla mistycyzmu. Taka sama konfrontacje mozemy zaobserwowac w chrzescijanstwie
(np. na linii tradycjonalisci katoliccy — modernisSci czy katolicy — protestanci) oraz
w judaizmie (judaizm ortodoksyjny — judaizm reformowany). Méwiac najprosciej,
spor, o ktérym mowa, to zderzenie postawy fundamentalistycznej i indywidualizmu
interpretacyjnego. Nie ma niestety powodow, by zakladac, ze spér ten zostanie kiedy-
kolwiek zakoriczony i Ze miedzy spierajacymi sie stronami dojdzie do porozumienia.



Spor o interpretacje. Krytyka sufizmu z perspektywy salafizmu 55

Literatura

Al-Muslim, Sahih Al-Muslim, wyd. Dar Tayyba, 2006, Dimasq.

At-Tirmidi, Gami  at-Tirmidt (Sunan at-Tirmidi), wyd. Wizara a$-Su’in al-Islamiyya wa
ad-Da’awa wa al-Irsad as-As-Su’udyya, Ar-Riyyad, 2000.

Danecki J., Arabowie, PIW, Warszawa 2015.

Darwish A., Obituary: Sheikh Abdul Aziz bin Baz, ,,Independent” 14 May 1999, https://tiny.
pl/n6cs4dbk [dostep: 3.04.2025].

Eco U, Rorty R., Culler J., Brooke-Rose Ch., Interpretacja i nadinterpretacja, thum.
T. Bieron, Znak, Krakéw 1996.

Gadamer H.-G., Prawda i metoda, ttum. B. Baran, Krakow 1993.

Hirsch E.D., Validity in Interpretation, Yale University Press, New Heaven and London
1967.

Jeanrond W.G., Hermeneutyka teologiczna, tham. M. Borowska, WAM, Krakéw 1999.

Koran, thum. J. Bielawski, PIW, Warszawa 1986.

Maher S., Saldfi-Jihadism. The History of an Idea, Oxford University Press, New York 2016.

Mehmood A., Zabidi M., Fatwa in Islamic Law: Institutional Comparison of Fatwa in
Malaysia and Pakistan. International, ,,Journal of Islamic and Middle Eastern Finance
and Management” 2015, no. 8(4).

Orygenes, O zasadach, thum. S. Kalinkowski, WAM, Krakéw 1996.

Sheikh ibn Baz, ,,The Economist” May 20th 1999, https://www.economist.com/obitu-
ary/1999/05/20/sheikh-bin-baz [dostep: 3.04.2025].

Zrddta internetowe

Al-Fawzan S., Bid’ah: Znaczenie, kategorie, niebezpieczenstwa i rozwiqzania, ttam. M. Sha-
’ban, http://www.planetaislam.com/media/bidah.pdf [dostep: 3.04.2025].

Ali Kashif, What is Bid’ah in Islam? Bid’ah Meaning, https://wordofprophet.com/bidah-in-islam/
[dostep: 13.05.2025].

Ibn Baz, u=dldi 1ua s—iss swagep, https://tiny.pl/pnfrtyw8 [dostep: 3.08.2024].

Ibn Baz, F ksl s sl (a it https://tiny.pl/bghjpv8t [dostep: 3.08.2020].

https://tiny.pl/78c07wm3 [dostep: 3.08.2024].


https://www.economist.com/obituary/1999/05/20/sheikh-bin-baz
https://www.economist.com/obituary/1999/05/20/sheikh-bin-baz
https://wordofprophet.com/bidah-in-islam/




