
Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak
ORCID: 0000-0002-5036-9821
Uniwersytet Jagielloński

Joanna Krotofil
ORCID: 0000-0003-2308-5329
Uniwersytet Jagielloński

Dorota Wójciak
ORCID: 0000-0002-9114-9331
Szkoła Doktorska Nauk Humanistycznych UJ

Poświęcenie, powołanie i cud  
w narracjach młodych katolickich matek 
o własnym macierzyństwie

Abstract
Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak, Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych 
katolickich matek o własnym macierzyństwie [Sacrifice, vocation, and miracle in the narratives of 
young Catholic mothers about their motherhood]. Kultura – Społeczeństwo – Edukacja nr 1(27) 2025, 
Poznań 2025, pp. 279–295, Adam Mickiewicz University Press. ISSN (Online) 2719-2717, ISSN (Print) 
2300-0422. https://doi.org/10.14746/kse.2025.27.1.17

Narrative plays a key role in understanding and communicating individual experiences, as well as in 
the process of identity formation. The transition to motherhood is often seen as a crisis that requires the 
creation of a new identity. The traditional Catholic narrative, together with the enduring matka Polka (Pol-
ish mother) myth in the Polish socio-cultural context, promotes an image of motherhood as a woman’s 
“vocation” and as a role defined by self-sacrifice and complete devotion to the child. Alongside these 
historically and culturally rooted models, alternative models have also emerged. Faced with this multiplic-
ity of social constructions and the erosion of the unequivocally positive image of motherhood, women 
reflexively engage with the traditional-religious model of mothering. The research presented in this paper, 
based on interviews with young women who identify as devout Catholics, demonstrates that three key 
concepts in the religious narrative – sacrifice, vocation, and miracle – remain significant for mothers 
as they seek to make sense of their experiences and construct their identities as women and mothers. 
However, the meanings of these concepts are being renegotiated. Young Catholic women neither wholly 
reject nor uncritically reproduce religious idioms. Instead of passively replicating models that conflict with 
contemporary culture’s emphasis on individuality and freedom, they actively transform religious ideas, 

KSE 1(27), 2025: 279–295. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/).

K U L T U R A   –  S P O Ł E C Z E Ń S T W O   –  E D U K A C J A  N R  1 ( 2 7 )  2 0 2 5   P O Z N A Ń

https://doi.org/10.14746/kse.2025.27.1.17
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak280

confronting them with their everyday lives. Through this process, they create narratives in which mother-
hood becomes a self-project grounded in individual choice while also remaining a religiously sanctioned 
aspect of their identity as women.

Keywords
narrative; identity; motherhood; Catholic mothers

Wprowadzenie

Narracja jako podstawowa struktura rozumienia i doświadczenia odgrywa klu-
czową rolę w życiu jednostki: pomaga zrozumieć, interpretować i przekazywać 
nasze doświadczenia oraz tożsamość (Rosner, 2003). Jedna z wielu definicji nar-
racji określa ją jako proces opowiadania historii o sobie samym i swoim życiu dla 
siebie samego (funkcja tożsamościowotwórcza), jak i dla innych ludzi (funkcja 
komunikacyjna). Narracja jest więc sposobem komunikowania się ze światem, 
w którym opowiadający odnajduje i ukazuje swoją tożsamość. Rozwój osoby, 
rozumiany jako zmiana narracji o sobie samym/samej, dokonuje się często po-
przez wytrącenie z dotychczasowej równowagi w wyniku doświadczenia kryzysu 
bądź innych trudnych sytuacji (Jezierski, 2015). Wczesne macierzyństwo można 
ujmować właśnie jako doświadczenie trudne, kryzysowe, punkt zwrotny w życiu 
kobiety (Budrowska, 2000), który stawia ją przed koniecznością skonstruowania 
nowego, matczynego wymiaru tożsamości i wplecenia go w dotychczas ukształ-
towane poczucie tego, kim jest. Urodzenie dziecka jest jednym z typowych wyda-
rzeń analizowanych w podejściu narracyjnym (Pryszmont, 2020). W badaniach 
prezentowanych w tym artykule próbowałyśmy odpowiedzieć na pytanie, jaką rolę 
dla współczesnych matek w Polsce odgrywa religia w procesie tworzenia narracji 
o macierzyństwie i do jakich kategorii religijnych odnoszą się młode katolickie 
matki w tworzonych przez siebie narracjach.

Termin narracja jest nie tylko synonimicznym określeniem opowieści indywidu-
alnych podmiotów (biografii, wypowiedzi autobiograficznych, relacji z życia, historii 
życia), ale też odnosi się, w formie tak zwanych wielkich narracji lub metanarracji 
(Lyotard, 1997), do ideologii politycznych oraz systemów religijnych. Narracje indy-
widualne pozostają nieodzownie splecione z narracjami zbiorowymi, które często 
pełnią funkcję społecznej transmisji doświadczeń i mają silnie zaakcentowany wy-
miar etyczny i moralny (Pryszmont, 2020). Jak zauważają Agata Celińska-Miszczuk 
i Lidia A. Wiśniewska: „matki nigdy nie pełnią swojej roli w oderwaniu od warun-
ków społeczno-kulturowych, w tym religijnych, ekonomicznych – nigdy bowiem nie 



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 281

funkcjonują «w próżni». Ich doświadczenia są naznaczone i kształtowane nie tylko 
przez przekazy rodzinne, ale także oczekiwania społeczne i wymagania kulturowe” 
(Celińska-Miszczuk i Wiśniewska, 2017, s. 187).

Zróżnicowanie społecznych narracji o macierzyństwie

Indywidualne narracje są zanurzone w szerszy kontekst społeczno-historyczno-
-kulturowy, w którym narracje zbiorowe, w tym te o religijnym rodowodzie, stano-
wią podstawę istnienia różnorodnych „wersji świata” (Bruner, 1991) i dostarczają 
horyzontu pojęciowego, który stanowi podstawowy instrument odnalezienia się 
w świecie (Szauer, 2015).

Społeczne narracje na temat macierzyństwa są zróżnicowane i historycznie 
zmienne. Jak wskazują Renata Hryciuk i Elżbieta Korolczuk, macierzyństwo jest 
„zwykle głęboko upolitycznione, wprzęgnięte w służbę rozmaitych ideologii i wi-
zji funkcjonowania społeczeństwa. Stanowi obszar zmiany społecznej, arenę kon-
frontacji różnych modeli rodziny i społeczności, a także narodu” (Hryciuk i Ko-
rolczuk, 2012, s. 10). Co więcej, tzw. wielkie narracje w kontekście macierzyństwa 
zawierają w sobie element normatywny, do którego odnosi się społeczny ogląd 
i ocena kobiet będących matkami. W polskim kontekście społeczno-kulturowym 
funkcjonują niewątpliwie religijnie kształtowane narracje na temat idealnej matki 
uosobionej w postaci Maryi oraz związany z nimi mit matki Polki, które przez 
długi czas stanowiły dominujące opowieści o macierzyństwie. W oficjalnym na-
uczaniu Kościoła katolickiego kobieta jest w naturalny sposób predysponowana 
do podejmowania opieki nad dziećmi, posiada cechy takie jak: zdolność do po-
święcenia, wrażliwość na potrzeby innych, łagodność, cierpliwość, opiekuńczość 
i ofiarność. Macierzyństwo jest prawdziwym powołaniem kobiety i naturalnym 
celem jej egzystencji. Do najbardziej wpływowych przedstawicieli tradycyjnej te-
ologii, w której taki obraz kobiety i matki jest utrwalany i legitymizowany, należy 
Jan Paweł II. W liście apostolskim Mulieris Dignitatem polski papież pisze, że ko-
bieta w pełni realizuje swoją tożsamość przez macierzyństwo, które stanowi „istotę 
kobiecości” i obszar realizacji „kobiecego geniuszu” (Jan Paweł II, 1988). W póź-
niejszych latach papież Franciszek chwali matki za ich poświęcenie i ubolewa nad 
tym, że poświęcenie to jest niedoceniane we współczesnym świecie (Page, 2016). 
To oficjalne nauczanie jest rozpowszechniane przez księży w lokalnych parafiach 
(Szwed, 2015) i w popularnych publikacjach katolickich (Radzik, 2015).

Niedoścignionym wzorem dla kobiet jest postać Maryi, która sankcjonuje 
cechy takie jak bezgraniczne posłuszeństwo, zgoda na cierpienie, pogodzenie się 



Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak282

z losem i wolą innych oraz rezygnacja z własnych dążeń (Pryszmont, 2020). Taką 
narrację odnajdujemy między innymi w Redemptoris Mater, innym tekście autor-
stwa Jana Pawła II: 

W świetle Maryi Kościół widzi w kobiecie odblaski piękna, które odzwierciedla najwznioślej-
sze uczucia, do jakich zdolne jest serce ludzkie: całkowitą ofiarę miłości, moc, która potrafi 
znieść największe cierpienia, bezgraniczną wierność, niestrudzoną aktywność, umiejętność 
łączenia wnikliwej intuicji ze słowem pociechy i zachęty. (Jan Paweł II, 1987, brak nr strony)

Kluczowa w katolicko-tradycyjnym modelu zdolność do poświęceń i związa-
na z nią gotowość do rezygnacji z siebie na rzecz spełniania niezliczonych zadań 
związanych z wychowaniem dziecka odwraca uwagę od indywidualności i pod-
miotowości kobiety (Rynkiewicz, 2015). Co więcej, umocowanie religijnej narracji 
o macierzyństwie w długiej perspektywie historycznej oraz odwołanie się do jej 
transcendentnej legitymizacji sankcjonuje jej słuszność. Taka interpretacja macie-
rzyństwa została utrwalona również z micie matki Polki, która stanowi świecki 
odpowiednik figury Matki Boskiej.

Ukształtowany w okresie rozbiorów i nieustannie zmieniający się mit matki 
Polki w dalszym ciągu stanowi jedną z dominujących w Polsce narracji na temat 
macierzyństwa. Będący „owocem polskiego tradycjonalizmu, konserwatyzmu 
i wartości katolickich” (Imbierowicz, 2020, s. 140) mit matki Polki jest elementem 
tożsamości narodowej funkcjonującym zarówno w języku naukowym, jak i po-
tocznym oraz stanowi istotny motyw kultury popularnej (Hryciuk i Korolczuk, 
2012; Titkow, 2012). To kategoria powszechnie znana, pomimo tego, że trudno 
ustalić, jakie jest jej dokładne znaczenie. Mit matki Polki do dnia dzisiejszego 
utrwala nakaz poświęcenia jako nieodłączny element macierzyństwa i kształtuje 
opowieść o macierzyństwie, w którym matka jako podmiot schodzi na drugi plan. 
Jak zauważyła Bogusława Budrowska: 

idealna matka postrzegana jest nie tylko jako osoba z własnymi celami, emocjami, potrze-
bami, biografią, ale tylko [i] wyłącznie jako matka, to jest osoba, która w zupełności po-
święciła własne życie rodzinne dziecku. Dobro jej dzieci jest też jej dobrem, jej pragnienia 
są zredukowane do szczęścia dzieci. Dzieci są również jedyną przyczyną jej istnienia. Jest 
naturalne, kiedy matka poświęca całą swoją energię, czas, aspiracje dzieciom, kiedy nie ma 
własnych celów, emocji, potrzeb. (Budrowska, 2000, s. 110)

W tym ujęciu macierzyństwo jest bardziej radykalne niż organizacja plemienna 
lub narodowa (Pryszmont, 2020) i porównywane do „instytucji totalnej” (Bu-
drowska,1997), w której kobieta jest sprowadzona do roli „rodzicielki, opiekunki 
i wykonawczyni pożądanych społecznie zadań” (por. Hryciuk i Korolczuk, 2012, 
s. 9). Ten konserwatywno-katolicki model jest silnie utrwalony w kulturze popu-



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 283

larnej i narzuca specyficzną narrację na temat macierzyństwa (Rynkiewicz, 2015), 
w którą wpisane są cechy takie jak pracowitość, ofiarność i zdolność do poświęceń.

Pomimo niewątpliwej trwałości mitu matki Polki (Imbierowicz, 2020; Packalén 
Parkman, 2017), przemianom społecznym, kulturowym i ekonomicznym, jakie 
miały miejsce na przestrzeni ostatnich kilku dekad, towarzyszył również rozwój no-
wych, konkurencyjnych narracji na temat macierzyństwa. Alternatywnym wzorcem 
dla matki Polki stała się „nowa matka” (Sikorska, 2009). Małgorzata Sikorska zwraca 
uwagę na wewnętrzne zróżnicowanie tej kategorii i podkreśla, że to, co znacząco 
różni „nową matkę” od Matki Boskiej i matki Polki, to denaturalizacja instynktu ma-
cierzyńskiego. Dla „nowej matki” miłość do dziecka nie jest częścią jej naturalnego 
wyposażenia jako kobiety. Jej macierzyństwo jest przedmiotem pogłębionej reflek-
sji, wiąże się z nieustannymi wyborami i podejmowaniem decyzji. W tym modelu 
kobieta może doświadczać niepewności w swoim macierzyństwie, ale jednocześnie 
ma prawo do niedoskonałości i do tego, żeby nie mieć poczucia winy. „Nowa matka” 
ma wiele wzorów macierzyństwa do wyboru. Nowe wzorce macierzyństwa, pomimo 
tego, że różnorodne, są silnie przesycone ideologią „intensywnego macierzyństwa” 
(Hays, 1996), które wymaga ogromnego nakładu pracy, jest kosztowne finansowo, 
absorbujące emocjonalnie i skoncentrowane na dziecku oraz oparte na wiedzy eks-
pertów. Wspierając się na ekologii, naturalizmie i esencjalistycznych nurtach femini-
zmu, ideologia intensywnego macierzyństwa, podobnie jak dyskurs religijny, opiera 
się na kierowanym wobec kobiet oczekiwaniu całkowitego poświęcenia i podpo-
rządkowania własnym potrzeb dziecku (Badinter, 2013). Oprócz tradycjonalistycz-
nych dyskursów na temat płci i macierzyństwa rozwijanych przez religie historyczne 
(Oh, 2010) to właśnie te ideologie przyczyniły się – zdaniem Badinter (2013) – do 
wzmacniania nierówności między płciami i osłabienia pozycji kobiet. 

W polskim kontekście społeczno-kulturowym postępujące różnicowanie się 
modeli macierzyństwa znajduje swoje odzwierciedlenie w rozpadzie jednoznacz-
nie pozytywnego obrazu matki utrwalonego w polskiej kulturze (Bartmiński, 
2008; Jędrzejko,1994). Współczesna kultura popularna nacechowana jest współ-
występowaniem różnych pozycji ideologicznych produkujących odmienne dys-
kursy na temat macierzyństwa (Bańczyk, 2021). Matka może być strażniczką 
domowego ogniska (dyskurs religijny i narodowo-katolicki), ofiarą patriarchalne-
go reżimu (dyskurs feministyczny i liberalny), kobietą wyrodną (dyskurs ultra-
lewicowy, anarchistyczny) lub superkobietą (dyskurs marketingowy, reklamowy) 
(Bielińska-Gardziel, 2009). Negatywny stosunek do macierzyństwa został nieja-
ko skondensowany w nowym pojęciu madka, które rozpowszechniło się w ciągu 
ostatnich kilku lat w przestrzeni publicznej. Zakres znaczeniowy tego pojęcia jest 
trudny do jednoznacznego określenia, ale jak zauważa Emilia A. Bańczyk (2021), 



Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak284

w wypowiedziach, w których to pojęcie się pojawia, na pierwszy plan wysuwają się 
predyspozycje psychiczne i negatywne postawy etyczne matek, ich roszczeniowość 
i głupota. Te zróżnicowane dyskursy współtworzą niejednorodne repertuary inter-
pretacyjne dla jednostkowych doświadczeń życiowych (Pryszmont, 2020).

Metody

Prezentowane w tym artykule dane pochodzą z wywiadów pogłębionych z 45 mat-
kami, które identyfikują się jako zaangażowane katoliczki. Uczestniczki badań 
zostały zrekrutowane metodą doboru celowego, przez wykorzystanie osobistych 
kontaktów, metody kuli śnieżnej i rekrutację w grupach dla mam z małymi dzieć-
mi funkcjonujących w parafiach katolickich. Średnia wieku osób badanych wyno-
siła 31 lat (najmłodsza uczestniczka miała 22 lata, najstarsza 40 lat). 35 kobiet po-
siadało wykształcenie wyższe, 10 wykształcenie średnie lub zawodowe. 42 kobiety 
były zamężne. W badaniach wzięły udział mieszkanki wielkich miast powyżej 
100 000 mieszkańców (18 uczestniczek); mieszkanki mniejszych miast (8 uczest-
niczek) i mieszkanki wsi (19  uczestniczek). Wszystkie osoby badane wyraziły 
zgodę na udział w badaniu. Projekt badań został pozytywnie zaopiniowany przez 
uniwersytecką Komisją ds. Etyki Badań Naukowych. Imiona uczestniczek zostały 
zmienione na pseudonimy. 

Mimo że żaden z wywiadów nie jest w całości narracją, w każdym wywiadzie 
pojawiły się fragmenty o strukturze narracyjnej w postaci opowieści o działaniach 
różnych bohaterów ustrukturyzowanych w czasie. W procesie analizy zwracały-
śmy szczególną uwagę na podzielane przez uczestniczki badań sposoby mówienia 
o doświadczeniach macierzyńskich, wspólny język i metafory. Powtarzające się 
pojęcia związane z religijnym repertuarem interpretacyjnym, których uczestniczki 
badania używały w narracji o swoim macierzyństwie, zostały wyodrębnione na 
podstawie analizy zakodowanych fragmentów wywiadów. W jej wyniku uzyska-
łyśmy trzy główne kategorie pojęciowe, poprzez które badane konceptualizowały 
swoje doświadczenie bycia matką: poświęcenie, powołanie oraz cud.

Wyniki badań

Macierzyństwo jako poświęcenie

Najważniejszym symbolem macierzyńskiego oddania i poświęcania w dyskursie 
katolickim jest Matka Boska (Lowe i Page, 2019). Pytane wprost o to, czy figura 



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 285

Matki Boskiej stanowi dla nich wzór macierzyństwa, uczestniczki naszych badań 
udzielały zróżnicowanych odpowiedzi. Dla części badanych matek Maryja była 
postacią ważną i bliską, jak ilustruje wypowiedź Barbary (32  lata): „W sumie to 
tak. Mam tutaj [wskazuje na ścianę – przyp. autorki] Matkę Boską Częstochowską, 
a Piekarską na swoim medaliku i zawsze noszę. Jest to dla mnie wzór matki”. Opi-
sując swoją relację z poliwalentną figurą Matki Boskiej, matki podkreślały jej ma-
cierzyńskie atrybuty: „Tak, ja do Maryi to zawsze w najtrudniejszych chwilach…, 
proszę o pomoc, bo kto inny zrozumie matkę tak jak inna matka?” (Celina, 31 lat). 
Tworzenie się subiektywnej więzi z Maryją-matką po urodzeniu dziecka opisała 
również Ewa (29 lat): 

Ja po prostu zaczęłam się bardziej z nią identyfikować, jak zostałam mamą, i też prosić ją 
o pomoc. I tak poczułam taką więź z nią, mocniejszą po prostu, że ona też właśnie była 
matką, że ona też miała dziecko, różne problemy, i że też, no jakby, że jest w stanie mnie 
zrozumieć, no nie? Tak jak człowiek człowieka, tylko taki… właśnie człowiek kompeten-
tny, taki doskonały właśnie.

Część badanych matek podkreślała jednak w swoich narracjach ponadludzki 
charakter Matki Boskiej, co umożliwiało im dystansowanie się od oczekiwań i na-
kazów związanych z tą postacią: 

na pewno, że gdzieś chciałam być jak ta Matka Boża, chciałam być taką dobrą matką, chcia-
łam być matką taką idealną i może to jest trochę właśnie problem też, dlatego, że nigdy nie 
mogłabym być taka idealna. Nigdy nie mogłabym to tak zrobić, w tak idealny sposób, jak 
robiła to Matka Boża, i trochę to może powodować, przynajmniej u mnie to spowodowało 
takie coś, bo kiedyś miałam jakiś problem wychowawczy i ktoś mi coś powiedział, taką 
radę mi dał: “A co by zrobiła Matka Boża na tym miejscu?”. I to jakby we mnie tak mocno 
pracowało przez jakiś czas, że ja tak bardzo starałam się trzymać w ryzach ten swój taki 
choleryczny charakter, żeby być taką cichą, spokojną mamą, którą nie jestem, i to jakby 
dla mnie było o tyle trudne, że to było trochę zaprzeczanie tego, kim ja jestem, jaki mam 
charakter, jaki mam styl bycia. Więc na pewno jakiś ten wzór i ideał jest, ale, myślę, że nie 
warto… Warto jakby patrzeć tu przez swoje możliwości, prawda? Przez to, co możemy. 
(Dorota, 32 lata)

Maryja jest tak wyjątkową postacią, że jakby uważam, że chyba nie umiem, raczej nie, ja się 
nie umiem do niej odnieść przez tą jej wyjątkowość. Po prostu uważam, że miała zupełnie 
inne podstawy macierzyństwa, zupełnie inne połączenie z Bogiem, inne w ogóle relacje. 
Więc jakby tutaj nie umiem jej wziąć sobie na taki typowy wzór. (Izabela, 34 lata)

Dla Doroty i Izabeli Maryja reprezentuje nieskończony zbiór oczekiwań kierowa-
nych wobec kobiet przez instytucję macierzyństwa (Krotofil i in., 2023). Wysuwa-
jąca się z narracji tych matek interpretacja Matki Boskiej jako niedosięgnionego 
ideału jest przez wiele kobiet doświadczana jako źródło opresji (Adamiak, 1999b). 



Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak286

Częściowe lub całkowite odrzucenie tego wzorca pozwala uczestniczkom naszych 
badań renegocjować znaczenie poświęcenia w kontekście macierzyństwa i otwiera 
możliwość wyznaczania jego granic (Tronto, 1993). W grupie osób badanych tylko 
część kobiet bez zastrzeżeń przywoływało poświęcenie jako nieodłączny element 
macierzyństwa. Przykładem takiej afirmatywnej postawy jest wypowiedź Justyny, 
która stwierdziła, że: „będąc dobrą mamą, trzeba przekładać dobro tego dziecka 
nad swoje własne, tak myślę, że można by było to tak zdefiniować. To jest takie 
całkowicie poświęcenie się, opiekowanie się tym maleństwem, bo tak naprawdę 
dzieci są zdane na dorosłych”. Justyna w dalszej części wywiadu podkreślała, że 
przebywanie z dzieckiem daje jej wiele radości i połączyła takie doświadczanie 
macierzyństwa ze swoją „intuicją macierzyńską”, tym samym reprodukując trady-
cjonalistyczny wzorzec, w którym macierzyństwo wymaga poświęcenia i umożli-
wia kobietom realizację ich „naturalnych” skłonności. Większość narratorek przyj-
mowała jednak odmienną perspektywę i dystansowała się na różne sposoby od 
kategorii poświęcenia. Zofia (29 lat) zauważyła: 

No dobra mama, moim zdaniem, to przede wszystkim osoba, która… dla której prioryte-
tem jest dobro własnego dziecka, ale też widzi, z drugiej strony też widzi swoje, że tak po-
wiem, potrzeby. Nie zatraca się tylko i wyłącznie w tym, że dziecko i poświęcamy wszystko, 
zdrowie, nie zdrowie… No bo to też nie kształtuje takiego pozytywnego obrazu mamy 
u dziecka. 

Poziom poświęcenia rozumianego jako zaangażowanie własnych zasobów (czasu, 
energii, zdrowia itd.) jest więc dla Zofii zależny od tego, jaki zakres obowiązków 
opiekuńczych i wychowawczych uznaje ona za konieczny i wystarczający, przy 
uwzględnieniu własnych potrzeb i możliwości. Co istotne, owa troska o samą sie-
bie zdaniem Zofii przekłada się również pozytywnie na dziecko. Religijny ideał 
matczynego samopoświęcenia jest więc zakwestionowany poprzez wysunięcie na 
pierwszy plan podmiotowości matki. Ten proces wiąże się również z odwołaniem 
się do wiedzy macierzyńskiej, którą matki nabywają poprzez ucieleśnione doświad-
czenie sprawowania codziennej opieki nad dzieckiem i aktywne konfrontowanie 
tych doświadczeń z treściami popularyzowanymi przez różnego rodzaju eksper-
tów (Krotofil i in., 2020). To osobiste i obiektywne ukontekstowienie pozwala na 
krytyczne odniesienie się do instytucjonalnej religijnej narracji o konieczności po-
święcenia się dla dziecka. Odwołując się do własnej wiedzy macierzyńskiej i dobra 
dziecka, swój dystans do poświęcenia wyraziła również Sylwia: 

na wielu płaszczyznach mama się musi poświęcać. Chce, bo to jest wybór. Macierzyństwo 
jest wyborem, ale właśnie zależy, w jakim sensie mówimy o tym poświęceniu. Bo ja uwa-
żam, że poświęcenie ma i pozytywne, i negatywne oddźwięki, i pytanie właśnie, co rozu-



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 287

miemy przez poświęcenie. Uważam, że tak, jest to poświecenie. Poświęciłam się, ale nie 
czuję się taka umęczona tym macierzyństwem. […] Jest zmęczenie fizyczne czasem, jest 
zmęczenie psychiczne, ale nie jest to dla mnie takie umęczenie, takie cierpiętnictwo, że „o, 
ja jestem mamą i ja się muszę tak poświęcać, i ja jestem w tym taka nieszczęśliwa”. Bo nie, 
bo staram się też znaleźć czas dla siebie.

W dalszej części rozmowy Sylwia, podobnie jak Zofia, podkreślała, że całkowite 
poświęcenie matki może mieć negatywny wpływ na dziecko, które zastaje obar-
czone w tej sytuacji przez matkę jej trudem. Zdaniem innej uczestniczki bezgra-
niczne poświęcenie, pomimo że usankcjonowane przez religijny ideał macierzyń-
stwa, może mieć negatywny wpływ również na życie religijne matki: 

[Katolicka mama  – przyp. autorki] robi te wszystkie niezbyt przyjemne rzeczy, nie ma 
żadnej przestrzeni dla siebie, trochę jest wycieraczką taką, w cudzysłowie, dla wszystkich. 
I pierwsza wstaje, ostatnia kładzie się spać i tyle. I nie ma zupełnie, nie wiem, miejsca na 
jakieś swoje czy marzenia, czy odnalezienie i odnajdywanie tej prawdziwej radości, i Boga. 
I jakby – no właśnie, nie wiem – takiej dobrej służby w tym, co robi. (Edyta, 26 lat)

W dalszej części rozmowy Edyta podkreśliła, że w ten sposób realizowane poświę-
cenie wynika z niedojrzałej wiary, że kobieta jest właśnie do takiego poświęcenia 
powołana i sama tę wiarę odrzuca. 

Macierzyństwo jako powołanie

W chrześcijaństwie powołanie rozumiane jako „wezwanie przez Boga do okre-
ślonego sposobu życia konkretnego człowieka”1. Potocznie pojęcie to jest często 
kojarzone z powołaniem do kapłaństwa lub życia zakonnego, ale w dyskursie ka-
tolickim pojawia się także w odniesieniu do kobiet „powołanych” do życia w mał-
żeństwie i do macierzyństwa. Takie rozumienie powołania było często reprodu-
kowane przez uczestniczki naszych badań. Katarzyna (33 lata) uznała, że: „trzeba 
być do [macierzyństwa – przyp. autorki] powołanym. Jak ktoś nie jest, to się nie 
odnajdzie w roli matki”. Inne uczestniczki opisywały swoje rozumienie powołania 
jako istotnego elementu ich tożsamości w następujący sposób: 

Ja myślę, że odkąd urodziłam się kobietą, to wiedziałam, że moim powołaniem będzie ma-
cierzyństwo, bo to bardzo szeroko pojęty termin. I to też uświadomiłam sobie na tych spot-
kaniach, że nawet jakbym nie miała dzieci, to macierzyństwo moje mogłoby dotyczyć osób, 
które są ode mnie zależne, albo osób, które jako menedżer mam pod sobą. (Magda, 36 lat)

1  Taka definicja dostępna jest na stronie https://info.dominikanie.pl/kategoria/zycie/powola-
nie-zycie/

https://info.dominikanie.pl/kategoria/zycie/powolanie-zycie/
https://info.dominikanie.pl/kategoria/zycie/powolanie-zycie/


Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak288

Ja myślę, że to jest w tym sensie, że skoro kobieta została matką, to teraz jest do niej (tej 
roli – przyp. autorki) powołana. O tym pomyślałam. Że skoro jestem w małżeństwie, wy-
brałam tę drogę, to to jest moje powołanie, to jest moja droga do świętości. W tych rzeczach 
się wzmacnia moja wiara i moja więź z Bogiem. I to jest moja wiara. Nie wiem, czy kobieta 
jest powołana do bycia matką. Biologicznie bym powiedziała, że tak, czy tam duchowo też, 
bo jak np. ktoś jest w zakonie, to też się tak mówi. Bardziej mi chodziło o to, że skoro mam 
już dziecko, to jest moja droga. (Wiktoria, 33 lata)

No też poniekąd się traktuje bycie mamą jako takie poniekąd powołanie, no nie? Że no, 
kurczę, jestem odpowiedzialna za tą istotkę, że to jest takie niesamowite uczucie – bycie 
mamą, że to jest coś, co ciężko jest opisać słowami, nie? (Zofia, 29 lat)

Magda, Wiktoria i Zofia odnalazły w sobie powołanie do macierzyństwa. Takie 
włączenie powołania w narrację o macierzyństwie może być narzędziem legity-
mizacji i sakralizacji różnorodnych doświadczeń związanych z codzienną opieką 
nad dziećmi. W kolejnej części artykułu ilustrujemy powiązany proces sakralizacji 
poprzez opisywanie macierzyństwa jako cudu. Pojęcie sakralizacji jest jednak szer-
sze i oznacza proces psychologiczny, w którym pewne aspekty życia są postrze-
gane przez ludzi jako mające duchowy charakter i znaczenie (Pargament i Ma-
honey, 2001). Sakralizacja może przybierać dwie formy: pierwsza, określana jako 
„manifestacja Boga”, oznacza postrzeganie danego obiektu jako przejaw swoich 
wyobrażeń, wierzeń lub doświadczeń związanych z Bogiem. Z kolei druga forma 
sakralizacji to uświęcenie zachodzące bez odniesienia do konkretnego bóstwa, ale 
raczej polegające na postrzeganiu danego zjawiska jako posiadającego duchowy 
charakter i znaczenie poprzez przypisanie mu cech kojarzonych ze sferą sacrum 
(Mahoney i in., 2003). W powyższych wypowiedziach uczestniczek badania ujaw-
niają się obie formy; kategoria powołania pozwala narratorkom ujmować własne 
doświadczenia macierzyńskie jako wkład w realizację bożej woli czy podtrzymy-
wanie bożego porządku.

Część osób badanych odrzucała jednak ideę powołania jako kategorię opisują-
cą ich doświadczenia związane z macierzyństwem. Taką postawę ilustrują wypo-
wiedzi Pauliny i Sandry:

Ale tak z głębi serca to ja tak naprawdę nie powiedziałabym tak o sobie, że to (macierzyń-
stwo – przyp. autorki) jest moje powołanie. Nie. Znaczy – może jest, a jakoś tak ja, nie 
wiem jak to powiedzieć, czy każda kobieta?… Nie, chyba nie… Nie wiem. Ale ja jakoś nie 
patrzę na to, jak na moje powołanie, chyba. No jestem mamą, tak? Jestem żoną, jestem 
mamą, więc w sumie może powinnam, ale… hm. (Paulina, 32 lata)

Nie mam takiego poczucia, że to (macierzyństwo – przyp. autorki) była jedyna droga, że 
to musiałam wybrać… Ja się też bardzo długo zastanawiałam, rozeznawałam, czy małżeń-
stwo, czy jakieś życie zakonne. Bardzo długo gdzieś tam rozpatrywałam to, jakie są moje 



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 289

pragnienia, jakie są moje predyspozycje, i mam takie wrażenie, że jeżeli wybrałam to, no to 
Bóg jest w tym i po prostu w tym błogosławi. Jeżeli bym wybrała coś innego wcześniej, na 
początku życia, no to też byłby ze mną, też by mnie w tym błogosławił i że jakby jest w tym 
obecny, ale nie, że jest to jedyny słuszny wybór i po prostu koniec. (Sandra, 30 lat)

Sandra podała w wątpliwość determinizm wynikający z ujmowania kobiecości 
jako nieodłącznie związanej z macierzyństwem i podkreślała, że bycie matką jest 
konsekwencją jej wolnego wyboru. W tym ujęciu tożsamość matki nie jest nadana, 
a raczej aktywnie kształtowana. Obserwowane tutaj odejście od tradycyjnej inter-
pretacji powołania do macierzyństwa nie oznacza jednak całkowitego odrzucenia 
religijnej interpretacji doświadczeń związanych z wychowaniem dziecka. Jak pod-
kreśla Sandra, w jej przekonaniu po tym, jak dokonała wyboru, „Bóg jest” obecny 
w macierzyńskiej codzienności. Zakwestionowanie powołania jako wywodzącego 
się z natury kobiety ma jednak kluczowe znaczenie – jest podważeniem tradycyj-
nej katolickiej wizji kobiecości, w której opieka i wychowanie dzieci przychodzą 
kobiecie bez wysiłku, a wiedza i umiejętności z nimi związane nie muszą być wy-
pracowywane (Adamiak, 1999a). 

Macierzyństwo jako cud

W katolicyzmie gloryfikacja macierzyństwa jest realizowana przez narrację o ko-
biecie jako dawczyni życia i dysponentce cudu, który bez jej udziału byłby nie-
możliwy do zrealizowania. W tym kontekście figura Matki Boskiej również ma 
kluczowe znaczenie. Patriarchalna interpretacja roli kobiety podkreślana w trady-
cyjnych teologicznych interpretacjach macierzyństwa Maryi stawia kobietę w po-
zycji podporządkowanej i biernej i jest przedmiotem krytyki rozwijanej na gruncie 
teologii feministycznej (Adamiak, 1999b). Prace teolożek, które próbują reinter-
pretować rolę kobiety w dawaniu życia, nie są jednak szerzej znane na gruncie 
polskim (Adamiak, 1997). W opowieściach naszych uczestniczek taka reinterpre-
tacja jest dokonywana w konstruowanych przez nie narracjach na temat cudu po-
częcia i narodzin. Kategoria cudu jest bardziej dostępna katolikom niż osobom 
niewierzącym, skłonnym do interpretowania zjawisk w kategoriach racjonalnych. 
Dla katolików cud stanowi rodzaj boskiej interwencji, manifestację Boga w świecie 
i daje dowód Jego istnienia, potwierdzając tym samym prawdziwość i słuszność 
wyznawanej wiary. Doświadczenie cudu w opowieściach badanych matek pojawi-
ło się w odniesieniu do różnych etapów ciąży i porodu oraz późniejszych etapów 
wychowania dziecka:

Dla mnie to zawsze było w ogóle niepojęte, że z takich mikrokomórek, których w ogóle nie 
widać, jest w stanie powstać nowy człowiek, który ma duszę, ma ciało, ma swój rozum i sta-



Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak290

je się odrębną taką jednostką. No to… no to jest dla mnie takie niesamowite po prostu… 
Taki cud. (Krystyna, 32 lata)

kiedy urodziło się to moje dziecko i ja po prostu mu powiedziałam: „Boże ja po prostu tego 
nie ogarnę, dałeś mi tutaj takie małe dziecko, taki cud. Jak mogłeś mi po prostu dać takie 
coś? Ja tego nie utrzymam, ja tego nie udźwignę bez Ciebie”. I to takie zaufanie do Boga, że 
ja sama nie jestem w stanie nic zrobić, […], ale ufając Jemu i temu, że on będzie mi poma-
gał w tym macierzyństwie, mam więcej na pewno spokoju w sobie przez to, że mam taką 
opiekę z góry. (Izabela, 32 lata)

miało się… udział w stworzeniu [śmiech] – jakkolwiek to nie zabrzmi, ale że to jest jakoś 
poruszające, że we mnie się to życie rozwijało i że mogłam tego doświadczyć i być przy tym. 
(Zuzanna, 31 lat)

W tych narracjach badane matki przeciwstawiały się „banalności” i „codzienności” 
ciąży i zadań związanych ze sprawowaniem opieki macierzyńskiej (Gretkowska, 
2003) i świadomie podejmowały próbę rehabilitacji kategorii cudu, która w ich 
odczuciu straciła na znaczeniu w katolickim dyskursie o macierzyństwie: 

Ja bym w ogóle powiedziała, że każde życie to cud. Jak patrzę na moje dzieci, szczególnie 
nachodzą mnie takie refleksje wieczorem, kiedy jest cisza, spokój już, wszyscy śpią, i patrzę 
na nich, i sobie myślę, jak wielkim cudem są. Wiem, że to jest strasznie oklepane stwier-
dzenie. W Kościele, wśród takich właśnie katolickich rodzin jest dużo takich oklepanych 
stwierdzeń, które się słyszy od dziecka, jeżeli się wychowywało w takim środowisku, ale 
te oklepane stwierdzenia są tak, jak dochodzi się do nich i doświadcza się ich w sercu, to 
się okazuje, że może i oklepane, bo słyszymy je od dawna, ale mają sens i wielką głębię. 
(Urszula, 32 lata)

Kategoria cudu była uznawana za mniej lub bardziej adekwatną do opisu 
własnego macierzyństwa w zależności od drogi, jaką kobieta przebyła, aby stać 
się matką:

Myślę, że tak, ale może nie było to dla mnie takie, takie intensywne myślenie w tych ka-
tegoriach (cudu – przyp. autorki) ze względu na to, że to może tak łatwo przyszło, że nie 
staraliśmy się aż tyle. No bo mam też znajomych, którzy już się z 10 lat starają i nadal nic, 
więc dla nich to zajście w ciążę to byłby cud, rodzaj cudu, może dla nas to było tak, że było 
po prostu błogosławieństwo i zesłanie na nas nowej misji, która będzie przed nami stawia-
na. (Magda, 36 lat)

Na początku ciąży lekarz mi powiedział, lekarz taki właśnie zajmujący się trudnymi cią-
żami, znając moją historię porodową, ja też tam miałam kilka poronień, że powiedział, że 
najprawdopodobniej ta ciąża się nie utrzyma, na początku ciąży. Więc ja wiedziałam, że 
ona się nie utrzyma, a tymczasem synek się urodził wielki i silny, więc też to uważam jak 
najbardziej za cud. (Amelia, 32 lata)



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 291

„Cud macierzyństwa” może być przez młode matki konceptualizowany w nar-
racji albo w sposób pasywny, albo z uwzględnieniem własnego udziału i spraw-
stwa. Przykładem narracji, w której sprawstwo matki jest bardzo mocno podkre-
ślone, jest fragment wypowiedzi cytowanej wcześniej Krystyny (32 lata), która 
stwierdziła: 

jakby stworzyłam nowe życie, taką nową istotę, która jakby, jak się urodziła taka zupełnie 
bezbronna i taka mała, która sobie zupełnie, wiesz, nie poradzi z niczym… to teraz jakby… 
dzięki temu, że jestem jej mamą, to jakby mam wpływ na to, jak ona się kształtuje, jak roś-
nie i… no i tworzy z niej taką osobę, która kiedyś też będzie samodzielna, pójdzie w świat 
i… mam nadzieję, że sobie poradzi. Jakby po prostu sam fakt, że się stworzyło nowego 
człowieka.

W podobny sposób swoją rolę opisała Paulina (30 lat): 

Na pewno łatwiej jest o… na pewno jest łatwiej mnie jako osobie wierzącej, że jak się po-
modlę wieczorem, to mam wrażenie, że te siły będą rano troszkę większe, że trochę więcej 
też cierpliwości dostanę, trochę więcej tej wyrozumiałości, że nic się nie dzieje bez przy-
czyny, bardziej na takiej zasadzie to odbieram, niekoniecznie tak, że to jakiś taki mistyczny, 
że mama jest po prostu jakimś takim, nie wiem, wcieleniem Boga czy coś, ale może małym 
palcem Boga tam trochę jest. 

Poprzez konstruowanie własnej roli jako „udziału w stworzeniu” katolickie matki 
nie tylko odrzucają religijne interpretacje procesu stawania się matką jako wyda-
rzenia, w którym kobieta jest całkowicie bierna, ale również włączają swoje do-
świadczenia w sferę sacrum. Opowieść o wychowaniu dziecka jako stwarzaniu 
nowego człowieka, w której uczestniczki podkreślają poczucie odpowiedzialności 
związane z tym procesem, podnosi również status matki i stawia ją w całkowi-
tej opozycji do przywołanej przez nas na początku tego artykułu kategorii madki. 

Podsumowanie

Współczesna kultura europejska kładąca nacisk na indywidualizm i wolność stwo-
rzyła podłoże dla wykształcenia się krytycznego stosunku kobiet wobec narzuca-
nych im uprzednio ról społecznych, co w dalszej perspektywie wywołało poważny 
kryzys tożsamości (Badinter, 2013). W tym procesie redefiniowania ról kobiecych 
„wspólnotowy imperatyw moralny, by «być użyteczną», został podważony przez 
bardziej indywidualistyczne propozycje «odnajdywania siebie»” (Nielsen, 2004, 
s. 13). Jedną z możliwych odpowiedzi na kryzys kobiecych tożsamości jest patrze-



Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak292

nie wstecz i próba powrotu do świata „urządzonego po bożemu” (Michna, 2014, 
s. 144) oraz rozwój „nowego tradycjonalizmu” (Rejowska, 2018). Wyniki naszych 
badań pokazują jednak, że tego rodzaju odpowiedź nie musi oznaczać pasywnego 
odtwarzania narracji podtrzymujących patriarchalny porządek. 

W narracjach kobiet uczestniczących w naszych badaniach ujawnia się kom-
petencja biograficzna (Pietrasiński, 1990), na którą składa się wiedza autokrea-
cyjna i zdolność do myślenia biograficznego opartego na refleksji nad własnymi 
doświadczeniami. Według Pietrasińskiego kompetencja biograficzna stanowi 
warunek podmiotowego kierowania własnym rozwojem w dorosłości (za: Jezier-
ski, 2015). Wśród uczestniczek naszych badań istotnym elementem kompetencji 
biograficznej jest umiejętność renegocjowania znaczeń podstawowych kategorii, 
wokół których zorganizowany jest tradycjonalistyczno-katolicki dyskurs na te-
mat macierzyństwa. Zróżnicowane narracje na temat doświadczeń macierzyń-
skich konstruowane wokół kategorii poświęcenia, powołania i cudu pokazują, że 
czerpanie z religijnych dyskursów jako repertuarów interpretacyjnych dla włas-
nych doświadczeń nie wyklucza przyjmowania perspektywy krytycznej (Nyhagen 
i Halsaa, 2016). Przedstawione wypowiedzi ilustrują często ignorowane w bada-
niach narracje religijnych kobiet dokonujących reinterpretacji religijnych idio-
mów w sposób, który pozwala im nadawać pozytywne znaczenia zróżnicowanym 
doświadczeniom macierzyńskim bez konieczności odrzucania tradycji religijnej 
i jednocześnie przeżywać macierzyństwo jako projekt realizowany w zgodzie z do-
konanymi przez siebie wyborami.

Młode matki katoliczki tworzą narracje zgodne z uniwersum znaczeń religij-
nych, które kształtuje ich percepcję i sposób rozumienia rzeczywistości, ale nie 
w korzystają z nich w sposób wyłączny i oparty na całkowicie wiernej reproduk-
cji. Ich „opowiadanie” swojego macierzyńskiego doświadczenia w odniesieniu do 
instytucjonalnej narracji religijnej cechuje krytycyzm wobec ograniczonej ela-
styczności i nieprzystawalności religijnego modelu matki, zawierającego wzorce 
i kryteria właściwego wypełniania tej roli, do życiowych realiów. Pomimo tej za-
obserwowanej niezgodności tradycjonalistyczno-katolickiej narracji z ich wiedzą 
macierzyńską nasze badane nie odrzuciły narracji religijnej. Narracja religijna 
pozostała dla nich istotnym rezerwuarem sensów, z którego wybierały elementy 
odpowiadające ich matczynemu doświadczeniu. Inaczej mówiąc, internalizacja 
narracji religijnej podlegała u nich twórczemu przekształceniu oraz dopasowaniu 
do indywidualnego doświadczenia, co rozumieć można jako przejaw prywatyzo-
wania sfery religijnej. Uczestniczki badania zamiast odwoływać się do instytucjo-
nalnej narracji religijnej, chcą same decydować o tym, czy w ogóle zostaną matka-
mi, a jeśli tak, to w jakiej formie będą realizować swoje macierzyństwo. 



Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 293

Dla zaangażowanych katoliczek tworzenie narracji o sobie jako matce to pro-
ces określania siebie również w kontekście akceptacji katolickiej narracji instytu-
cjonalnej. Odczytanie siebie w tej perspektywie odbywa się poprzez zestawienie 
jej założeń z własnymi doświadczeniami, w wyniku czego katolicka narracja może 
zostać całkowicie lub częściowo zinternalizowana. Można przypuszczać, że stopień 
internalizacji instytucjonalnej religijnej narracji o macierzyństwie zależny jest od 
ideologicznego wymiaru religijności określającego stopień uznawania przez daną 
osobę prawdziwości dogmatów i wierzeń (Stark i Glock, 2007). Jak pisze Anna 
M.  Królikowska (2022): „narracja zinternalizowana staje się pryzmatem, przez 
który postrzegane i interpretowane jest własne doświadczanie”, i który „określa, 
co zostanie dostrzeżone, a co pominięte, co uznane za warte opowiedzenia i w jaki 
sposób powiązane z innymi elementami” (s. 55).

Publikacja została przygotowana w ramach projektu „Religia, praktyki macierzyń-
skie i tożsamość młodych matek na podstawie doświadczeń katoliczek i muzułma-
nek w Polsce” finansowanego przez Narodowe Centrum Nauki, grant NCN Sonata 
15 (2019/35/D/HS1/00181). 

Bibliografia

Adamiak, E. (1997). Błogosławiona między niewiastami. Maryja w feministycznej teologii Cathariny 
Halkes. Wydawnictwo KUL. 

Adamiak, E. (1999a). Milcząca obecność. O roli kobiety w Kościele. Biblioteka Więzi. 
Adamiak, E. (1999b). Macierzyństwo Boga i Maryi w teologii feministycznej. Salvatoris Mater, 1(1), 

256–271.
Badinter, E. (2013). Konflikt. Kobieta i matka (tłum. J. Jedliński). Wydawnictwo Naukowe PWN.
Bańczyk, E.A. (2021). Internetowa „madka” jako wariant stereotypu współczesnej matki. Język Pol-

ski, 101(2), 71–86.
Bartmiński, J. (2008). Polski stereotyp matki. Postscriptum Polonistyczne, 1(1), 33–53.
Bielińska-Gardziel, I.  (2009) Stereotyp rodziny we współczesnej polszczyźnie. Slawistyczny Ośrodek 

Wydawniczy.
Bruner, J. (1991). The narrative construction of reality. Critical Inquiry, 18, 1–21.
Budrowska, B. (1997). Macierzyństwo: instytucja totalna? W: J. Brach-Czaina (red.), Od kobiety do 

mężczyzny i z powrotem. Rozważania o płci w kulturze (s. 297–308). Trans Humana.
Budrowska, B. (2000). Macierzyństwo jako punkt zwrotny w życiu kobiety. Wydawnictwo Funna. 
Celińska-Miszczuk, A., Wiśniewska, L.A. (2017). Macierzyństwo. Szanse i ograniczenia. Perspektywa 

psychologii osoby. Wydawnictwo Difin.
Gretkowska, M. (2003). Polka. Wydawnictwo W.A.B.
Hays, S. (1996). The cultural contradictions of motherhood. Yale University Press.



Dagmara Mętel, Joanna Krotofil, Dorota Wójciak294

Hryciuk, R.E., Korolczuk, E. (2012). Wstęp. Pożegnanie z Matką Polką? W: R. Hryciuk, E. Korolczuk 
(red.), Pożegnanie z Matką Polką? Dyskursy, praktyki i reprezentacje macierzyństwa we współ-
czesnej Polsce (s. 7–24). Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego.

https://info.dominikanie.pl/kategoria/zycie/powolanie-zycie/
Imbierowicz, A. (2020). The Polish Mother on the defensive? The transformation of the myth and 

its impact on the motherhood of Polish women. Journal of Education Culture and Society, 3(1), 
140–153. 

Jan Paweł II. (1987). Redemptoris Mater. O błogosławionej Maryi Dziewicy w życiu pielgrzymują-
cego  kościoła.  https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-
-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html

Jan Paweł II. (1988). List apostolski o powołaniu i godności kobiet. Mulieris Dignitatem. Opoka.org.pl. 
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/mulieris.html

Jezierski, K. (2015). Refleksja autobiograficzna jako czynnik rozwoju w biegu życia. W: A. Kałużna-
-Wielobób (red.), Specyfika rozwoju człowieka dorosłego. Procesy, struktury, mechanizmy rozwoju 
(s. 11–24). Wydawnictwo Adam Marszałek.

Jędrzejko, E. (1994). Kobieta w przysłowiach, aforyzmach i anegdotach polskich. Konotacje i stereoty-
py. W: J. Anusiewicz, K. Handke (red.), Płeć w języku i kulturze (t. 9: Język a kultura, s. 159–172). 

Krotofil, J., Motak, D., Wójciak, D., Mętel, D. (2020). Skirting heaven, skirting hell: The maternal per-
spective of Catholic women on abortion and the recent restrictions in abortion law in Poland. 
Culture and Religion, 21(4), 320–338.

Krotofil, J., Wójciak, D., Mętel, D. (2023). The Virgin Mary in the narratives of contemporary Catho-
lic and Muslim mothers in Poland. LUD. Organ Polskiego Towarzystwa Ludoznawczego, 107, 
202–222.

Królikowska, A.M. (2022) Narracja, świat przeżywany, tożsamość – polskie narracje łączące wątki 
religijne i narodowe. Przegląd Religioznawczy, 2(284), 53–67.

Lowe, P., Page, S.-J. (2019). ‘On the wet side of the womb’: The construction of ‘mothers’ in anti-abor-
tion activism in England and Wales. European Journal of Women’s Studies, 26(2), 165–180.

Lyotard, J.-F. (1997). Kondycja ponowoczesna (tłum. M. Kowalska). Sztuka i Filozofia, 13, 25–35.
Mahoney, A., Pargament, K.I., Murray-Swank, A., Murray-Swank, N. (2003). Religion and the sanc-

tification of family relationships. Review of Religious Research, 44(3), 220–236.
Michna, N.A. (2014). O kobietach i matkach. Elisabeth Badinter o kryzysie kobiecej tożsamości. 

Kwartalnik Filozoficzny, 42(3), 133–154.
Nielsen, H.B. (2004). Noisy girls: New subjectivities and old gender discourses. YOUNG, 12(1), 9–30.
Nyhagen, L., Halsaa, B. (2016). Religion, gender and citizenship: Faithful women, gender equality and 

Feminism. Loughborough University. 
Oh, I. (2010). Motherhood in Christianity and Islam: Critiques, realities, and possibilities. The Journal 

of Religious Ethics, 38(4), 638–653.
Packalén Parkman, M.A. (2017). Macierzyństwo bez lukru i retuszu. Wizerunek Matki Polki w litera-

turze polskiej po roku 2000 i blogach. Postscriptum Polonistyczne, 2(20), 63–83. 
Page, S.-J. (2016). Altruism and sacrifice: Anglican priests managing intensive priesthood and moth-

erhood. Religion and Gender, 6(1), 47–63.
Pargament, K.I., Mahoney, A. (2001) Spirituality: Discovering and conserving the sacred. W: C.R. Sny-

der, S.J. Lopez (red.), Handbook of positive psychology (s. 646–660). Oxford University Press.

https://info.dominikanie.pl/kategoria/zycie/powolanie-zycie/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031987_redemptoris-mater.html
http://Opoka.org.pl
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WP/jan_pawel_ii/listy/mulieris.html


Poświęcenie, powołanie i cud w narracjach młodych katolickich matek 295

Pryszmont, M.  (2020). Metodologia jako sztuka wyjścia. Podejścia badawcze i praktyki edukacyjne 
w andragogicznych studiach nad macierzyństwem. Oficyna Wydawnicza Atut  – Wrocławskie 
Wydawnictwo Oświatowe.

Radzik, Z. (2015). Kościół kobiet. Wydawnictwo Krytyki Politycznej.
Rejowska, A. (2018). „Nowy tradycjonalizm”, czyli praktyki macierzyństwa w dobie późnej nowo-

czesności. Przegląd Socjologii Jakościowej, 14(4), 172–189.
Rosner, K. (2003). Narracja, tożsamość i czas. Universitas.
Rynkiewicz, B. (2015). Matki Polki – feministki, czyli niebezpieczne związki na obrzeżach kultury. 

Wokół doświadczeń współczesnego macierzyństwa. W: I. Desperak, I. Kuźma (red.), Kobiety 
niepokorne. Reformatorki – buntowniczki – rewolucjonistki (s. 185–197). Wydawnictwo Uniwer-
sytetu Łódzkiego.

Sikorska, M. (2009). Być rodzicem we współczesnej Polsce. Nowe wzory w konfrontacji z rzeczywistoś-
cią. Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego. 

Stark, R., Glock, Ch.Y. (2007). Wymiary zaangażowania religijnego. W: W.  Piwowarski (wybór 
i wprowadzenie), Socjologia religii. Antologia tekstów (s. 182–187). Zakład Wydawniczy Nomos.

Szauer, R. (2015). Koncepcja tożsamości narracyjnej w perspektywie badań socjologicznych nad re-
ligijnością i moralnością. Konteksty Społeczne, 3(1(5), 81–92. 

Szwed, A. (2015). Ta druga. Obraz kobiety w nauczaniu Kościoła rzymskokatolickiego i w świadomości 
księży. Zakład Wydawniczy Nomos.

Titkow, A. (2012). Figura Matki Polki. Próba demitologizacji. W: R. Hryciuk, E. Korolczuk (red.), 
Pożegnanie z Matką Polką? Dyskursy, praktyki i reprezentacje macierzyństwa we współczesnej 
Polsce (s. 27–48). Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego.

Tronto, J.C. (1993). Moral boundaries: A political argument for an ethic of care. Routledge.




