
Jerzy Luty
ORCID: 0000-0002-2254-9526
Uniwersytet Wrocławski

Ontogeneza i filogeneza sztuki:  
ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 
w ujęciu Ellen Dissanayake

Abstract
Jerzy Luty, Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości w ujęciu Ellen Dis-
sanayake [Art as behavioral adaptation: Phylogenetic and ontogenetic foundations in the ethological theory 
of Ellen Dissanayake]. Kultura – Społeczeństwo – Edukacja nr 1(27) 2025, Poznań 2025, pp. 55–76, Adam 
Mickiewicz University Press. ISSN (Online) 2719-2717, ISSN (Print) 2300-0422. https://doi.org/10.14746/
kse.2025.27.1.4

The aim of this article is to present and critically examine Ellen Dissanayake’s ethological theory of art, 
which frames artistic behavior as an evolutionary adaptation. The core problem addressed is the lack of 
a coherent, biologically grounded framework for understanding the origins and functions of art in both 
ontogenetic and phylogenetic contexts. Unlike traditional conceptions that define art through its symbolic 
content or aesthetic objects, Dissanayake proposes the concept of “artification” – a behavior she character-
izes as “making special” – as a universal and innate human tendency.

The methodology is interdisciplinary and theoretical, integrating findings from ethology, evolution-
ary anthropology, cognitive psychology, developmental pedagogy, archaeology, and neuroscience. The 
analysis relies on Dissanayake’s foundational works and contemporary critiques to trace the biological 
and developmental roots of art-related behaviors.

Key findings suggest that early artistic behaviors, such as rhythmic gestures, ornamentation, and 
mark-making, likely evolved as adaptive responses to environmental uncertainties. These behaviors origi-
nate in the mother-infant dyad and manifest through emotional bonding, repetitive patterns, and height-
ened sensory experiences – behaviors that later develop into ritualistic and artistic expressions within 
communal settings. The theory posits that proto-aesthetic behaviors promote social cohesion, emotional 
regulation, and cognitive development, ultimately contributing to reproductive success.

In conclusion, Dissanayake’s model offers a compelling naturalistic account of art, positioning it not 
as a cultural artifact alone but as an evolutionary inheritance embedded in human nature. This reconcep-
tualization challenges conventional art theory and calls for broader, behavior-based definitions of artistic 
phenomena.

Keywords
artification; evolutionary aesthetics; Ellen Dissanayake; ritual and behavior; mother-infant interaction

KSE 1(27), 2025: 55–76. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/).

K U L T U R A   –  S P O Ł E C Z E Ń S T W O   –  E D U K A C J A  N R  1 ( 2 7 )  2 0 2 5  P O Z N A Ń

https://doi.org/10.14746/kse.2025.27.1.4
https://doi.org/10.14746/kse.2025.27.1.4
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Jerzy Luty56

Po co jest sztuka? 

Prekursorem podejścia adaptacjonistycznego we współczesnej refleksji o sztuce 
jest Ellen Dissanayake, niezależna badaczka związana z University of Washington 
w Seattle, a wcześniej m.in. z New School for Social Reseach, która 15 lat spędziła 
w Sri Lance, Nigerii, Papui-Nowej Gwinei. Sama siebie określa jako etologa lub an-
tropologa ewolucyjnego sztuki (Steury, 2009). Od wielu lat głosi pogląd, że sztuka, 
zarówno w sensie tworzenia, odbioru, jak i zachowania, jest adaptacją (Dissanaya-
ke, 2008a) na równi z innymi dziedzicznymi elementami ludzkiego wyposażenia 
umysłowego. Dissanayake korzysta z osiągnięć etologii (biologii zachowania), teo-
rii ewolucyjnej, antropologii, paleoarcheologii, psychologii poznawczej, pedagogi-
ki rozwojowej oraz neuronauk. 

Jej ujęcie, zaproponowane w czterech książkach: What is art for? (1988), Homo 
aestheticus: Where art comes from and why (1992), Art and intimacy. How the arts 
began (2000b) i Early rock art of the American West. The geometric enigma (2018; 
wraz z Ekkehartem Malotkim) oraz w kilkudziesięciu artykułach, jest pod wielo-
ma względami szczególne. Charakteryzuje się bowiem tym, że w przeciwieństwie 
do poprzednich ujęć sztuki, które definiowały ją jako zbiór przedmiotów, znaków, 
idei lub własności, traktuje ono sztukę jako  z a c h o w a n i e. Zachowanie1 to 
Dissanayake nazywa artyfikacją (artification) (Dissanayake, 2015) albo nadawa-
niem szczególnego charakteru (making special)2, a swoje podejście teoretyczne – 
etologicznym. Jej praca od lat spotyka się z wielkim uznaniem3. Sama tak pisze 
o swoim podejściu: „Mój własny etologiczny punkt widzenia nie odnosi się do 

1  Definicję zachowania wywodzi Dissanayake z etologii (różni się ona od stosowanej zwykle 
w naukach społecznych definicji trywialnej w rodzaju: „obserwowany ruch fizyczny przejawiany 
przez ludzi” i musi być ono: uniwersalne, nagradzające i czasochłonne.

2  Termin making special, pomimo nikłego zainteresowania twórczością Dissanayake w polskiej 
literaturze estetycznej, doczekał się już kilku różnych tłumaczeń. Stosuję jego wersję zaproponowaną 
przez Małgorzatę Koraszewską w książce Geoffreya Millera Umysł w zalotach (2004, s. 315) (nada-
wanie szczególnego charakteru); sam w tekście Eckarta Volanda (2011) użyłem terminu uszlachet-
nienie, które zapożyczyłem od Agnieszki Nowak, która użyła go w Istocie człowieczeństwa Michaela 
Gazzanigi (2011).

3  Edward O. Wilson, twórca socjobiologii, który cytuje ją w swej książce Konsiliencja. Jedność 
wiedzy (Wilson, 2002), nazywa Dissanayake „prawdziwym pionierem”. Steven Pinker mówi o niej, 
że „wyprzedza swój czas”, profesor Uniwersytetu Nowy Meksyk i autor Umysłu w zalotach Geoffrey 
Miller uważa, że „w swoich książkach jako pierwsza zajęła się na serio darwinowskim podejściem do 
sztuki i zdobnictwa jako autentycznych adaptacji, w każdym razie jako pierwsza od czasów Darwi-
na”. „Większość ludzi jest zbyt tchórzliwa, aby zrobić to, co ona” – mówi o niej profesor psychologii 
Leda Cosmides, jedna z założycielek psychologii ewolucyjnej, jeszcze do niedawna kierująca wraz 
z mężem, Johnem Tooby’em (zm. 2023), The Center for Evolutionary Psychology na Uniwersytecie 



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 57

zawartości – konkretnych myśli, życzeń lub wyobrażeń tkwiących w działaniach 
lub rzeczach, którym nadaje się szczególny charakter (made special)” (Dissanaya-
ke, 1992, s.  85). I dalej: „Nie jestem szczególnie zainteresowana symbolicznym 
charakterem sztuki: uważam jej pre-symboliczne źródła za o wiele ważniejsze dla 
zrozumienia jej natury jako biologicznego daru” (Dissanayake, 1992, s. 94). Au-
torka zwraca zatem uwagę na, poprzedzający wszelką twórczość ikoniczną i sym-
boliczną, fenomen twórczości nieikonicznej, którą określa mianem zachowania 
znakotwórczego (mark-making), uznając je za przykład najwcześniejszej formy 
artyfikacji. Podaje również w wątpliwość panujące wśród większości współczes-
nych archeologów kognitywnych i specjalistów od historii kultur pierwotnych, ale 
i większości estetyków, przekonanie, że aby uznać coś za sztukę, to coś musi być 
nośnikiem znaczeń (De Smedt i De Cruz, 2011). 

Na potwierdzenie tezy o pierwotnym (wobec twórczości ikonicznej) charak-
terze sztuki (zachowań artyfikacyjnych) nieikonicznej i przedsymbolicznej Dis-
sanayake odwołuje się do badań archeologicznych, które pokazują, że począwszy 
od środkowego paleolitu (ok. 780–125 tys. lat temu), nasi przodkowie uznawali 
część przedmiotów o nietypowym kształcie, oznaczeniu czy kolorze za przedmioty 
„wyjątkowe” (Dissanayake, 1988). Co najmniej od 250 tys. lat ludzie wykazywali 
umysłową zdolność i motywację do celowego nadawania zwykłym rzeczom cech 
niezwykłości. Dissanayake podaje tu przykład trzech kamiennych narzędzi ozdo-
bionych umieszczoną na środku skamieliną (Dissanayake, 2000b, s. 133). Zwraca 
też uwagę, że wśród znalezisk archeologicznych są przedmioty, które były artyfi-
kowane poprzez kolorowanie, grawerowanie, a także umieszczanie ich w nietypo-
wych miejscach. Chociaż motywacja tego rodzaju zachowań pozostaje nieznana, 
to sugerują one, że obiekt „został umieszczony w «niezwykłym świecie» – aby za-
pewnić dostęp do tego świata, być może w nadziei na przyciągnięcie uwagi du-
chów” (Dissanayake, 2013a, s. 232–233). Kawałki rzeźbionej ochry sprzed 300 tys. 
lat mogą z kolei sugerować, że dekorowanie ciała było najwcześniejszą formą arty-
fikacji. Jeśli przyjrzymy się społeczeństwom bardziej współczesnym, z pewnością 
dostrzeżemy, że 

ozdoby pochodzące z ciał rzadkich, pięknych i silnych zwierząt – takie jak pióra, skorupy, 
zęby, pancerze – ale również stosowanie barwnych minerałów lub innych substancji nieor-
ganicznych, są wskaźnikiem tego, że nosząca je osoba staje się w pewnym sensie nadzwy-
czajna lub „wyjątkowa”. (Dissanayake, 2013a, s. 233)

Kalifornijskim w Santa Barbara – „Ellen to jedna z najodważniejszych ludzi, jakich znam, ponieważ 
podąża za pytaniem, zanim ktokolwiek inny je zada” – cyt. za: Crain, 2001.



Jerzy Luty58

Podkreślając wyjątkowy charakter zachowania artyfikacyjnego (z założenia za-
chowanie to powinno mieć charakter adaptacyjny) i odnosząc je m.in. do osiągnięć 
przedstawicieli klasycznej etologii i antropologii, Dissanayake zwraca uwagę, że wy-
maga ono co najmniej pięciu operacji wykonywanych przez artyfikującego: nada-
wania formy (na co składają się: kształtowanie, komponowanie, odwzorowywanie, 
organizowanie, schematyzowanie i upraszczanie), powtarzania, wyolbrzymiania, 
dopracowania, a także  – w niektórych przypadkach  – manipulacji oczekiwaniami 
odbiorcy (Dissanayake, 2008/2009). Łatwo dostrzec, że cechy te odwołują się do cha-
rakterystyki zachowań rytualizacyjnych, opisanych w pracach takich etologów jak: 
Irenäus Eibl-Eibesfeldt, Aldousa Huxley, Nikolaas Tinbergen i wielu innych (o po-
trzebie włączenia etologii do badań o sztuce autorka pisała wielokrotnie, zob. Dissa-
nayake, 1992, s. 8–9). Warto nadmienić, że przejawy rytualizacji obserwowane były 
np. u ptaków, gdzie zachowania takie jak: dziobanie ziemi w poszukiwaniu jedze-
nia, skubanie traw w celu uwicia gniazda, muskanie piórek czy podnoszenie skrzydeł 
w przygotowaniu do lotu, mają na celu przyciągnięcie uwagi, utrzymanie zaintereso-
wania, a także wywołanie emocji u współtowarzyszy. Dissanayake sugeruje, że tego 
typy działania składają się u ludzi na zachowania artyfikacyjne i mają taki sam skutek. 

Co powodowało pierwsze zachowania znakotwórcze u jednostek, które je po-
dejmowały, jaka była ich podstawowa funkcja, a także co takie zachowania ofero-
wały (a więc jakie bliższe bądź dalsze mechanizmy i funkcje pełniły), jak rozwijały 
się one w jednostce lub podczas procesu ewolucji (w ontogenezie i filogenezie), 
a także – jak ostatecznie przyczyniały się do przetrwania jednostek i sukcesu re-
produkcyjnego? Pytania te są fundamentalne dla analiz autorki Homo aestheti-
cus i stanowią punkt wyjścia do rozważań o adaptacyjnym charakterze wczesnych 
zachowań artyfikacyjnych. Argumentując, że zdolność artyfikacji czy nadawania 
rzeczom szczególnego charakteru jest adaptacyjna, Dissanayake formułuje trzy 
tezy. Po pierwsze twierdzi, że człowiek posiada wrodzone predyspozycje estetycz-
ne, które ujawniają się w kontaktach niemowlęcia z matką. Owe predyspozycje 
stanowią z kolei (druga teza) „zbiornik” dla zachowań artyfikacyjnych, które to 
zachowania, będąc konsekwencją rozwiniętych w człowieku predyspozycji psy-
chobiologicznych (lecz nie kulturowych, przeciwstawianych w tradycyjnej teorii 
antropologicznej biologii), są swoistą reakcją obronną na sytuacje życiowe gene-
rujące niepewność i niepokój. Po trzecie wreszcie, co jest konsekwencją wcześ-
niejszego założenia, sztuki w tradycyjnych społeczeństwach przybierają postać 
rytuałów – a więc kontrolowanych, nadających kształt, powtarzanych, przejaskra-
wianych, skomplikowanych, różnorodnych dynamicznie działań – które mają na 
celu wzmacnianie wspólnotowości i pogłębianie solidarności między członkami 
grupy (Dissanayake, 2008/2009, s. 257). 



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 59

Protoestetyczne skłonności niemowląt, czyli sztuka i intymność 

Autorka Homo aestheticus zakłada, że istnieją w człowieku pewne wrodzone pre-
dyspozycje (a więc mające charakter ewolucyjnego atawizmu) do zwracania uwa-
gi na przed-estetyczne bodźce wzrokowe i słuchowe, ujawniające się w interakcji 
matki i nowo narodzonego dziecka i wywołujące specjalny rodzaj zachowania, 
które ma przykuwać uwagę dziecka już na bardzo wczesnym etapie jego rozwo-
ju. Wykształcenie tego adaptacyjnego zachowania związane jest z dwiema innymi 
ewolucyjnymi tendencjami ludzkiej filogenezy. Pierwszą z nich jest dwunożność – 
poruszanie się w pozycji wyprostowanej bez angażowania do tego wszystkich 
czterech kończyn (Dissanayake, 2000b, s.  13–14) – jedna z niezliczonych adap-
tacji anatomicznych, o ogromnym znaczeniu przystosowawczym, która pojawiła 
się w trakcie ewolucji, przekształcając czworonożne stworzenie w wyprostowane, 
kroczące na dwóch nogach hominidy. Pojawieniu się tej adaptacji u hominidów 
towarzyszyła przemiana wielu innych struktur anatomicznych, tak różnych jak 
klatka piersiowa czy kości ucha wewnętrznego, które musiały ulec przebudowie. 
Przekształceniu uległ również kręgosłup  – początek rdzenia kręgowego został 
przesunięty, a kończyny dolne i stopy uległy modyfikacji, powierzchnie stawów 
zmieniły ustawienie, zmienił się też wygląd muskulatury. Równocześnie miała 
miejsce druga znacząca zmiana ewolucyjna – powiększenie się mózgu. Nastąpiła 
ona w czasach dominacji homo habilis, w okresie pomiędzy 2 a 1,5 mln lat temu, 
kiedy to mózg człowieka powiększył się dwukrotnie w porównaniu z tym, który 
posiadały wcześniejsze, czworonożne istoty. Kolejny nagły wzrost wielkości móz-
gu i podwojenie jego objętości nastąpiły w okresie od około 0,5 mln do 200 tys. 
lat temu – Dissanayake powołuje się tu na liczne źródła, w tym na słynną pracę 
Stevena Mithena The prehistory of the mind (Mithen, 1996). 

Pojawieniu się dwunożności towarzyszyło zmniejszenie się miednicy. Fakt 
ten stawia samice przed poważnym problemem położniczym – jak rodzić potom-
stwo ze sporym mózgiem przez coraz ciaśniejszy kanał rodny. Ma zatem miejsce 
coś, co bardzo często zdarzało się w historii gatunku: dwie sprzeczne tendencje 
ewolucyjne – w tym przypadku: dwunożność i duży mózg – stają się problemem 
zagrażającym życiu naszych przodków. Odpowiedzią na niego jest wykształcenie 
się kolejnych adaptacji anatomicznych: czaszki noworodków stały się bardziej 
miękkie, a u samic wyewoluowało spojenie łonowe, które rozszerza się podczas 
porodu. Wyraźnie znaczący wzrost pojemności dziecięcego mózgu następuje już 
poza macicą: w wieku czterech lat jest on trzy razy większy niż tuż po urodzeniu. 
Ostatecznie więc okres ciąży stopniowo się skracał i w porównaniu z innymi ssa-
kami naczelnymi dzieci rodzą się znacznie mniej rozwinięte. Ustalono, że gdyby 



Jerzy Luty60

ludzkie dzieci rodziły się tak rozwinięte jak potomstwo nowo narodzonych szym-
pansów, musiałyby spędzić w łonie matki 21 miesięcy, a po urodzeniu ważyłyby 
ok. 11 kg (Dissanayake, 2000b, s. 14; 2015, s. 189). Ponieważ jest to niemożliwe 
z powodów anatomicznych, na świat przychodzą stworzenia bezbronne, wymaga-
jące nieustannej uwagi i opieki. 

Aby zapewnić tę opiekę, musiała – zdaniem Dissanayake – wykształcić się istot-
na adaptacja behawioralna, która przyczyniła się do przetrwania nieporadnego po-
tomstwa. Jest nią tkliwy sposób, w jaki matka wchodzi w interakcję z dziećmi, który 
nazywamy językiem matczynym (motherese), mową dziecięcą (baby talk) lub nie-
mowlęcą mową niezależną (infant-directed-speech) (Dissanayake, 2000b, s. 29–30, 
34; 2008b, s. 173). W porównaniu do konwersacji dorosłych mowa skierowana do 
dzieci charakteryzuje się zwykle wyższą tonacją, szerszym zakresem tonalnym, wol-
niejszym tempem, akcentowaniem samogłosek, większą powtarzalnością i uprosz-
czonym słownictwem specjalistycznym (Monnot, 1999). Pomimo iż oczywiste jest, 
że niemowlęta nie rozumieją słów, które są do nich skierowane, wiele matek rozma-
wia z nimi tak, jakby oczekiwały odpowiedzi: „Opowiesz mi bajkę? Opowiedz mi 
bajkę. Opowiedz! Ojej, ale ładna bajka! To jest ładna bajka, opowiedz mi jeszcze. 
Opowiedz mi jeszcze. Opowiesz? Tak?” (Dissanayake, 2015, s. 186)4.

Jednak mowa dziecięca jest czymś więcej niż tylko „mową” (Dissanayake, 
2000b, s. 29–41). Razem z wokalizacjami skierowanymi do dzieci dorośli zmie-
niają także wyraz twarzy oraz ruchy ciała. Z kolei dzieci w zasadzie od urodze-
nia wydają się przygotowane do reagowania na tego rodzaju zachowania, zwykle 
w sposób aktywny i niejako odruchowo sygnalizują dorosłym swoje pozytyw-
ne i negatywne odczucia poprzez ożywione ruchy ciała, energiczne wierzganie 
nogami i uśmiechy. Reakcje te, zarówno pozytywne, jak i negatywne, zachęca-
ją opiekunów do uważnego wyboru swych ruchów, grymasów i wydawanych 
dźwięków. „Zachowanie to można uznać za odwzajemnioną relację dwóch osób. 
Odwzajemnioną, ponieważ noworodki aktywnie wywołują i kształtują rytm, 
intensywność i różnorodność sygnałów, które dorośli wysyłają” (Dissanayake, 
2008b, s. 175; 2013, s. 236; 2015, s. 187).

Co ciekawe, i jest to niewątpliwe novum koncepcji Dissanayake, owe „proto-
-estetyczne” komponenty zachowania: dźwięki, miny i ruchy, składające się na 
mowę dziecięcą, wywodzą się z dobrze zbadanych w innym kontekście oznak 
przyjaźni i zachowań koncyliacyjnych występujących u dorosłych, a opisanych 
przez etologów i psychologów, takich jak Eibl-Eibesfeldt (1989) i Grant (Dissa-

4  W oryginale: „You going to tell me a story? Tell me a story then. Tell me a story. Really! Ah, 
that’s a good story! That’s a good story, tell me more. Tell me more. Tell me more, yes?”.



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 61

nayake, 2000b, 2008b). Do sygnałów tych należą m.in.: spoglądanie w oczy i sze-
roko otwarte oczy (wyrażanie zainteresowania), uniesione brwi i zwracanie głowy 
w tył i w górę (oznaki poufałości i otwartości), skinienia głową (wyrażające zgodę), 
otwarte usta lub szeroki uśmiech (wskazujące na otwartość, doznawanie przyjem-
ności, sympatię, uspokojenie), wzajemne wpatrywanie się (intymność), łagodny 
głos (brak zagrożenia, uległość) i fizyczne gesty współczucia i poświęcenia, takie 
jak: dotykanie, głaskanie, poklepywanie, przytulanie i całowanie. Te typowe dla 
dorosłych zachowania w przypadku interakcji matki i niemowlęcia są jak gdyby 
zrytualizowane – a więc sformalizowane, przesadzone (przejaskrawione, przedłu-
żone) i powtarzane, często ze zmienną dynamiką i artyzmem (głośniej, delikatniej, 
szybciej, wolniej) (Dissanayake, 2008/2009, s.  250–251; 2013, s.  236). Mimo że 
matka i dziecko, pełni miłosnych uczuć, po prostu cieszą się swoim towarzystwem, 
emfatyczne sygnały przyjacielskiego zainteresowania dzieckiem ze strony matki 
uwalniają w jej mózgu prospołeczne hormony, które potęgują matczyne zachowa-
nia. Tworzenie takich sygnałów wzmacnia zatem obwody nerwowe jej mózgu, od-
powiadające za przynależność i poświęcenie, gwarantując, że będzie się opiekować 
wymagającym i bezbronnym potomstwem5. Dissanayake zwraca uwagę, że dzie-
cięce gaworzenie nie ma nic wspólnego z werbalną wymianą informacji o świe-
cie, lecz jest wyrazem koordynacji jednostki, jest dzieleniem się doświadczeniem 
społecznym, ale też po prostu wchodzeniem w pewną synchronię, co ma wartość 
adaptacyjną. Język ma więc prawdopodobnie przede wszystkim funkcję zacieśnia-
nia więzi, a nie informowania. Badaczka cytuje słynne zdanie Jaaka Pankseppa: 
„mechanizmy językowe mózgu są stworzone do interakcji społecznych, a nie dla 
celów naukowych” (Panksepp, 1998, s. 302). 

Ponieważ tendencja prowadząca do trudniejszych porodów i większej niesa-
modzielności dzieci pojawiła się około 1,8 do 1,6 mln lat temu u gatunków homo 
ergaster (Dissanayake, 2015; Mithen, 1996) i homo erectus (Dissanayake, 2008b; 
Mithen, 1996), amerykańska antropolog uważa, że opisana interakcja matka–dzie-
cko jest zachowaniem adaptacyjnym, które nie tylko pojawiło się u hominidów, ale 
przetrwało do dziś, ponieważ ma na celu rozwiązanie bardzo ważnego problemu 
adaptacyjnego – zapewnienia ciągłości opieki nad wysoce niesamodzielnym po-
tomstwem. Z niewielkimi wariancjami interakcja matka–dziecko jest powszechnie 
obserwowana w każdej kulturze i we wszystkich czasach6.

5  Dissanayake nawiązuje tu do założeń neuronauki afektywnej Pankseppa. Por. Panksepp, 1998.
6  Autorka powołuje się tu na intersującą koncepcję Deana Falka, mówiącą o tym, że za pojawia-

nie się mowy u naszych ewolucyjnych przodków z paleolitu również odpowiadała interakcja matki 
z dzieckiem; komunikacja głosowa umożliwiała ciągłe monitorowanie położenia małego dziecka, co 
miało oczywiście znaczenie adaptacyjne (Falk, 2009; Żywiczyński i Wacewicz, 2015).



Jerzy Luty62

Tego rodzaju interakcje jak opisane powyżej, są niezmiernie ważne dla dzie-
ci również współcześnie. Przyczyniają się bowiem do rozwoju różnego rodzaju 
umiejętności psychologicznych i poznawczych, które podtrzymują równowagę, 
wpływają na samoregulację i regulację interaktywną oraz samoorganizację. Ze 
względu na wzajemny charakter interakcji matki i dziecka rozwijają się poznawcze 
i narracyjne zdolności niemowlaka do rozpoznawania działania, przedmiotu, celu 
i narzędzia. Predysponuje to dziecko do zdobywania intelektualnych i społecz-
nych kompetencji, włączając w to także rozpoznawanie intencjonalności, zaan-
gażowanie we wzajemność i rozwijanie umiejętności kojarzenia i przewidywania. 
Dodatkowo wzmacniane są struktury nerwowe odpowiedzialne za intelektualne, 
społeczne i emocjonalne funkcjonowanie przez resztę życia (Dissanayake, 2000b, 
s. 41–42; 2008b, s. 177–178). Językoznawcy podkreślają również znaczenie tego 
rodzaju wczesnych interakcji dla nauki języka. Ważne jest też to, że relacje te po-
zwalają dzieciom formować emocjonalne związki z innymi i dzięki temu odno-
sić sukcesy. Biorąc pod uwagę wszystkie te korzyści mające wpływ na nabywanie 
umiejętności poznawczych, językowych, społecznych i emocjonalnych, wczesna 
relacja matki z dzieckiem może być uznana za biologicznie adaptacyjną (Dissa-
nayake, 2000a). 

Najistotniejsze z punktu widzenia rozważań o adaptacyjnej funkcji sztuki 
wydaje się jednak to, że opisane przez Dissanayake zachowania mają charakter 
zasadniczo estetyczny. Wszystkie te przesady w mimice i gestach, przejaskrawie-
nia, modulacje, rytmiczne ruchy i powtórzenia, które towarzyszą interakcji z nie-
mowlęciem i mają za zadanie przyciągnąć i utrzymać uwagę, mogłyby być częścią 
niejednego przedstawienia. Kolejnym istotnym odkryciem jest to, że noworodki 
postrzegają matczyne wokalne, wizualne i kinetyczne sygnały nie oddzielnie, lecz 
symultanicznie, jako całość (Dissanayake, 2015, s. 187). Jak zauważa Daniel J. Le-
vitin, w ciągu pierwszych sześciu miesięcy życia mózg niemowlęcia nie potrafi wy-
raźnie rozróżniać źródeł poszczególnych bodźców zmysłowych. Zarówno słuch, 
wzrok, jak i dotyk zlewają się w jednolitą reprezentację percepcyjną, a dziecko 
doświadcza wielogłosu zmysłowego, pozostając w stanie psychodelicznej eufo-
rii. Dzieje się tak, ponieważ różne obszary mózgu, które w przyszłości staną się 
korą słuchową, korą czuciową i korą wzrokową, nie mają jeszcze wyodrębnionych 
funkcji, a więc bodźce z różnych receptorów nie zostają ukierunkowane i docierają 
do różnych części mózgu (Levitin, 2016, s. 283–284). To, jak się wydaje, pozwala 
Dissanayake na stwierdzenie, że „te wokalizacje, wyrażenia i ruchy są często po-
wtarzane, czasem ze zróżnicowaną dynamiką (głośniej i ciszej, szybciej i wolniej) 
w sposób, który można nazwać «multimedialnym przedstawieniem»” (Dissanaya-
ke, 2008/2009, s. 251). Według niej za hipotezą multimedia performance przema-



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 63

wia fakt, że niemowlęta są zdolne do kojarzenia wrażeń zmysłowych. Na przykład 
trzytygodniowe dziecko dostrzega podobieństwo pomiędzy jasnymi barwami 
i głośnymi dźwiękami, a sześciomiesięczne dziecko rozpoznaje słyszany, pulsujący 
dźwięk i widzianą przerywaną linię lub ciągły dźwięk i ciągłą linię jako podobne. 
Z kolei odpowiedzią na głośną wypowiedź jest silny ruch ręką lub nogą (i odwrot-
nie), a na opuszczenie głowy – opuszczenie tonu głosu (Dissanayake, 2015, s. 187). 
Predyspozycje estetyczne ukształtowane na tak wczesnym stadium rozwoju osob-
niczego – poprzez multimedialny, wielogłosowy trening percepcyjny – jako od-
powiedź na problem adaptacyjny stanowią następnie rodzaj „zbiornika”, z którego 
mogą czerpać ludzie pierwotni na późniejszym etapie rozwoju ontogenetycznego, 
kiedy zaczynają celowo artyfikować, czyli tworzyć sztukę. 

Artyfikacja, czyli nadawanie rzeczom szczególnego charakteru 

Hipoteza artyfikacji, sformułowana przez Dissanayake po raz pierwszy na począt-
ku lat 70. XX wieku7, mówi, że mające podłoże genetyczne doświadczenie intym-
ności w relacji matki z dzieckiem, ze swoimi uniwersalnymi i charakterystycznymi 
cechami, które możemy obserwować również dzisiaj, i to zarówno u dzieci, jak 
i u dorosłych, stanowi zalążek wszelkich zachowań artystycznych, które pojawiają 
się u dorosłych. Rozwijające się w ramach tego doświadczenia zdolności do nada-
wania kształtu, powtarzania, przejaskrawiania, doskonalenia i manipulacji ocze-
kiwaniami odbiorcy nazywa Dissanayake protoartystycznymi – nie są one jeszcze 
sztuką czy artyfikacją. Działania rytualizacyjne, doświadczane po raz pierwszy 
w interakcji matka–dziecko, powracają później jako artyfikacja u dorosłych.

Głównym celem badań etologicznych Dissanayake staje się prześledzenie ewo-
lucyjnej drogi, która prowadzi od biologicznej adaptacji do predyspozycji kultu-
rowej – a więc od protoartystycznej zdolności, wykształconej w toku ewolucji, do 
intencjonalnej, kulturowo zróżnicowanej artyfikacji. Zdaniem Dissanayake droga 
ta wiedzie przez cztery uniwersalne ludzkie zachowania, obserwowane pod każdą 
szerokością geograficzną, a więc międzykulturowo (być może również ponadga-
tunkowo) – zabawę, tworzenie znaków, upiększanie samego siebie (ale i otoczenia) 
oraz rytualizację/ceremonie, które były ewolucyjnymi krokami milowymi prowa-
dzącymi do artyfikacji. Dzięki badaniom etologów, archeologów, antropologów 

7  Początkowo jako hipoteza making special (1974), następnie making ordinary extra-ordinary 
(1992) oraz elaborating (2000b), a w końcu artifying (np. 2015), które obejmuje wszystkie pozostałe 
znaczenia.



Jerzy Luty64

i psychologów ewolucyjnych mamy dziś możliwość obserwowania ich w wymiarze 
zarówno filogenetycznym (pochodzenia ewolucyjnego), jak i ontogenetycznym 
(jednostkowym). 

Dissanayake cytuje antropologa Richarda Watermana, badacza plemion abo-
rygeńskich: 

sztuki są u nich połączone w niespotykanym stopniu, wszystkie ich aspekty – graficzny, 
plastyczny, folklorystyczny, choreograficzny, dramatyczny i muzyczny – są wyraźnie ogra-
niczone do aktywności totemicznych gatunków i totemicznych przodków. W ramach naj-
szerszej kategorii muzycznej prawie każda piosenka ma odrębny wzór ikonograficzny lub 
motyw wyrzeźbiony w twardym drewnie, historię, taniec i fragment związanego z nim ry-
tuału. (za: Dissanayake, 2015, s. 202)

U większości społeczeństw przez całą historię trwania naszego gatunku 
sztuka jest zwykle przedstawiana i doświadczana w sposób złożony, multime-
dialny (co wydaje się bezpośrednią kontynuacją protoperformansów w relacji 
matki i niemowlęcia): ludzie tworzą sztukę o tym, na czym im zależy, traktują ją 
z zaangażowaniem (a nie bierną kontemplacją); „celem sztuki jest wytworzenie 
efektu, a sztuka jest kolektywna i społeczna, co pomaga uczestniczącym w niej 
dzielić się obrazami swojego umysłu” (Dissanayake, 2015, s. 202). Nie powinno 
to specjalnie dziwić, ponieważ jedną z najważniejszych cech sztuki ludów pier-
wotnych jest to, że jest nierozerwalnie połączona z życiem codziennym, a także 
stanowi niezbędną składową istotnych z punktu widzenia wspólnoty ceremonii. 
Jej różnorodność jest niemal tak wielka jak różnorodność zachowań w ich nor-
malnym życiu, podczas polowania, łowienia ryb czy uprawiania roli. Występuje 
obowiązkowo podczas ceremonii obwieszczających czyjś sukces albo podczas 
manifestowania społecznej jedności. Tym wydarzeniom towarzyszy śpiew, ta-
niec, improwizacja, recytowanie, a także gra na różnych instrumentach muzycz-
nych. Elementami ozdobnymi i dekoracyjnymi są np. maski, totemy, kostiumy, 
naczynia, ludzkie czaszki. Natomiast obiektami użytku codziennego są taborety, 
wiosła, kosze, kalebasy, canoe, zabawki, broń, tarcze itp. (oczywiście większość 
z tych obiektów bywa również ozdabiana). Z jednej strony pieśni służą do roz-
poczynania i podtrzymania rozmów plemiennych, a także żeby podnieść morale 
wojowników i dać im poczucie jedności. Z drugiej strony używa się ich jako 
kołysanek dla dzieci, a także do kontaktu ze światem nadprzyrodzonym. Przed-
stawienia teatralne mogą trwać wiele godzin lub dni. Malowanie odbywa się na 
wielu płaszczyznach, maluje się skały, skóry, płótna oraz drewno. Zdobienie cia-
ła, takie jak: sztuka tatuażu, malowanie czy nawet olejowanie, jest również nie-
zwykle popularne. 



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 65

Żadna społeczność nie uosabia jednak jakiegoś rodzaju zachowania, które jed-
noznacznie można by nazwać sztuką. Jest raczej tak, że każda istota ludzka wyka-
zuje podobne do siebie reakcje emocjonalne, ale każdorazowo na swój określo-
ny i całkowicie zindywidualizowany sposób. Manifestuje więc to, co nazywamy 
osobowością. Niektóre społeczności kultywują sztukę obrazkową albo zdobnictwo 
ciała, inne muzykę i taniec, jeszcze inne rozwijają zdolności werbalne lub poety-
ckie. W wielu grupach te dziedziny sztuki wzajemnie się dopełniają i są praktycz-
nie nie do rozdzielenia (Dissanayake, 1988). 

Funkcja zabawy i hipoteza znakowania

Jednym z potencjalnych źródeł zachowań artystycznych, często przywoływanym 
przez Dissanayake, jest zabawa. Zabawa jako fenomen międzygatunkowy była 
przedmiotem badań m.in. Herberta Spencera i Karola Groosa. Referując poglądy 
tego ostatniego, Józef Nusbaum tak pisał w 1899 roku: 

geneza zabawy u zwierząt i ludzi sprowadzić się daje do kilku zasadniczych punktów: 
upodobania w ruchu, wprawiania się w sztuce chodzenia, latania, pływania itp., ćwicze-
nia w staczaniu walk i instynktu naśladowniczego. […] we wszystkich kategoryach zabaw, 
których genezę staraliśmy się wyjaśnić na podstawie powyższych punktów, przyjąć należy 
działanie doboru naturalnego, z którym częstokroć współdziałają bezpośrednie przyczyny 
fizyologiczne. (Nussbaum, 1899, 174)

Ponieważ wiele młodych zwierząt podejmuje zwykle jakąś formę zabawy – na 
co zwracał uwagę Nusbaum  – pozwala to słusznie założyć, że młode hominidy 
oraz inne ssaki naczelne również wykazywały zamiłowanie do zabawy. Pomimo 
że nie można dokładnie stwierdzić, kiedy zabawa w udawane zaczęła się pojawiać 
u naszych ewolucyjnych przodków, jest ona zjawiskiem powszechnym u człowie-
ka i często występuje w kontekście społecznym. Zwykle też zabawy wymagają od 
bawiącego się przyjęcia roli odmiennej od tej, którą przyjmuje w rzeczywistości. 
Zarówno u dzieci ludzkich, jak u innych zwierząt społecznych „oznaki niepraw-
dziwości”, takie jak przejaskrawiony głos czy ruchy, sygnalizują innym „to jest za-
bawa – zachowanie szczególne” (Boyer, 2005; Dissanayake, 2013a; Dutton, 2019; 
Leslie, 1994). 

Na instynktowny charakter zabawy zwraca uwagę Johan Huizinga, któ-
ry jednak odmawia jej charakteru funkcjonalnego  – zabawa raczej uzupełnia, 
upiększa, akompaniuje. To „intermezzo codziennego życia”, funkcja kultury, 
która znajduje się w sferze „uroczystości i kultu”, „ponad czysto biologicznym 



Jerzy Luty66

procesem” (Huizinga, 1985, s. 19–22). Ewolucyjne wyjaśnienia funkcji zabawy 
z kolei powstają przede wszystkim na gruncie etologii i odwołują się do świata 
zwierząt, w założeniu jednak mają pomóc w zrozumieniu zachowań ludzkich 
(Rzepka, 2015). Według jednej z teorii, odwołującej się do darwinowskiego do-
boru płciowego, poprzez zabawę samce mogą sygnalizować, iż nie są agresywne, 
z kolei samice, że są młode i płodne. Inna hipoteza, tzw. teoria przygotowania na 
niespodziewane (training for the unexpected) wyjaśnia zabawę jako sposób przy-
gotowania organizmów na przypadkowe wydarzenia. Dzięki zabawie zwierzęta 
poszerzają wachlarz reakcji, zarówno ruchowych, jak i emocjonalnych, ćwiczą 
się też na wypadek nagłych sytuacji. Pomimo że istnieje ok. 30 hipotez funkcji 
tego zachowania, można bez wątpienia stwierdzić, że zabawa jest ważna dla roz-
woju repertuaru zachowań, jest źródłem przyjemności, a także uczy komunika-
cji i zacieśnia więzi grupowe (Rzepka, 2015).

Innym, powiązanym z zabawą, uniwersalnym zachowaniem człowieka jest 
tworzenie znaków (mark-making). Począwszy od pierwszych miesięcy życia dzieci 
znajdują przyjemność w używaniu swoich dłoni – najpierw wyciągają je w górę, 
potem łapią wszystko i manipulują wszystkim, co znajdzie się w ich zasięgu, 
a w końcu zaczynają używać precyzyjnych chwytów. Jak zauważa Dissanayake, lu-
dzie, jako wyrafinowany (choć prawdopodobnie nie jedyny) gatunek wytwórców 
i użytkowników narzędzi, ewoluowali w ten sposób, aby używanie swych giętkich 
i zręcznych dłoni uczynić źródłem satysfakcji, a nawet zmysłowej przyjemności. 
Wytwarzanie znaków wydaje się pochodną tej tendencji, a jednocześnie częścią 
bardziej zaawansowanej poznawczo zdolności kooperacji na linii dłonie–umysł. 
Dzieci od najwcześniejszych lat życia chętnie uczą się rysować, a efekty tych prac 
wykazują się „systematycznie rosnącą złożonością”. Ich pierwsze gryzmoły prze-
mieniają się stopniowo w coraz bardziej kontrolowane ruchy, w przemyślane za-
wijasy i spirale, które w końcu stają się „geometryczne”. Elementy, którymi po-
sługują się w celu odwzorowania rzeczywistości, zawierają się w jednej z czterech 
odmian – koło oraz linie prostopadłe, równoległe i skośne. Dzieci odkrywają je 
spontanicznie pomiędzy trzecim a czwartym rokiem życia i używają ich jako pod-
stawowych elementów rysunków ludzi i zwierząt8. 

Jak zauważa Dissanayake, formułując swą oryginalną hipotezę na temat zna-
kowania (mark-making), wczesne rysunki dzieci nie mają na celu przedstawiania 
czy symbolizowania czegokolwiek. Jeśli przyjrzymy się rysunkom ludzi czy do-
mów kilkuletnich dzieci, to okaże się, że bazują one na konwencjach, których dzie-

8  Autorka powołuje się na badania Sylvii Fein na temat pierwszych stadiów rysowania u dzieci 
(zob. Fein, 1993; por. Dissanayake, 2000b, s. 179–182; Malotki i Dissanayake, 2018, s. 174).



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 67

ci już się nauczyły, i na cechach, o których już wiedzą; nie przedstawiają one zatem 
czegoś, co dzieci widzą (Kellogg, 1969, s. 8). Jest raczej tak, że pierwsze rysunki 
dzieci powodowane są przez imperatyw wewnętrzny, aby oznaczać powierzchnię 
(jak to ujął Arno Stern: pozostawić „ślad”, Stern, 2016), a następnie „podążać za 
znakami tam, gdzie one prowadzą – często do działań artyfikacyjnych” (s. 16). Dla 
dziecka samo tworzenie (i jego często nieprzewidziane skutki) ma znaczenie, jest 
znaczeniem – twierdzi Dissanayake (1988)9. 

Uznaje się, że najwcześniejsze formy artyfikacji dotyczyły ludzkiego ciała: 
przy pomocy piór, liści, farbowanych i plecionych włókien, elementów skór i sko-
rup przewlekanych przez przegrodę nosową, usta bądź małżowinę uszną skóra 
i włosy przemieniane były w coś szczególnego rodzaju. Takie ekstremalne zabiegi 
jak tatuowanie czy skaryfikacja są wyraźnym wskaźnikiem wstępowania w stan 
nienaturalny (nadnaturalny). Z kolei praktyki piłowania zębów czy wydłużania 
czaszki istnieją od co najmniej 75 tys. lat (Dissanayake, 2000b, s. 148) i, mimo 
że zwyczajowo nazywane są modyfikacjami ciała, wszystkie one są przykładem 
czynienia zwyczajnego ciała  – nadzwyczajnym, nadawania mu szczególnego 
charakteru, „uszlachetniania”. Perforowane koraliki, tworzone z takich materia-
łów jak skorupy morskich zwierząt, ze strusich jaj czy kości słoniowej, pojawiły 
się już 200 tys. lat temu (Dissanayake, 1992, s. 107–112). Ponieważ interpretuje 
się je powszechnie jako wskaźniki statusu społecznego, wskazują one na obec-
ność myśli symbolicznej. Koraliki artyfikują tych, którzy je noszą, oznaczając 
ich w określony sposób, jako ważnych. Wątpliwość Dissanayake budzi fakt, czy 
aby wszystkie sygnały czyjejś ważności powinny być interpretowane jako sym-
boliczne. Popularna wśród psychologów ewolucyjnych teoria kosztownego syg-
nalizowania mówi, że czynność lub zachowanie, które wymaga nakładów czasu, 
energii i zasobów i jednocześnie nie osłabia jego nosiciela, jest wiarygodnym 
wskaźnikiem sprawności (fitness indicator). Zachowanie takie jest zatem uczci-
wym sygnałem wysyłanym przez nosiciela – sygnałem trudnym do sfałszowania. 
Jak bowiem podrobić np. czyjś kunszt czy wirtuozerię, zarówno wrodzone, jak 
i wyuczone10? (Jednocześnie ludzie nieustannie fałszują swe sygnały sprawności, 
aby przypodobać się innym; z pewnością też nasz wrodzony mechanizm bycia 

  9  Ellen Dissanayake odwołuje się do klasycznych badań Rhody Kellogg (1976), która zbadała 
ponad milion rysunków dzieci na całym świecie, dochodząc do dwóch istotnych dla autorki Homo 
aestheticus wniosków: że dzieci do 4 roku życia rysują zwykle bez intencji symbolizowania czegoś 
w świecie rzeczywistym oraz że rysują „z głowy”, powielając jeden z 20 uniwersalnych gryzmołów 
(scribbles); por. Dissanayake, 1988, s. 52; Malotki i Dissanayake, 2018, s. 182.

10  Wyjaśnia to tzw. hipoteza upośledzenia (handicap principle), zob. Voland, 2011; Zahavi i Za-
havi, 1997.



Jerzy Luty68

wyczulonym na oszustwa ma nas w tej materii wspomóc). Sygnał ten jest jednak 
czymś różnym od treści będącej artystycznym efektem zachowania. Treść dzieła 
nie ma bezpośrednio przełożenia na wskaźnik sprawności jego twórcy. Można 
bowiem np. zaśpiewać piękną piosenkę (wskaźnik wirtuozerii artysty, nosiciela 
cechy), która (w treści) sławi destrukcję, albo wykazać się kunsztem, malując 
turpistyczny obraz. Czym innym zatem jest symboliczna treść dzieła, a czym in-
nym to samo dzieło jako komunikat na temat sprawności jego twórcy. Co więcej, 
dane zachowanie proto-artystyczne może być wskaźnikiem sprawności, nawet 
gdy nie zawiera treści symbolicznej (jak w przypadku przyjemnego dla oka gra-
werunku na skale, którego jedyną intencją było pozostawienie śladu, czy pięknej, 
choć abstrakcyjnej melodii). 

Na kłopoty rytuał

Bezzasadne skupianie się na rytuale jako zbiorze czynności wyłącznie symbolizu-
jących lub symbolicznych powoduje, zdaniem Dissanayake, że nie zawsze docenia 
się fakt, że rytuały są w istocie „kolekcjami sztuk”, z których przynajmniej część 
nie ma funkcji symbolicznej. I pomimo tego, że rytuał uważany jest powszechnie 
za ważne ludzkie uniwersalium, jego rzekoma nieredukowalność jest szkodliwym 
złudzeniem. Dissanayake pisze: 

A przecież – gdyby usunąć artyfikację twarzy i ciała (maski i kostiumy), wszelkie zdobione 
akcesoria, a także głos (w piosence), ruch (w tańcu) i opowieść (w przedstawieniu), rytuał 
przestałby istnieć, pozostawiając zwykłych ludzi, używających w zwykły sposób swoich 
głosów i ciał. To poprzez artyfikację pierwsi przedstawiciele naszego gatunku stworzyli 
„inny świat” ceremonii. Zarówno w społeczeństwach współczesnych, jak i przednowoczes-
nych artyfikacje są nieodłączną częścią ceremonii rytualnych i można przyjąć z dużą dozą 
prawdopodobieństwa, że rozwijały się one jednocześnie z religią, a nawet, że same były 
praktykami religijnymi. (Dissanayake, 2013a, s. 239)

Praktyki religijne, jak wiadomo, angażują intelekt człowieka nie tylko poprzez 
formę wierzeń i przykazań, ale także poprzez zmysły i emocje. Głębokie emocje 
(takie jak: nabożna cześć, zdumienie, strach, pożądanie) i więzi emocjonalne są 
wytwarzane wskutek artyfikacji. Rytuały działają w ten sposób, że ich artyfikacje 
zapewniają uczestnikom ekscytację i dramatyzm, które z kolei sprawiają, iż ich 
przekaz jest niezapomniany, dobitny i znaczący. Najwcześniejsze wywodzące się 
z kultury artyfikacje można więc uznać za mechanizmy behawioralno-emocjonal-
ne wiary religijnej (Dissanayake, 1988, s. 79–91). 



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 69

Zachowania artyfikacyjne (jak i inne zachowania kulturowe oraz religijne) 
w kulturach pierwotnych i prehistorycznych pojawiały się zwykle przy okazji 
istotnych kwestii biologicznych ludzkiego życia, takich jak: osiąganie dojrzało-
ści, wychowywanie dzieci czy podtrzymywanie więzi społecznych, i miały za za-
danie wpływać na konsekwencje tych ważnych i niepewnych sytuacji. Zdaniem 
Dissanayake towarzyszyły też zabiegom i troskom „o rezultat biologicznie istot-
nych i ważnych zdarzeń generujących niepewność: bezpieczeństwa, dobrobytu, 
płodności, zdrowia i zwycięstwa, a także skutecznego radzenia sobie ze zmianami 
w obrębie własnego ciała; emocji towarzyszących dojrzałości płciowej, ciąży, naro-
dzinom i śmierci” (Dissanayake, 2008/2009, s. 253). Funkcją tych zachowań było 
zapewnienie dobrego samopoczucia i redukowanie napięcia w obliczu niepewno-
ści, a spełniały one swoją rolę zwłaszcza wtedy, gdy włączali się w nie wszyscy 
członkowie grupy. Dlatego też czynności takie jak: odgrywanie powtarzających 
się, lecz zmodyfikowanych głosów, kołysanie się, rytualizacja ruchów i czynno-
ści, nadawanie im kształtu i przejaskrawianie mogły mieć znaczenie dużo bar-
dziej doniosłe, niż wskazywałyby na to ich bezpośrednie konteksty (Dissanayake, 
2008/2009, s. 253–254). 

Jak przekonuje Dissanayake – i jest to, jak się wydaje, najważniejsze novum 
jej behawioralnej analizy sztuki – jednostki, które w stresujących okolicznościach 
reagowały takimi praktykami, zyskiwały większą zdolność do przetrwania niż ci 
członkowie grupy, którzy ich unikali. Tego typu ujednolicone zachowanie grupo-
we, znane nie tylko psychologom, ale i antropologom (np. Margaret Mead), two-
rzy bowiem iluzję, że poradzono sobie z trudną sytuacją i jest „bez znaczenia, czy 
pojedyncza ceremonia osiągnęła swój konkretny czy przybliżony cel (powiedzmy, 
zabezpieczenie chorego, ułagodzenie potężnego ducha czy wyrażenie własnego 
postanowienia)”, ponieważ „jej najważniejszym efektem było uwolnienie jednostki 
od uczucia niepokoju poprzez wprowadzenie iluzji radzenia sobie, co z kolei miało 
wpływ na przetrwanie i sukces reprodukcyjny” (Dissanayake, 2008/2009, s. 257).

Dziś zachowanie takie określa się mianem rytuału, a badacze są w zasadzie 
zgodni, że jego funkcja polega na redukowaniu złożoności i zmienności doświad-
czeń życiowych odbieranych przez ludzki umysł i zapewnieniu poczucia ciągło-
ści tych doświadczeń. Hipoteza Dissanayake o artyfikacji w obliczu niepewności 
znalazła potwierdzenie w badaniach paleoarcheologów, którzy dysponują obecnie 
przekonującymi dowodami na znaczący wzrost twórczości artystycznej w okre-
sach zagrożenia ze strony otoczenia. Autorka cytuje jednego z nich: „wygłaszanie 
kazań i śpiewanie połączone z rytmicznymi ruchami jest szczególnie widoczne 
w czasach niepokoju i w społeczeństwach dotkniętych cierpieniem” (Dissanayake, 
2008/2009, s. 255; McNeill, 1995, s. 89). 



Jerzy Luty70

Iluzja wspólnego mianownika 

Czy będące ludzkim uniwersalium adaptacyjne zachowanie zwane przez Dissa-
nayake artyfikacją jest odpowiedzią na kryzys pojęciowy, towarzyszący rozważa-
niom o sztuce? Czy istnieje wspólny mianownik dla tego, co zwiemy sztuką? – pyta 
Dissanayake. 

Jej etologiczną teorię sztuki, w której stosuje zamiennie pojęcia uszlachetniania 
lub nadawania rzeczom szczególnego charakteru (making special), doskonalenia, 
przerabiania (elaboration), ale również zachowania artystycznego (art behavior), 
można scharakteryzować następująco: jest ona gatunkocentryczna (species-cen-
trism), a jej autorka jest przekonana, że to nie sztuka „(ze wszystkimi przyrośnię-
tymi do niej konotacjami z ostatnich dwóch wieków), lecz robienie czegoś wy-
jątkowego jest ewolucyjnie lub społecznie oraz kulturowo istotne” (Dissanayake, 
1992, s. 56). Odrzuca zatem myślenie o sztuce w kategoriach sztuk pięknych, ogra-
niczonych do kultury Zachodu. Sztuka jako zespół zachowań jest „odziedziczoną 
skłonnością do zachowywania się w określony sposób w odpowiednich okolicz-
nościach” (Dissanayake, 1992, s. 56). Koncepcja sztuki jako zachowania wymaga 
zatem rozszerzenia pojęcia sztuki również na dziedziny nieartystyczne: zabawy, 
ceremonie, rytuały. Czy są to pogrzeby w Sri Lance, hiszpańskie święta religijne, 
obiad na Święto Dziękczynienia czy uroczyste podpisanie projektu ustawy w Bia-
łym Domu – wydarzenia te wykazują tendencję do bycia fascynującymi, niezwy-
kłymi, stylizowanymi, sformalizowanymi, wzmacniającymi społecznie i niemiesz-
czącymi się w obrębie utylitarnych czynności życia (Dissanayake, 1992, s. 45–47). 
Prowadzi to do hipotezy, że ostatecznym ewolucyjnym celem sztuki i rytuału jest 
„spójność społeczna”. A co z aspołecznymi, zwiększającymi poczucie alienacji, 
dadaistycznymi eksperymentami Johna Cage’a czy obrazami Jacksona Pollocka? 
Autorka Art and intimacy zwraca uwagę na fakt istnienia od dziesiątków tysięcy lat 
uroczystości obrzędowych i związanej z nimi sztuki, teoretyków sztuki natomiast 
porównuje do geologów próbujących wysuwać wnioski o głębokiej warstwie sko-
rupy ziemskiej na podstawie analizy kilku milimetrów pyłu na jej powierzchni. Pył 
jest rzeczywisty, tak jak prawdziwi są Marcel Duchamp i Andy Warhol, ale dużo 
więcej można znaleźć pod powierzchnią. 

Ellen Dissanayake jest zasadniczo zdegustowana stanem współczesnej kultury 
zachodniej, włączając w to sztukę, literaturę, a szczególnie krytykę i teorię kultu-
ry. Ogólnie przyjęta teoria jest, według niej, zainfekowana „tekstocentryzmem”, 
pomijającym lub odrzucającym wielowiekową tradycję przekazu ustnego, który 
uczynił nas ewolucyjnie rozwiniętymi istotami ludzkimi, takimi, jakimi jesteśmy 
dzisiaj. Ponadto autorka zżyma się na lekceważenie darwinizmu jako jeszcze jednej 



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 71

metanarracji, bardziej rzeczywistej od neoplatonizmu czy konfucjanizmu. Mamy 
autentyczną, daną nam przez biologię, a nie wyłącznie stworzoną przez kulturę, 
naturę ludzką, która leży u podstaw sztuki i innych aspektów naszego życia, a my 
ignorujemy ją na własne ryzyko. „Często wydaje mi się, że powinniśmy się przede 
wszystkim nauczyć z książek tego, jak wyglądało życie, zanim pojawiły się książki” 
(Dissanayake, 1992, s. 220).

Krytyka 

Dosyć ogólny i szeroki charakter pojęcia artyfikacji (i pojęć pokrewnych) spotkał 
się z krytyką Stephena Daviesa (2005, 2012). Zarzuca on badaczce z Seattle, że uży-
wa zamiennie pojęć zachowanie artystyczne (art behavior), protozachowanie arty-
styczne (art proto-behavior) i zachowanie protoartystyczne (sic!) (proto-art beha-
vior) i że postuluje rezygnację z pojęcia sztuki w liczbie pojedynczej (art) na rzecz 
pojęcia sztuk (arts) – malarstwa, muzyki, tańca, śpiewu, opowiadania historii, ak-
torstwa itd. – z których każda zasługuje na indywidualną (ewolucyjną) narrację, 
że innym razem proponuje zastąpienie pojęcia sztuki pojęciem bardziej ogólnym, 
ponieważ etologia nie dostarcza podstaw, aby odróżnić ją od pojęć rytuału (cere-
monii/religii) czy gry; dlatego proponuje pojęcia making special (uszlachetnienie, 
czynienie wyjątkowym, nadawanie szczególnego charakteru) czy elaboration (do-
skonalenie) oraz że przedkłada zwykle rozumienie sztuki jako zachowania nad 
pojęcie sztuki jako obiektu. 

Dodatkowo Davies twierdzi, że najlepszym wyjściem z definicyjnego impasu 
Dissanayake byłoby odróżnienie sztuki wysokiej od niskiej (with a capital A od 
sztuki with a small a) i uznania tej drugiej za rodzaj, natomiast pierwszej za gatu-
nek w obrębie rodzaju, pomiędzy innymi gatunkami takimi jak sztuka ludowa, do-
mowa, religijna itd. Nie podejmując się rozstrzygnięcia, na ile zasadne są poszcze-
gólne zarzuty Daviesa, rzuca się w oczy esencjalistyczny charakter tej krytyki, jak 
na filozofa analitycznego przystało. Moim zdaniem konsekwentny naturalistyczny 
antyesencjalizm Dissanayake sprawia, że – w pierwszej kolejności – jej ustalenia 
nie są stanowiskiem metafizycznym, lecz wywodzą się z wieloletnich badań sze-
regu dziedzin i, pomimo pewnej niekonsekwencji i nieścisłości definicyjnej, po-
jęcie artyfikacji wraz z postępem wiedzy na temat ewolucyjnych źródeł zachowań 
artystycznych i rytualnych oraz wieloma danymi etnograficznymi i antropolo-
gicznymi na temat społeczności pierwotnych, a także z psychologii poznawczej 
i rozwojowej, osiąga swój cel właśnie poprzez swój otwarty charakter. Owa ot-
wartość jest nie tylko formą dojrzałości samych poglądów Dissanayake (2013b, 



Jerzy Luty72

2015), ale przede wszystkim odzwierciedleniem postawy badacza, dla którego na-
uka to nieustanne mierzenie się z nowymi danymi, wzbogacanie i przekształcenie 
formułowanych hipotez, korygowanie założeń. Przez 60 lat jej poglądy były bez 
wątpienia odzwierciedleniem aktualnego stanu wiedzy w obszarze badań na temat 
pochodzenia, funkcji i źródeł sztuki („moje pomysły z lat 70. oraz 80. rozwinęły się 
wraz z ostatnimi odkryciami z zakresu neurobiologii oraz paleoarcheologii, które 
nie były dostępne, gdy rozpoczynałam badania” (Dissanayake, 2013b, s. 86). Naj-
większym osiągnięciem autorki Homo aestheticus jest bez wątpienia to, że pomimo 
wielu nowych odkryć i ustaleń dokonywanych w obrębie psychologii ewolucyjnej, 
archeologii kognitywnej czy nauronauk na temat źródeł i funkcji pierwszej sztuki, 
jakie miały miejsce od czasu, gdy pod koniec lat 60. XX wieku wystąpiła ze swo-
imi analizami, żadne z nich nie odebrało mocy jej twierdzeniom. Twierdzeniom 
formułowanym na podstawie niezwykle bogatego materiału empirycznego oraz 
niezwykłego wyczucia popartego autentyczną pasją badawczą. 

Autorka od ponad pół wieku bada sztukę paleolitu, artefakty tworzone przez 
przedstawicieli gatunków homo erectus, homo ergaster i neandertalczyków, 
pierwsze pięściaki i noszenie kamieni dla celów dekoracyjnych, objets trouvés, 
ozdoby, artefakty z kości z wygrawerowanymi znakami, ślady ceremonii pogrze-
bowych i zdobienia grobów, amulety i wisiorki, użycie ochry, ozdabianie ciała 
przy pomocy elementów takich jak pióra, muszelki, łańcuszki i koraliki oraz ta-
kich praktyk, jak dekorowanie lub okaleczenia części ciała poprzez stylizowanie 
włosów, wypełnianie zębów, przekłuwanie uszu i nosa, tatuaże lub inne nacię-
cia. Przybliża ich funkcje, którymi były: zwiększenie atrakcyjności, odróżnia-
nie szlachetnie urodzonych i bogatych od pozostałych (i to pomimo tego, że 
społeczności zbieracko-łowieckie były raczej homogeniczne i niehierarchiczne), 
zamężnych od singli, identyfikowanie pochodzenia, statusu społecznego, płci, 
symbolizowanie potencji, a także ochrony części ciała. Że dzwonki służyły do 
unikania złych duchów, pomagały rodzicom znajdować ich dzieci i wybijały ryt-
my taneczne. Że przywdziewanie kostiumów pozwalało na tymczasową zmia-
nę prestiżu, zdobycie wyjątkowych mocy i na ucieczkę przed codziennym, mo-
notonnym życiem. Pierwsze znane instrumenty perkusyjne wykonane z kości 
mamutów, dekorowane wyciętymi geometrycznymi wzorami i pokolorowane 
na czerwono, a także flety z kości, znalezione razem z innymi artefaktami, były 
częściami ceremonii, które zawierały muzykę, taniec i prawie na pewno śpiew, 
a wszystko dlatego, że kiedyś, dawno temu człowiekowi opłacało się stanąć na 
dwóch nogach, pomimo znacznych negatywnych skutków ubocznych, których 
redukcję przejęła na siebie nasza międzygatunkowa, ponadhistoryczna i mię-
dzypokoleniowa artystyczna natura. Oprócz sztuki prehistorycznej i plemiennej 



Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 73

Dissanayake bada przecież też m.in. rysunki dzieci i sztukę szympansów (Dissa-
nayake, 1988, s. 42–60; Dutton, 2019; Luty, 2021). 

Stosuje więc klasyczną metodę badawczą, próbuje ustalić, co jest sztuką po-
przez badanie wszystkich jej przykładów, w nadziei na znalezienie jakiegoś wspól-
nego mianownika. Jest to z pewnością zadanie trudne, jeśli nie niemożliwe, co 
zresztą dotyczy nie tylko sztuki. Jak pisze: „Nie wszystkie krzesła mają cztery nogi, 
nie wszystkie wrony są czarne i jest całkiem jasne, co nasze badanie niewątpliwie 
pokazało, że nie wszystkie przejawy sztuki posiadają wspólną cechę” (Dissanayake, 
1988, s. 58).

Tak się jednak składa, a duża w tym zasługa przypadkowych mutacji towarzy-
szących naszemu gatunkowi w trakcie wspólnej filogenezy, że ludzie stali się natu-
ralnymi esencjalistami, jak powiedziałby Richard Dawkins – poszukującymi esen-
cji „urodzonymi platonikami”, nad czym autor Samolubnego genu mocno zresztą 
ubolewa (Dawkins, 2010)11. Brytyjski przyrodnik zauważa przy tym, że popular-
ność platonizmu – a więc myślenie w kategoriach realizmu pojęciowego, czyli wia-
ry w „prawdziwego platońskiego królika, który przebywa gdzieś tam w konceptu-
alnej przestrzeni wraz z idealnymi kształtami i bryłami geometrycznymi” – miała 
zgubny wpływ na rozumienie działania ewolucyjnych mechanizmów dziedzicze-
nia cech. Jak pisze: „platonik wszelkie zmiany, jakie mogą zajść w króliku, traktuje 
jako odejście od ideału, nic dziwnego zatem, iż zawsze odczuwa opór przeciwko 
takiej zmianie – zupełnie jakby biedny królik przywiązany był elastyczną nicią do 
idealnego Królika w Niebiesiech” (Dawkins, 2010, s. 38). Skłonni jesteśmy uzna-
wać gatunki za rodzaje naturalne, przypisując im określone własności, co jednak 
nijak się ma do obserwowanej w przyrodzie gatunkowej niestałości, albowiem: 

Ewolucyjne podejście jest krańcowo odmienne – formy potomne mogą nieustannie od-
dzielać się od swoich poprzedników, a każdy potomek może stać się przodkiem dla przy-
szłych wariantów. Nie przypadkiem Alfred Russel Wallace, przyrodnik, który niezależnie 
od Darwina i w tym samym momencie również odkrył ewolucję poprzez dobór naturalny, 
zatytułował rozprawę, w której odkrycie to opublikował, On the tendency of varieties to de-
part indefinitely from the original type (O dążności odmian do nieskończonego odbiegania 
od typu pierwotnego – podkr. J.L.). (Dawkins, 2010, s. 38–39)

Dawkins zauważa, a jest to wiedza dość dziś powszechna i raczej mało kon-
trowersyjna, że pojęcie esencjalizmu odpowiada (całkowicie błędnej) koncepcji 
niezmienności gatunków, której zwalczaniu Darwin poświęcił tak wiele miejsca. 
Podobnie jest z pojęciem sztuki. Nawet jeśli uznamy ją za rodzaj naturalny, któ-

11  O naturalnym nastawieniu esencjalistycznym u ludzi oraz jak wpływa ono na naszą ocenę 
sztuki pisze psycholog Paul Bloom (2010).



Jerzy Luty74

ry „nieskończenie odbiega od typu pierwotnego”, to i tak wielu spośród nas nie 
przeszkodzi to w poszukiwaniu wspólnego mianownika dla różnych jej odmian 
i przejawów – umocowanego w świecie idei estetycznego „królika”. Jednak zgod-
nie z koncepcją Dissanayake podejście esencjalistyczne przeczy nie tylko obserwa-
cjom antropologiczno-etnologicznym, ale też jest w niezgodzie z ustaleniami nauk 
ewolucyjnych, dotyczącymi adaptacyjnej funkcji różnych form zachowań artyfi-
kacyjnych i „uszlachetniających”. Aby zilustrować ten pogląd, autorka Art and in-
timacy podaje przykład popularnego pod koniec XIX wieku pojęcia, które w spo-
sób pejoratywny określało stan emocjonalny i psychiczny kobiet. Otóż w owym 
czasie kobiety były często posądzane o przejawianie cech pewnej niedyspozycji 
zwanej popularnie waporami (vapors). Czym były owe wapory12? Określenie to 
nawiązywało do oddzielnych, niezwiązanych ze sobą dolegliwości: depresji, napię-
cia przedmiesiączkowego, bolesnych miesiączek, nerwicy lękowej, hipochondrii, 
bólów głowy, przeziębienia itp. Jak zauważa Dissanayake, nikt nie wydaje się dziś 
cierpieć na tę przypadłość. Czy zatem jest możliwe, że sztuka mogłaby być takim 
pojęciowym „waporem”13 lub ewentualnie mogłaby zostać przez niego zastąpiona, 
gdyby nasze możliwości rozróżnienia lub diagnozy poprawiły się dzięki większej 
liczbie specjalistycznych terminów? 

Bibliografia

Bloom, P. (2010). Przyjemność. Dlaczego lubimy to, co lubimy? (tłum. O. Dziedzic), Smak Słowa.
Boyer, P. (2005). I człowiek stworzył bogów… Jak powstała religia? (tłum. K. Szeżyńska-Maćkowiak), 

Prószyński i S-ka. 
Crain, C. (2001). The artistic animal. Lingua Franca, 11(7). http://www.steamthing.com/artistic1
Davies, S. (2005). Ellen Dissanayake’s evolutionary aesthetic, Biology & Philosophy, 20(2–3), 291–304. 
Davies, S. (2012). The artful species: Aesthetics, art, and evolution. Oxford University Press. 
Dawkins, R. (2010). Najwspanialsze widowisko świata (tłum. P.J. Szwajcer), Wydawnictwo CiS.
De Smedt, J. & De Cruz, H. (2011, Fall). A cognitive approach to the earliest art, Journal of Aesthetics 

and Art Criticism, 69(4), 379–389.
Dissanayake, E.  (1974). A hypothesis of the evolution of art from play. Leonardo, 7(3), 211–217. 

https://doi.org/10.2307/1572893
Dissanayake, E. (1988). What is art for? University of Washington Press.
Dissanayake, E. (1992). Homo aestheticus: Where art comes from and why. University of Washington 

Press.

12  Jak podaje Nowy Słownik Fundacji Kościuszkowskiej: vapor to arch. l. żart. wapory = atak 
histerii, depresji i słabości (Fisiak i Gąsiorowski, 2003, s. 1641).

13  Sądzę, że kwestią pokrewną do opisanej jest współczesna dyskusja nad urojeniami jako ro-
dzajami naturalnymi; por. Janik, 2006.

http://www.steamthing.com/artistic1
https://doi.org/10.2307/1572893


Ontogeneza i filogeneza sztuki: ku naturalistycznemu rozumieniu twórczości 75

Dissanayake, E.  (2000a). Antecedents of the temporal arts in early mother-infant interaction.  
W: N.L. Wallin, B. Merker, S. Brown (red.), The origins of music (s. 389–410). MIT Press. 

Dissanayake, E. (2000b). Art and intimacy. How the arts began. University of Washington Press.
Dissanayake, E. (2008a). The arts after Darwin. Does art have origin and adaptive function. W: K. Zij

lmans, W. van Damme (red.), World art studies: Exploring concepts and approaches (s. 241–263). Valiz. 
Dissanayake, E. (2008b). If music is the food of love, what about survival and reproductive success? 

Musicae Scientiae, special issue, 12(1 suppl.), 169–195. 
Dissanayake, E.  (2008/2009). Sztuka jako ludzkie uniwersalium: podejście adaptacjonistyczne 

(tłum. S.S. Nowak), Estetyka i Krytyka, 15/16(2/2008–1/2009), 247–263.
Dissanayake, E. (2013a). Born to artify: The universal origin of picturing. W: K. Sachs-Hombach 

& J.R.J. Schirra (red.), Origins of pictures: Anthropological discourses in image science (s. 230–
249), Herbert von Halem Verlag. 

Dissanayake, E. (2013b). Genesis and the development of „making special”. Is the concept relevant to 
the aesthetic philosophy? Rivista di Estetica, special issue: Aesthetic Experience in Evolutionary 
Perspective, 54(3), 83–98.

Dissanayake, E. (2015). Hipoteza artyfikacji i jej znaczenie dla kognitywizmu, neuroestetyki i estety-
ki ewolucyjnej (tłum. J. Luty). Kultura – Społeczeństwo – Edukacja, 8(2), 183–210. 

Dutton, D. (2019). Instynkt sztuki. Piękno, zachwyt i ewolucja człowieka (tłum. J. Luty, E. Staniek). 
Copernicus Center Press. 

Eibl-Eibesfeldt, I. (1989). Human ethology. Aldine de Gruyter. 
Falk, D. (2009). Finding our tongues: Mothers, infants and the origins of language. Basic Books. 
Fein, S. (1993). First drawings: Genesis of visual thinking. Exelrod Press.
Fisiak, J., Gąsiorowski, P. (red.). (2003). The New Kosciuszko Foundation Dictionary Polish-English. The 

Kościuszko Foundation, Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”.
Gazzaniga, M. (2011). Istota człowieczeństwa. Co sprawia, że jesteśmy wyjątkowi (tłum. A. Nowak). 

Smak Słowa. 
Huizinga, J. (1985). Homo ludens. Zabawa jako źródło kultury (tłum. M. Kurecka, W. Wirpsza). Czy-

telnik.
Janik, B.  (2006). Urojenia jako rodzaje naturalne: problem homeostatycznych klastrów własności. 

Semina Scientiarum, (15), 124–135.
Kellogg, R. (1969). Analyzing children’s art. National Press Books.
Leslie, A.M. (1994). Pretending and believing: Issues in the theory of ToMM. Cognition, 50(1–3), 

211–238. 
Levitin, D.J. (2016). Zasłuchany mózg. Co się dzieje w głowie, gdy słuchasz muzyki (tłum. M. Szymo-

nik). Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego.
Luty, J. (2021). Sztuka jako adaptacja: uniwersalizm w estetyce ewolucyjnej, Studia Philosophica Wra-

tislaviensia, 16(1), 9–30.
Malotki, E. Dissanayake, E. (2018). Early rock art of the American West. The geometric enigma. Uni-

versity of Washington Press.
McNeill, W.H. (1995). Keeping together in time: Dance and drill in human history. Harvard University 

Press.
Miller, G. (2004). Umysł w zalotach. Jak wybory seksualne kształtowały naturę człowieka (tłum. M. Ko-

raszewska). Dom Wydawniczy REBIS.
Mithen, S.  (1996). The prehistory of the mind: A search for the origins of art, religion, and science. 

Thames & Hudson. 



Jerzy Luty76

Monnot, M. (1999). Function of infant-direct speech. Human Nature, 10(4), 415–443. 
Nusbaum, J. (1899). Z zagadnień biologii i filozofii przyrody. Nakładem Księgarni im. H. Altenberga 

we Lwowie.
Panksepp, J. (1998). Affective neuroscience: The foundations of human and animal emotions. Oxford 

University Press. 
Rzepka, A. (2015). Ponad stuletnie „poszukiwania” funkcji zabawy. Kosmos. Problemy nauk biolo-

gicznych, 64(1(306), 1–10.
Stern, A. (2016). Odkrywanie śladu. Czy jest zabawa malarska (tłum. M. Bizub). Wydawnictwo Ele-

ment. 
Steury, T.  (2009). What is art for? Washington State Magazine, Spring. https://magazine.wsu.

edu/2009/05/01/what-is-art-for/
Voland, E. (2011). Preferencje estetyczne w świecie artefaktów – przystosowanie do osądu „uczci-

wych sygnałów” (tłum. J. Luty), Przegląd Filozoficzno-Literacki, 31(2–3), 299–323. 
Wilson, E.O. (2002). Konsiliencja. Jedność wiedzy (tłum. J. Mikos), Zysk i S-ka. 
Zahavi, A., Zahavi, A.  (1997). The handicap principle: A missing piece of Darwin’s puzzle. Oxford 

University Press.
Żywiczyński, P., Wacewicz, S. (2015). Ewolucja języka. W stronę hipotez gesturalnych. Wydawnictwo 

Naukowe UMK. 

https://magazine.wsu.edu/2009/05/01/what-is-art-for/
https://magazine.wsu.edu/2009/05/01/what-is-art-for/

