
Porównania 2 (38), 2025
DOI: 10.14746/por.2025.2.21

BY ND

Michał Jakubski
Uniwersytet Śląski w Katowicach

Das literarische Zeugnis des Exils  
im deutschsprachigen postmigrantischen Roman.  
Eine Analyse von Saša Stanišićs Herkunft (2019),  
Dmitrij Kapitelmans Eine Formalie in Kiew (2021)  
und Khuê Phạms Wo immer ihr auch seid (2021)  
im Kontext der Gedächtnis- und Erinnerungstheorien

1.	 Einführung
Migration und Exil sind komplexe Phänomene, die mit tiefgreifenden sozialen, 
politischen und ökonomischen Auswirkungen einhergehen. Ihre Ursachen 
sind mehrdimensional und reichen von kriegerischen Auseinandersetzungen 
über wirtschaftliche Ungleichheiten bis hin zu Umweltkatastrophen und Res-
sourcenmangel. Die Erfahrungen von Flucht und Exil sind oft von Traumata 
geprägt und von der Hoffnung auf ein besseres Leben getragen. Diese Erfah-
rungen beeinflussen nicht nur die unmittelbar Betroffenen, sondern auch die 
kommenden Generationen, welche die Familiengeschichte rekonstruieren 
und hinterfragen. Der kulturelle Austausch zwischen verschiedenen Gemein-
schaften formt lokale und nationale Gesellschaften. Er fördert die Entstehung 
postmigrantischer Sozialräume.

2.	 Postmigrantische Gesellschaft und postmigrantische Literatur
In den zurückliegenden Jahrzehnten stieg die Zahl der Menschen mit Migra-
tionshintergrund in Deutschland kontinuierlich.1 Die erste Generation von 

1	 Im Jahr 2023 lebten in Deutschland laut Mikrozensus rund 24,9 Millionen Menschen 
mit Migrationshintergrund, was einem Anteil von 29,7 % an der Gesamtbevölkerung 
entspricht. In Westdeutschland hatte jede dritte Person einen Migrationshintergrund, 
in Ostdeutschland galt dies für jede neunte Person (32,9 % bzw. 11,4 %). Zudem hatten 

https://doi.org/10.14746/por.2025.2.21
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.pl


398 | Michał Jakubski

Gastarbeitern und Migranten, die aus kriegsbedingten oder wirtschaftlichen 
Gründen nach Deutschland kamen, ließ sich nieder, gründete Familien und 
bekam Kinder, die mit und in der deutschen Kultur aufwuchsen. Diese Entwick-
lung führte zur Entstehung der sogenannten postmigrantischen Gesellschaft, die 
durch Migrationsprozesse, Vielfalt und Heterogenität geprägt ist. Andererseits 
sei sie mit Instabilität, Konflikten und sozialer Brüchigkeit verbunden (vgl. Thiel, 
Schirmer 2022: 595). In der Wissenschaft und in politisch-öffentlichen Debatten 
wird heutzutage eine gesellschaftsanalytische Perspektive eingenommen, um 
Positionen von Minderheiten neu zu verhandeln und Fragen der Zugehörigkeit 
zu klären (vgl. ebd.).

Dieser Trend findet Eingang in literarische Texte. Seit den 1990er Jahren 
kommt in Deutschland eine neue Autorengeneration zu Wort. Die dazugehö-
rigen Schriftsteller haben mindestens einen eingewanderten Elternteil, sind 
aber selbst in Deutschland geboren, bzw. dort von Kindesbeinen an aufge-
wachsen. Ihre Werke pflegt man der postmigrantischen Literatur zuzuordnen 
(vgl. Schmidt, Zugriff am 2025). Darin präsentieren die Autoren Perspektiven 
von Personen mit Migrationshintergrund, deren Wissen und Erinnerungen 
sowohl persönlich als auch intergenerationell (z.B. familiär) geprägt sind 
(vgl. ebd.). Ein zentrales Merkmal dieser Literatur ist die Auseinandersetzung 
mit der eigenen Herkunft. Zu den Vertretern zählen Khuê Pham, Sharon Do-
dua Otoo, Saša Stanišić, Dmitrij Kapitelman, Shida Bazyar, Ronya Othmann 
und Nava Ebrahimi.

Die vorliegende Untersuchung analysiert die Romane von Saša Stanišić 
Herkunft, Dmitrij Kapitelman Eine Formalie in Kiew und Khuê Phạms Wo 
auch immer ihr seid als exemplarische Vertreter postmigrantischer Literatur 
im deutschsprachigen Raum. Die Auswahl berücksichtigt unterschiedliche 
Herkunftsregionen, wie Bosnien, die Ukraine und Vietnam, sowie diverse 
historische und kulturelle Migrationserfahrungen. Zudem handelt es sich um 
Texte der sogenannten zweiten Generation, deren Autoren aus einer hybriden 

2023 bereits 43,1 % aller Kinder unter fünf Jahren einen Migrationshintergrund. Diese 
aktuellen Zahlen verdeutlichen die zunehmende Bedeutung postmigrantischer Pers-
pektiven in der deutschen Gesellschaft. Ein Vergleich mit den Vorjahren zeigt darüber 
hinaus einen kontinuierlichen Anstieg: Im Jahr 2010 lebten in Deutschland 15,3 Milli-
onen Menschen mit Migrationshintergrund (19,2 %), 2015 waren es 17,1 Millionen (21,0 
%), 2020 bereits 21,2 Millionen (26,0 %) und 2023 schließlich 24,9 Millionen (29,7 %). 
Diese Entwicklung unterstreicht nicht nur die zahlenmäßige Zunahme, sondern auch 
die wachsende Relevanz postmigrantischer Perspektiven und Diskurse, die zunehmend 
gesellschaftliche, kulturelle und politische Debatten in Deutschland prägen (vgl. Bun-
deszentrale für politische Bildung 2024; vgl. Statistisches Bundesamt Destatis 2023).



Das literarische Zeugnis des Exils… | 399

Perspektive schreiben und Identität zwischen mehreren Kulturen aushandeln. 
In den gewählten Werken manifestiert sich eine komplexe Auseinandersetzung 
mit den Themen Erinnerung, Zugehörigkeit und Exilerfahrung, die sich durch 
eine ausgeprägte Differenziertheit und Selbstreflexion auszeichnet. Darüber hi-
naus wird berücksichtigt, dass diese Werke eine hohe zeitgenössische Relevanz 
besitzen, da sie aktuelle gesellschaftliche Debatten über Migration, Integration 
und Erinnerungskultur widerspiegeln und mitgestalten. Die Textauswahl erfolgt 
außerdem aufgrund der Verwendung unterschiedlicher literarischer Erzählstra-
tegien und Formen der Erinnerungsdarstellung, wodurch ein facettenreicher 
Vergleich ermöglicht wird. Der vorliegende Beitrag ermöglicht es, zentrale 
Aspekte der Gedächtnis- und Erinnerungstheorien anhand kontrastierender, 
aber vergleichbarer Fallbeispiele herauszuarbeiten.

3.	 Gedächtnis– und Erinnerungstheorien von Maurice Halbwachs,  
Aleida und Jan Assman, Pierre Nora und Mariane Hirsch

Die Theorien Maurice Halbwachs‘ zum kollektiven und individuellen Ge-
dächtnisses sowie die Konzepte von Aleida und Jan Assmann, Pierre Nora und 
Marianne Hirsch bieten einen umfassenden theoretischen Rahmen zur Analyse 
von Erinnerung und Gedächtnis in sozialen und kulturellen Kontexten. Diese 
Ansätze verdeutlichen, dass Erinnerung ein dynamischer Vorgang ist, der in 
sozialen und kulturellen Prozessen wurzelt und Identität(en) stiftet.

Halbwachs betont die Bedeutung sozialer Gruppen und kontextueller Rah-
menbedingungen für die Konstitution von Erinnerungen. Sein Konzept des 
kollektiven Gedächtnisses zeigt auf, wie Traditionen, Rituale und Erzählungen 
gesellschaftliche Erinnerungen prägen und die Identität(en) von Gruppen 
stabilisieren (vgl. Pohl 2010: 75 ff.). Während das individuelle Gedächtnis von 
persönlichen Erfahrungen geprägt wird, stellt das kollektive Gedächtnis eine ge-
meinschaftliche Konstruktion dar, die Kontinuität gewährleistet. Entsprechend 
erläutern Aleida und Jan Assmann, wie Gedächtnis durch kommunikative 
und kulturelle Prozesse konstituiert wird. Nach ihrer Auffassung umfasse das 
kommunikative Gedächtnis aktuelle, mündliche Erinnerungen, während das 
kulturelle Gedächtnis langfristig durch symbolische Medien wie Schrift und 
Architektur tradiert werde (vgl. Levy 2010: 93 ff.). Beide Ansätze betonen, dass 
Traditionen und symbolische Ausdrucksformen als zentrale Mechanismen zur 
Bewahrung von Erinnerungen zu betrachten sind.

In seiner Konzeption der „lieux de mémoire“ (Erinnerungsorte) erweitert 
Pierre Nora die genannten Modelle, indem er die Bedeutung physischer und 
symbolischer Orte als Ankerpunkte kollektiver Erinnerung herausstellt. Diese 
Erinnerungsorte erlangen besondere Relevanz insbesondere in Phasen des 



400 | Michał Jakubski

sozialen oder historischen Wandels und dienen der Stärkung der kulturellen 
Identität durch Rituale, Denkmäler oder narrative Praktiken (vgl. Nora 1989: 13 
ff.). Noras Fokus auf die historisch-soziale Dynamik solcher Orte – exemplarisch 
sei hier das Brandenburger Tor genannt, das sich von einem Symbol preußi-
scher Macht zu einem Zeichen der deutschen Einheit wandelte – verdeutlicht, 
wie kollektive Erinnerung kontinuierlich umgestaltet wird (vgl. Erll 2005: 131). 
Dieser Ansatz steht in engem Bezug zu Aleida Assmanns Unterscheidung zwi-
schen Speicher- und Funktionsgedächtnis, welche die dynamische Beziehung 
zwischen der passiven Bewahrung und der aktiven Nutzung von Erinnerungen 
zur Identitätsbildung konzeptualisiert (vgl. Erll 2017: 16 ff.).

Mit ihrer Theorie des Postgedächtnisses ergänzt Marianne Hirsch die 
genannten Konzepte um die intergenerationale Dimension von Erinnerung. 
Hirschs Theorie veranschaulicht, wie traumatische Erfahrungen der Vorgänger-
generation durch narrative und visuelle Medien an die Nachkommen weiter-
gegeben werden, die diese Erinnerungen als eigene internalisieren (vgl. Hirsch 
2012: 5–6). Dabei untersucht sie die Verantwortung, die mit der Bewahrung und 
Reflexion überlieferter Erinnerungen einhergehe, um deren Missbrauch oder 
Verfälschung zu verhindern. Zudem liefert sie entscheidende Einsichten in die 
Rolle von Medien und kulturellen Praktiken bei der Verarbeitung kollektiver 
Traumata (vgl. Erll 2010: 293–295).

Die dargestellten Theorien zeichnen sich durch Interdisziplinarität und 
wechselseitige Ergänzung aus. Halbwachs, die Assmanns, Nora und Hirsch 
betonen jeweils die Wechselwirkungen zwischen individuellen, kollektiven 
und kulturellen Erinnerungsprozessen sowie die zentrale Rolle von sozialen 
Gruppen, symbolischen Medien und physischen Orten und Objekten. In ih-
rer Gesamtheit tragen sie zu einem differenzierten Verständnis dafür bei, wie 
Erinnerung Identität(en) formt.

4.	 Drei Romane im Kontext der Gedächtnis- und Erinnerungstheorien
4.1.	 Saša Stanišićs Herkunft (2019)
Saša Stanišić, geboren 1978 in Višegrad (Bosnien-Herzegowina), emigrierte 1992 
im Alter von 14 Jahren aufgrund des Bosnienkrieges nach Heidelberg. Seine 
Werke wie Vor dem Fest (2014), und Herkunft (2019) wurden mit zahlreichen 
Auszeichnungen gewürdigt, darunter dem Deutschen Buchpreis (vgl. Mohr 
2015). In Herkunft thematisiert Stanišić die Wechselbeziehung von Erinnerung 
und Identität(en). Die Bildung der eigenen Identität(en) versteht er als einen 
dynamischen Prozess (vgl. Krause 2019). Das Werk verknüpft persönliche 
Erlebnisse mit Themen wie Zugehörigkeit, dem kulturellen Erbe und der Ausei-
nandersetzung mit der Vergangenheit (vgl. Schweizer 2019). Zudem hinterfragt 



Das literarische Zeugnis des Exils… | 401

es die Grenzen zwischen Realität und Fiktion, insbesondere im Hinblick auf die 
Verlässlichkeit und Authentizität sowohl überlieferte Erinnerungen früherer als 
auch der gelebten Erfahrungen der heutigen Generation (vgl. Krekeler 2019). 
In seinem Werk verweist der Schriftsteller auf die Kraft und die Grenzen der 
Erinnerung (vgl. Begzada 2022).

Der Roman erzählt die Geschichte von Saša, der 1992 mit seiner Mutter vor 
dem Jugoslawienkrieg aus Višegrad nach Deutschland flieht und in Heidelberg 
ein neues Leben beginnt. Im Mittelpunkt stehen seine Integration, das Erlernen 
der deutschen Sprache sowie die prägende Rolle seiner Großmutter Kristina, 
die ihn in seiner Kindheit betreute und später an Demenz erkrankt. Durch 
Zeitsprünge zwischen der Kindheit in den frühen 1990er Jahren, der Flucht 
1992 und der Gegenwart, in der er als Autor in Hamburg lebt, illustriert der 
Roman den andauernden Prozess seiner Identitätssuche.

Das Werk eröffnet multiperspektivische Reflexionsräume, in denen indivi-
duelle, familiäre und kollektive Erinnerungsprozesse ineinandergreifen. Dem 
Text liegt das Konzept des kollektiven Gedächtnisses zugrunde, nach dem Erin-
nerungen nicht ausschließlich individuell sind, sondern stets in einem sozialen 
Kontext entstehen und von sozialen Gruppen mitgestaltet werden. In Herkunft 
wird dieser Übergang vom individuellen zum kollektiven Gedächtnis exempla-
risch in der Reflexion des Erzählers sichtbar: „Als meine Großmutter Kristina 
anfing, Erinnerungen zu verlieren, begann ich, Erinnerungen zu sammeln“ 
(Stanišić 2019: 97). Der Verlust individueller Erinnerungen durch die Demenz 
der Großmutter und der daraufhin einsetzende Versuch des Erzählers, so-
wohl ihre als auch seine eigenen Erinnerungen zu dokumentieren, führen zur 
Aktivierung und Bereicherung eines generationenübergreifenden kollektiven 
Gedächtnisses, das sich in mündlichen Erzählungen und familiären Ritualen 
ausdrückt. In einem anderen Zitat, wo weitere Mitglieder der Familie genannt 
werden, heißt es: „Gavrilo und Großmutter – jetzt auch Sretoje – erzählten, was 
passiert war, auch um der Toten zu gedenken. Sie schrieben eine gute Geschichte 
für ihre Toten“ (ebd.: 258). Dies illustriert das Gedenken an verstorbene Ver-
wandte und den Ahnenkult – ein Akt, der auch in der Kultur des Autors von 
Bedeutung ist – sowie letztlich die Erinnerungsarbeit innerhalb der Familie, in 
der Vergangenes (re)konstruiert, bewertet und weitergegeben wird – ein klassi-
scher Anwendungsfall der Theorie von Halbwachs. Die selektive und narrative 
Konstruktion von Erinnerung wird sowohl von Halbwachs als auch von Aleida 
und Jan Assmann betont. In deren Unterscheidung zwischen kommunikati-
vem und kulturellem Gedächtnis finden sich weitere analytische Kategorien. 
Das kommunikative Gedächtnis umfasst alltagsnahe, nicht institutionalisierte 
Erinnerungen, die mündlich über Generationen weitergegeben werden. Dies 



402 | Michał Jakubski

wird im Roman deutlich, wenn der Erzähler versuch, sich an seinen Großvater 
zu erinnern, dabei jedoch darauf angewiesen ist, die Lücken seiner eigenen 
Erinnerung durch Erzählungen Dritter – darunter Familienangehörige, die den 
Großvater kannten – zu schließen: „Großvater war eine Leerstelle in meinem 
Gedächtnis, die mit fremden Anekdoten und eigenen Erfindungen gefüllt war“ 
(ebd.: 91). Die Informationen über den Großvater und die mit ihm einhergehen-
den Erinnerungen des Enkels basieren folglich auf indirekten Informationen. 
Die genannten Erzählungen Dritter stellen zugleich eine Brücke zwischen den 
Generationen dar und bilden den Anknüpfungspunkt zu Marianne Hirschs 
Theorie des Postmemory. Dieser zufolge können traumatische Erfahrungen 
von einer Generation an die nächste überliefert werden – sowohl durch Bilder, 
als auch narrative und performative Praktiken. Das Erzählen wird im Roman 
zum zentralen Akt, durch den die Vergangenheit aktualisiert wird. Nach Hirschs 
Verständnis ist dies ein schöpferischer, nicht selten auch heilender Prozess. Die 
Verarbeitung einer traumatischen oder fragmentierten Vergangenheit wird in 
Herkunft als literarisches Projekt dargestellt, das nie vollständig abgeschlossen 
sein kann, aber dennoch Sinn stiftet. Die intime, nicht immer kollektiv teilbare 
Dimension der Erinnerung wird überdies in der Bemerkung: „Es war ihr priva-
tes Archiv, niemand sonst musste es verstehen“ (ebd.: 91) betont. Bedeutsam ist 
zugleich der Wunsch nach Zugehörigkeit durch die Aneignung von Erinnerung. 
Die Aussage: „Ich schiebe Geschichten als Übersprungshandlungen zwischen 
uns“ (ebd.: 189), macht das Erzählen als Medium der intergenerationellen 
Kommunikation und Versöhnung erkennbar. Diese Dynamik verweist auf das 
doppelte Potenzial von Postmemory – es kann sowohl verbinden als auch die 
Kluft zwischen den Generationen sichtbar machen.

Erinnerungen sind nicht als stabile Speicher anzusehen, sondern werden 
ständig (re)konstruiert – ein dynamischer Prozess, der sich zwischen Fakt 
und Fiktion vollzieht. Dies manifestiert sich in der Reflexion des Erzählers 
zum Ausdruck: „Fiktion, wie ich sie mir vorstelle, ist ein offenes System aus 
Erfindung, Wahrnehmung und Erinnerung, das sich am wirklich Geschehenen 
reibt“ (ebd.: 17). Stanišić reflektiert im Roman wiederholt die Konstruktivität 
von Erinnerung: „Großmutter besteht aus Leerstellen – unvollendeten Sätzen 
und verlorenen Erinnerungen, während ich hier künstliche Leerstellen einfüge“ 
(ebd.: 202). Die bewusste Entscheidung, Leerstellen zu ergänzen, verweist auf 
ein postmodernes Verständnis von Geschichte und Erinnerung, das nicht auf 
eine lückenlose Rekonstruktion, sondern auf Fragmentierung und Pluralität 
abzielt. Das Erzählen – sowohl das literarische (Das Verfassen des Romans 
vom Schriftsteller) als auch das familiäre (die Gespräche des Autors mit seiner 
Großmutter, die wirklich stattfanden und diejenigen, die im Buch dargestellt 



Das literarische Zeugnis des Exils… | 403

werden) – erfüllt dabei eine zentrale Erinnerungsfunktion. Der Autor bringt es 
auf den Punkt: „Literatur ist ein schwacher Kitt. Das spüre ich auch in diesem 
Text. Ich beschwöre das Heile und überbrücke das Kaputte, beschreibe das Leben 
vor und nach der Erschütterung“ (ebd.: 189). Diese Bemerkung unterstreicht die 
gleichzeitige Möglichkeit und Unmöglichkeit von Erinnerungsarbeit: Literatur 
kann Brüche überbrücken, bleibt aber immer fragmentarisch. Bei alldem sei 
darauf hingewiesen, dass die Familienerzählungen, die zwischen Wahrheit und 
Erfindung oszillieren, weiterhin eine stützende Funktion in der Identitätsbil-
dung des Protagonisten erfüllen.

Das kulturelle Gedächtnis, das verstärkt auf medialen Speicherformen 
(Texte, Rituale, Bilder) beruht, manifestiert sich exemplarisch in Fotografien, 
symbolischen Orten und Gegenständen. Ein Beispiel dafür ist die Szene, in 
der ein Fotoalbum zum Bindeglied zwischen den Generationen wird: „Ich 
habe ein Fotoalbum mitgebracht. Wir blättern durch Großmutters Biografie“ 
(ebd.: 257). Diese Geste verdeutlicht die körperliche Vergegenwärtigung der 
Vergangenheit. Das Foto wird zum symbolischen Artefakt, das persönliche und 
kollektive Bedeutungen zusammenbringt. Die Fotografie dient dabei als Erin-
nerungsanker – nicht nur für die Großmutter, sondern auch für den Erzähler 
selbst. Im Text wird dies explizit benannt: „Ein Foto betrachtet sie lange […] 
Sie wischt ihrem Mann zärtlich mit dem Daumen über das Gesicht“ (ebd.: 
257). Hier verschmelzen kulturelles und kommunikatives Gedächtnis: Das Bild 
fungiert als Medium des kulturellen Gedächtnises, das in einem familiären, 
kommunikativen Kontext reaktiviert wird. Auch Orte – wie Višegrad – fun-
gieren im Sinne Norras und der Assmanns als Gedächtnisspeicher: „Višegrad 
war Mutters Erzählung von einem Krankenhaus im Regen, war Gerenne durch 
die Straßen als Räuber und Gendarmen […] war Krieg, war gewesen“ (ebd.: 
54). Diese vielschichtige Erinnerung an einen Ort illustiert, wie sich kollektives 
und individuelles Gedächtnis durch räumliche Überlagerungen konstituieren. 
Višegrad wird nicht lediglich als geographischer Ort betrachtet, sondern als 
komplexer Erinnerungsraum, in dem sich Heimat, Kindheit, Flucht und Trauma 
bündeln. Dies verdeutlicht die Aussage: „Als Mutter mit fünfunddreißig ihr 
Leben in Višegrad aufgeben musste, verließ und verlor sie einen Ort, der bereits 
voll war mit guten Erinnerungen […] Was fort ist, ist fort“ (ebd.: 106). Die 
Ortschaft wird zum mentalen Raum, in dem die Vergangenheit bewahrt und 
über Generationen hinweg weitergegeben wird. Die Topografie des Ortes wird 
zur Projektionsfläche sowohl für konkrete Erinnerungen als auch für narrative 
Konstruktionen von Herkunft. Diese symbolische Aufladung entspricht Noras 
Konzept von Erinnerungsorten, die die Funktion erfüllen, kollektive Identität 
zu stabilisieren.



404 | Michał Jakubski

4.2.	 Dmitrij Kapitelmans Eine Formalie in Kiew (2021)
Dmitrij Kapitelman wurde 1986 in Kyïv geboren. Im Alter von acht Jahren 
immigrierte er nach Deutschland. Kapitelman absolvierte ein Studium der 
Politikwissenschaft und Soziologie in Leipzig sowie anschlie0end eine Ausbil-
dung an der Deutschen Journalistenschule in München. Seine Werke, wie Das 
Lächeln meines unsichtbaren Vaters (2016) und Eine Formalie in Kiew (2021), 
in denen er sich mit Migration, Identität und Zugehörigkeit auseinandersetzt, 
wurden mit dem Klaus-Michael-Kühne-Preis und dem Buchpreis „Familienro-
man“ der Stiftung Ravensburger ausgezeichnet (vgl. von Mering 2023). In dem 
autobiographisch gefärbten Roman Eine Formalie in Kiew thematisiert Kapitel-
man die Reise nach Kyïv, die der Ich-Erzähler unternimmt um die ukrainische 
Staatsbürgerschaft abzulegen. Das Werk verknüpft die Themen Migration und 
Identität(en) undthematisiert den Zustand des Dazwischen-Seins sowie die 
komplexe Suche nach sozialer und kultureller Verortung.

Der Roman beginnt mit dem Besuch des Protagonisten bei Frau Kunze in 
Leipzig, die ihm vor seiner Reise nach Kyïv die nötigen Dokumente übergibt. 
In Kyïv wird er mit der ukrainischen Bürokratie konfrontiert, trifft alte Bekannte 
und erinnert sich an die Migrationsgeschichte seiner Eltern, die beruflich in 
Deutschland scheiterten. Nach seiner Rückkehr wartet er auf die Ausbürgerung 
aus der Ukraine – eine Zeit der inneren Leere, die seine Zerrissenheit zwischen 
der ukrainischen und deutschen Identität verstärkt.

Eine Formalie in Kiew exemplifiziert die Wirkung von Erinnerungen in 
transkulturellen und übergenerationellen Identitätsbildungsprozessen, die sich 
in diesem Kontext herausbilden. Der Autor verdeutlicht, dass das Verhältnis 
von Individuum, Familie und Herkunftsland nicht nur das kollektive, kom-
munikative und kulturelle Gedächtnis prägt, sondern gleichzeitig durch diese 
verschiedenen Formen der Erinnerung konstituiert wird. Von zentraler Bedeu-
tung ist hierbei Maurice Halbwachs' Konzept des kollektiven Gedächtnisses. 
Diese theoretische Annahme wird gleich zu Beginn des Romans aufgegriffen:

Also reist er [der Protagonist – M.J.] in seine Geburtsstadt, mit der 
ihn nichts mehr verbindet, außer Kindheitserinnerungen. Schön sind 
diese Erinnerungen, warten doch darin liebende, unfehlbare Eltern 
(Kapitelman 2021: 2).

Der Anblick vertrauter städtischer Strukturen während eines Spaziergangs 
des Erzählers evoziert ein kollektives Gefühl der Bindung an die Heimat und die 
Familie. Die Geburtsstadt Kyïv fungiert in diesem Zusammenhang – auch im 
Sinne Pierre Noras – als Erinnerungsort, an dem sich private Geschichte und 



Das literarische Zeugnis des Exils… | 405

kollektive Vergangenheit überschneiden. Dieses durch Vertrautheit und Zuge-
hörigkeit geprägte Gefühl beeinflusst die (Re)konstruktion von Erinnerungen, 
die jedoch ambivalent bleiben und nicht eindeutig positiv konnotiert sind. Die 
Hauptstadt der Ukraine wird dabei sowohl als Raum kindlicher Erinnerungen 
als auch als Ort der Fremdheit und Angst dargestellt: „Ich habe irgendwie im-
mer eine Heidenangst vor Kiew“ (ebd.: 82). Die Stadt als Erinnerungsort hat 
sich mittlerweile gewandelt und ist zu einem anderen Ort geworden, der sich 
durch das Gefühl der Vergänglichkeit auszeichnet: „Vorbei zieht währenddes-
sen eine Stadt, die längst in der Vergangenheit zu liegen scheint“ (ebd.: 155). 
Kapitelman fokussiert auf die Ambivalenz kollektiver Erinnerungsorte. Diese 
vielschichtige Wahrnehmung verdeutlicht, dass Erinnerungsorte nicht stabil 
sind, sondern durch persönliche und emotionale Bedeutungen überlagert wer-
den. Erinnerungen, die durch Erinnerungsorte hervorgerufen werden, können 
folglich nicht nur eine verbindende, sondern auch eine distanzierende und 
konflikthafte Wirkung entfalten. Dies unterstreicht den dynamischen Charakter 
von Gedächtnisprozessen.

Die urbane Umgebung wird im Roman zu einem zentralen Auslöser er-
innerungsbezogener Prozesse. Besonders deutlich wird dies etwa bei der Be-
schreibung „der gleichen Fünfgeschosser aus sowjetischem Stillstandsstein“ 
(ebd.: 33), die Erinnerungen hervorrufen, die der Erzähler als „immer gleich 
vertraute Erinnerungen aus einem anderen Leben“ (ebd.) bezeichnet. Dabei 
erscheinen sie nicht abstrakt, sondern körperlich spürbar und werden durch 
Sinneseindrücke wie Gerüche oder Geräusche ausgelöst: „Der Geruch der 
Gleise ist noch genau der gleiche […], während wir Stufe um Stufe in die Sta-
tion einsinken, steigt eine Erinnerung auf “ (ebd.: 166). Dieses Zusammenspiel 
aus Ort, physischen Reizen, Sinneswahrnehmung und Gedächtnis verweist 
auf Halbwachs’ Theorie, der zufolge kollektive Erinnerungen an konkrete, 
räumlich gebundene Ankerpunkte geknüpft sind. Gleichzeitig lassen sich 
diese sinnlichen Reize und Orte auch im Sinne Pierre Noras als „lieux de 
mémoire“ verstehen – als symbolische Gedächtnisorte, in denen sich indivi-
duelle und kollektive Vergangenheit verdichten. Nora betont insbesondere die 
symbolische Kraft scheinbar banaler Objekte: ein Ansatz, der in Kapitelmans 
Beschreibung alltäglicher Räume und Dinge wie knarzender Holztüren oder 
abgesessener Stühle zum Tragen kommt. Solche Gegenstände fungieren als 

„eingefrorene Geschichtsstücke“, in der die Vergangenheit konserviert wird, 
aber nicht als lineare Erzählung, sondern als vielschichtige Schichtung von 
Gedächtnis und Emotionen. Kapitelman verdeutlicht, dass die Bedeutung dieser 
Erinnerungsräume nicht neutral ist. Ihre Lesbarkeit unterliegt gesellschaftlichen 
Deutungsprozessen und politischer Überformung. So beschreibt er etwa den 



406 | Michał Jakubski

Gedenkpark in Kyïv als einen „riesigen Parkkomplex als Gedenkstätte für die 
Opfer des Faschismus und noch viel mehr für den militärischen Triumph über 
ihn“ (ebd.: 50). Der Ort fungiert nicht nur als historische Referenz, sondern 
als ideologisch und emotional aufgeladener Raum, in dem konkurrierende 
Sinnstrukturen miteinander verwoben sind. In Anlehnung an Nora wird hier 
sichtbar, dass Erinnerungsorte nicht nur dem Erinnern dienen, sondern auch 
das Vergessen strukturieren. Als festgeschriebene Gedächtnisspeicher repro-
duzieren sie selektive und häufig politisch gelenkte Diskurse. Der Roman legt 
somit offen, wie eng materieller Raum, individuelle Erfahrung und kollektive 
Erinnerung miteinander verflochten sind. Die städtische Architektur, materielle 
Objekte und symbolische Elemente des öffentlichen Raumes rufen Erinnerun-
gen hervor, die zwischen Nostalgie, Fremdheit und politischer Vereinnahmung 
schwanken. Kapitelmans Darstellung macht sichtbar, wie komplex, instabil und 
mehrdimensional die Überlagerung von persönlichem Gedächtnis, kulturellem 
Erbe und ideologischer Deutung im Kontext postmigrantischer Identität ist.

Für die Analyse des Romans sind die Theorien von Aleida und Jan Ass-
mann sowie das Marianne Hirschs Konzept der Postmemory von zentraler 
Bedeutung, da sie unterschiedliche, aber komplementäre Perspektiven auf 
die Struktur und Vermittlung von Erinnerung bieten. Das kommunikative 
Gedächtnis ist charakterisiert durch Alltagserinnerungen, die innerhalb der 
Familie und des nahen sozialen Umfeldes über Generationen hinweg mündlich 
weitergegeben werden. Ein Beispiel hierfür liefert Kapitelmans Reflexion über 
die Haltung seines Vaters zur Vergangenheit: „Irre, wie sehr mein Vater gerade 
von der Vergangenheit zehren muss“ (ebd.: 122). Diese Aussage verweist auf 
eine intergenerationale Weitergabe von Erlebnissen, die nicht nur informativ, 
sondern emotional aufgeladen ist. Die Erinnerung wird hier als lebendiger Teil 
familiärer Kommunikation inszeniert – ein zentrales Merkmal des kommunika-
tiven Gedächtnisses. In diesen Kontext fügt sich Marianne Hirschs Theorie der 
Postmemory gut ein, die insbesondere die Beziehung der Nachgeborenen zu 
den traumatischen Erfahrungen der Elterngeneration beschreibt. Postmemory 
bezeichnet dabei nicht direkt erinnerte, sondern über narrative, visuelle und 
mediale Kanäle angeeignete Erfahrungen, die dennoch affektiv wirksam werden. 
Der Ich-Erzähler im Roman steht exemplarisch für eine Generation, die von 
der Vergangenheit der Eltern emotional geprägt ist, ohne sie selbst erlebt zu 
haben. Die Beobachtung, dass der Vater von der Vergangenheit „zehren“ muss, 
thematisiert die emotionale Abhängigkeit, während Reflexionen wie „Eine 
Familie auf dem Krechatik. Ein Kreis schließt sich. Nur Tonja fehlt darin – auf 
dieselbe Weise, wie sie immer fehlt“ (ebd.: 182) den fragmentarischen, lücken-
haften Charakter familiärer Erinnerung betonen. Das Bild der Familie auf dem 



Das literarische Zeugnis des Exils… | 407

Krechatik fungiert hier – ganz im Sinne Hirschs – nicht nur als Erinnerungs-
träger, sondern auch als visuelles Symbol des Verlusts. Diese Darstellung macht 
das Spannungsverhältnis zwischen Erinnerung und Trauma sichtbar.

Demgegenüber steht das kulturelle Gedächtnis, das nach Jan und Aleida 
Assmann in rituellen Handlungen, symbolischen Objekten und institutiona-
lisierten Formen wie Denkmälern und Gedenkstätten Ausdruck findet. Die 
bereits erwähnte Gedenkstätte in Kyïv, die Kapitelman als „riesigen Parkkom-
plex“ beschreibt (ebd.: 50), erfüllt diese Funktion exemplarisch. Sie dient als 
kollektiver Erinnerungsort, reflektiert jedoch gleichzeitig eine staatlich gesteu-
erte Erinnerungspolitik. Ein weiteres Beispiel für die performative Dimension 
kultureller Erinnerung liefert Kapitelmans Umgang mit Sprache. Der Satz „Die 
deutschen Vokabeln sind wie ein Verband, der mich vor diesem Tag schützen 
soll“ (ebd.: 165) verweist darauf, dass Sprache mehr als ein Kommunikations-
mittel ist – sie wird zum kulturellen Schutzmechanismus, zur Strategie der 
Distanzierung und Emotionsregulierung. Sprache fungiert somit als Marker 
kultureller Zugehörigkeit und kollektiver Erfahrung, gleichzeitig aber auch als 
Instrument der Verdrängung.

4.3.	 Wo auch immer ihr seid (2021) von Khuê Pham
Khuê Pham wurde 1982 in Berlin geboren. Ihre Eltern sind vietnamesischer 
Herkunft. (vgl. Bota, Pham, Topçu 2012: 86). Nach der Allgemeinen Hoch-
schulreife zog Pham nach London, wo sie ein Studium der Kommunikations-
wissenschaften und Soziologie aufnahm. 2012 veröffentlichte sie gemeinsam 
mit Alice Bota und Özlem Topçu das Sachbuch Wir neuen Deutschen¸ das von 
den Herausforderungen der zweiten Generation von Einwanderern und ihrer 
Kinder in Deutschland handelt. 2021 erschien ihr erster Roman Wo auch immer 
ihr seid (vgl. Pham, Zugriff am 2025).

In ihrem Werk verbindet Khuê Pham autobiografische Erlebnisse mit um-
fangreichen Recherchen, die sie in Vietnam, Kalifornien und Kambodscha 
durchgeführt hat (vgl. Kohlick 2021). Bei der Erstellung des Romans stützt sich 
die Autorin auf eine Vielzahl von Interviews mit ihren Verwandten in Deutsch-
land und Vietnam, um deren persönliche Erfahrungen zu erforschen und zu 
verstehen. Ihr Anliegen sei es gewesen, die individuellen Traumata ihrer Familie 
zu erkennen und zu verstehen (vgl. El Hissy 2024). Das Werk greift Aspekte 
wie Familie, Identität und Zugehörigkeit auf (vgl. Nguyen 2024). Der Fokus des 
Romans liegt auf den komplexen Beziehungen zwischen Erinnerung, Migrati-
onserfahrung und Identitätsbildung. Das Werk veranschaulicht die kulturellen 
Identitätskonflikte der vietnamesischen Diaspora sowie die Herausforderungen 
der Akkulturation und Entfremdung über Generationen hinweg.



408 | Michał Jakubski

Der Roman erzählt die Geschichte einer vietnamesischen Familie im Ver-
lauf von fünf Jahrzehnten und beleuchtet dabei die komplexen Prozesse von 
Migration, Identitätsbildung und intergenerationellen Konflikten. Im Zentrum 
steht Kiều, die in Deutschland aufwächst und als Journalistin arbeitet, während 
ihre Familie durch Krieg und Migration zwischen Vietnam, Deutschland und 
den USA zerrissen ist. Die Handlung ist episodenhaft strukturiert und ver-
bindet verschiedene Perspektiven (Kiềus, ihres Vaters und ihres Onkels) und 
Zeitebenen. Eine Reise in die USA zur Testamentseröffnung ihrer Großmutter 
konfrontiert Kiều mit Sprachbarrieren, kulturellen Unterschieden und der 
Frage nach Zugehörigkeit. Am Ende trifft sie die unerwartete Entscheidung, 
in den USA zu bleiben.

Diese Entscheidung ist jedoch nicht bloß Ausdruck eines individuellen 
Wunsches nach Neuanfang, sondern offenbart tief verankerte familiäre Prä-
gungen, die ihre Identitätsbildung unbewusst mitbestimmen. In diesem Zu-
sammenhang erweist sich die Auseinandersetzung mit der eigenen Herkunft 
als ein Vorgang, der eng mit Erinnerungsprozessen verbunden ist. Um diesen 
Zusammenhang genauer zu erfassen, bietet sich ein Rückgriff auf das Konzept 
des kollektiven Gedächtnisses von Maurice Halbwachs an. Nach Halbwachs 
entstehen individuelle Erinnerungen nie isoliert, sondern im sozialen Kontext – 
sie sind stets durch die jeweiligen Bezugsgruppen, ihre Werte, Normen und 
Narrative geprägt. In Phams Roman fungiert die Familie als primärer Träger 
dieses kollektiven Gedächtnisses: Über Generationen hinweg werden Erfah-
rungen tradiert, die nicht nur das Selbstbild der Figuren formen, sondern auch 
deren Handlungen und Zugehörigkeitsgefühle bestimmen. Die Familienstruk-
tur wird somit zum zentralen Ort erinnerungskultureller Aushandlung, in dem 
persönliche und kollektive Gedächtnisprozesse miteinander verwoben sind. Die 
Protagonistin reflektiert die überlieferten Erzählungen und Geschichten ihrer 
Familie und vergegenwärtigt damit die sozial eingebettete Natur der Erinnerung. 
Diese Erinnerung ist bruchstückhaft – die Protagonistin kennt die Familie ihres 
Vaters nur aus Erzählungen: „Ich versuche, mich an die Familie meines Vaters 
zu erinnern, so wie man versucht, sich an Einträge in Geschichtsbüchern zu 
erinnern“ (Pham 2021: 9). Ihre Erinnerungen sind somit abhängig von der 
sozialen Vermittlung familiärer Geschichten.

Nach Halbwachs und Norra, fungieren physische Orte, aber auch Objekte 
und Gegenstände als Speicher kollektiver Erinnerung. In Zeiten des Erinne-
rungsverlustes übernehmen sie die Funktionen, Eigenschaften und Aufgaben 
des kollektiven Gedächtnisses, indem sie Erinnerungen bewahren, weitergeben 
und innerhalb der Familie neu kontextualisieren. So beispielsweise erscheint in 
Phams Roman der vietnamesische Tempel als ein Ort mit spezifischer Semantik: 



Das literarische Zeugnis des Exils… | 409

„Weder die vietnamesischen Schriftzeichen noch die religiösen Symbole sagen 
mir etwas. An den Wänden hängen Holztafeln mit Metallschienen, in die 
bronzene Bilder eingesetzt sind“ (ebd.: 112). Obwohl die Protagonistin die 
Zeichen nicht versteht, ist sie dennoch in der Lage, deren rituelle Bedeutung 
und Relevanz für die Zielgemeinschaft – in diesem Fall die Gemeinschaft der 
Gläubigen – intuitiv zu erfassen. Der Tempel wird zum Ort, an dem die Ver-
gangenheit konserviert und kulturelle Identität symbolisch gesichert wird. Eine 
vergleichbare Funktion wie die für die Protagonistin rätselhaften Zeichen im 
Tempel übernehmen die scheinbar alltäglichen Namen von Straßen, Plätzen 
und anderen bedeutenden Orten der urbanen Topografie: „Jemand hatte ihren 
neuen Namen mit roter Farbe auf die Fensterfront des geschlossenen Café 
Brodard geschrieben: Đường Đồng Khởi, Straße des Aufstands” (ebd.: 201). 
Diese Umbenennung symbolisiert nicht nur politische Umbrüche, sondern 
wirkt auch tief in das kollektive Gedächtnis der vietnamesischen Gemeinschaft 
hinein. Eine scheinbar harmlose Umbenennung eines Erinnerungsortes kann 
Erinnerungen aktivieren und modifizieren – sie greift in die Struktur nicht 
nur der individuellen Erinnerung ein, sondern vor allem in deren Gesamtheit, 
das kollektive Gedächtnis. Dabei werden einem Ort neue, meist emotionale 
Bedeutungen verliehen oder – im Gegenteil – bereits bestehende Konnotationen 
trotz äußerlicher Veränderungen weiter gefestigt.

In diesem Sinne kommt der materiellen Kultur eine zentrale Bedeutung 
zu. Gegenstände wie die alten Bücher von Kiềus Vater, nach denen er während 
seines Aufenthalts in Vietnam sucht, fungieren als Gedächtnisstützen: „Ob 
seine alten Bücher noch da waren? Er hatte keine Erinnerung mehr daran, 
was er in das Dokument eingetragen hatte, wünschte sich jedoch, diese Infor-
mation erneut einsehen zu können“ (ebd.: 204). Objekte wie das französische 
Taschenbuch La Peste (vgl. ebd: 161) üben eine Einfluß auf die individuelle und 
kollektive Erinnerung und Identitätsstiftung aus. Sie bewahren vergangene 
Erfahrungen in sich und stellen eine Verbindung zwischen dem Individuum 
und der kollektiven Vergangenheit her.

Asmanns Unterscheidung zwischen kommunikativem und kulturellem 
Gedächtnis erlaubt eine präzise Analyse der innerfamiliären und gesellschaft-
lichen Spannungen, die sich durch Migration und kulturellen Wandel ergeben. 
Das kommunikative Gedächtnis umfasst kurzfristige, alltägliche Erinnerungen, 
die innerhalb von Familien oder kleinen Gruppen mündlich tradiert werden. 
In Phams Roman manifestiert sich dies in der familiären Erzähltradition, wie die 
folgende Passage verdeutlicht: „All diese Leute kenne ich nur aus Erzählungen.“ 
(vgl. Pham 2021: 9).Dies könnte der Grund sein, weshalb sie der Protagonistin 
so unwirklich wie die Geister der verstorbenen Ahnen (vgl. ebd.) erscheinen. 



410 | Michał Jakubski

Die aus Erzählungen abgeleiteten Erinnerungen sind subjektiv, flüchtig und 
unterliegen einer stetigen Veränderung mit jeder Generation. Das kulturelle 
Gedächtnis hingegen beruht auf stabilisierten, medial fixierten Formen der 
Erinnerung, die über Generationen hinweg bestehen. Das Konzept umfasst 
Rituale, Bräuche, Feste und symbolische Orte. Ein prägnantes Beispiel hierfür 
ist der bereits erwähnte vietnamesische Tempel (vgl. ebd.: 112). Obwohl Kiều ein 
Gefühl des Fremdseins verspürt, bleibt der Tempel als Symbol des kulturellen 
Erbes bestehen und verkörpert das kulturelle Gedächtnis der Gemeinschaft. 
Ein weiteres Beispiel für das kulturelle Gedächtnis ist die Szene, in der die fa-
miliären Rituale beschrieben sind, die über Generation hinweg tradiert werden: 

„Trotz der Sprachschwierigkeiten sind mir unsere seltsamen Familienrituale in 
diesen zwei Wochen wichtig geworden.“ (Pham 2021: 222). Traditionen, die 
Kiều in ihrer Kindheit als irrelevant oder gar belustigend wahrnahm, erfuhren 
im Laufe der Jahre eine Bedeutungsverschiebung. Sie wurden schließlich in ihr 
kulturelles Selbstbild integriert. Dies lässt sich auch am Beispiel vietnamesischer 
Speisen beobachten, die sie zunächst ablehnte und zugunsten westlicher Kü-
chen – insbesondere der italienischen – verschmähte. Die daraus resultierenden 
familiären Spannungen wichen mit der Zeit einer zunehmenden Wertschätzung 
des kulinarischen Erbes. Mit der Zeit veränderte sich jedoch ihre Haltung 
grundlegend. Die im kulturellen Gedächtnis bewahrten Rituale, Bräuche und 
Symbole wirkten zunehmend identitätsprägend und ermöglichten es Kiều, eine 
Brücke zwischen der erlebten Gegenwart und den tradierten Erfahrungen ihrer 
Herkunftsgemeinschaft zu schlagen. Eine weitere Manifestation des kulturellen 
Gedächtnisses zeigt sich in der rituellen Aneignung deutscher Feiertage. Wie 
Pham darlegt, lernten die Eltern der Protagonistin diese Feiertage „wie die 
deutsche Grammatik“ (ebd.: 10). Daraus lässt sich schließen, dass das kulturelle 
Gedächtnis nicht nur innerhalb der Generationen einer bestimmten nationa-
len Gemeinschaft weitergegeben wird, sondern auch zwischen Angehörigen 
verschiedener nationaler Gemeinschaften zirkulieren kann – und zwar nicht 
nur generationsübergreifend, sondern bereits innerhalb derselben Generation.

Die intergenerationale Weitergabe von Erinnerung, insbesondere trauma-
tischer Erfahrungen, durch narrative, visuelle und symbolische Medien – wie 
sie von Marianne Hirsch ausgeführt wird – wird in Phams Roman literarisch 
umgesetzt. Die Nachgeborenen – u.a. die Protagonistin Kiều – übernehmen 
die Erinnerungen der Elterngeneration. Diese Entwicklung zeigt sich bereits 
in der Struktur des Werks, die zwischen verschiedenen Perspektiven – Kiều, 
Minh (Vater) und Sơn (Onkel) – wechselt und so unterschiedliche Generationen 
miteinander verknüpft. Hirschs Theorie wird insbesondere am Beispiel von 
Fotografien deutlich. Eine davon, die zu einem familiären Anlass aufgenommen 



Das literarische Zeugnis des Exils… | 411

wurde, hängt beim Onkel zu Hause: „An der Wand lehnt ein schwarz-weißes 
Hochzeitsfoto in einem elfenbeinfarbenen Rahmen aus Satin“ (ebd.: 161). Der-
artige Bilder fungieren als materielle Speicher familiärer Geschichten und 
vermitteln den Nachgeborenen Identitätsteile, obwohl sie nicht am ursprüng-
lichen (fotografierten, bzw. dokumentierten) Ereignis beteiligt waren. Auch 
wie im Falle der schon erwähnten familiären Geschichten, ist die Erfahrung, 
die beim Anblick der Bilder entsteht, nicht frei von Ambivalenz. Die Prota-
gonistin und die Vertreter ihrer Generation erinnern sich an manche älteren 
Familienmitglieder kaum. Dies lässt eine Diskrepanz zwischen Überlieferung 
und emotionaler Verankerung hervortreten. Obwohl Kiều in der Lage ist, die 
Geschichten zwar mühsam aber doch zu rekapitulieren, fehlt es ihr nicht selten 
an emotionaler Sensibilität diesen Geschichten gegenüber. Dennoch übt die 
soziale und kulturelle Umwelt einen Einfluss auf die Wahrnehmung der eigenen 
Herkunft aus. Der schon angeführte Akt der Vernichtung von Erinnerungsträ-
gern (Fotografien und Büchern) kann bei Hirsch als Versuch gedeutet werden 
kann, traumatische Überlieferungen zu unterbrechen oder abzuschließen. Das 
Spannungsfeld zwischen Bewahrung und Auslöschung von Erinnerung zeigt 
sich in diesem Kontext deutlich. Zudem ist das Verhältnis von Erinnerung 
und Entfremdung ein zentrales Motiv in Hirschs Theorie. Kiều erlebt zuächst 
ihre vietnamesischen Wurzeln als kulturell fremd, obwohl sie durch Erzählun-
gen eine starke Bindung dazu verspürt. In einem inneren Monolog wird die 
Erkenntnis artikuliert, dass sich durch die Aneignung von Kenntnissen über 
die Unterschiede zu anderen Menschen auch die Fähigkeit zur Anpassung an 
eine fremde Umgebung entwickelt hat. Sie beobachtet eine stete Steigerung 
der deutschen und gleichzeitig eine Reduktion der vietnamesischen Sprache:

So wie ich lernte, wie groß der Unterschied zwischen uns und allen 
anderen war, so lernte ich, mich meiner fremden Umgebung anzu-
passen. Jeden Tag ein paar deutsche Worte mehr, jeden Tag ein paar 
vietnamesische Worte weniger (ebd.: 83).

Diese Ambivalenz spiegelt sich ebenfalls in den Erwartungen der Eltern wider, 
die in Kiều die Hoffnung auf beruflichen und persönlichen Erfolg projizieren: 

„In ihrem Einwandererehrgeiz ließen meine Eltern es geschehen: Ich sollte es 
doch zu etwas bringen in diesem Land“ (ebd.: 84). Die Erinnerung an die kol-
lektiven Herausforderungen nach der Emigration – einschließlich der damit 
verbundenen Einschränkungen, Belastungen und sogar des Leidens der Her-
kunftsfamilie – ist keine frei gewählte, sondern wirkt als identitätsprägender 
Imperativ.



412 | Michał Jakubski

5.	 Schlussbemerkung
Das literarische Zeugnis des Exils und der Migration erschließt sich als bedeu-
tende Reflexionsfläche kollektiver wie individueller Gedächtnisprozesse. Die 
untersuchten Romane stehen stellvertretend für diese erinnerungspoetischen 
Auseinandersetzungen. Im Kontext migrationsbedingter Identitätskonflikte 
veranschaulichen sie, wie individuelle Lebensgeschichten mit kollektiven his-
torischen Narrativen verschränkt werden.

Das komplexe Wechselspiel von Erinnerung, Identität und Zugehörigkeit 
stellt ein wesentliches Merkmal der postmigrantischen Literatur dar – es ist 
nicht statisch, sondern zeichnet sich durch eine hohe Dynamik aus.

Exil und Migration sind nicht nur als räumliche, sondern auch als erin-
nerungskulturelle Bewegung zu erfassen, die alte Bindungen löst und neue 
Verbindungen schafft. Man sollte sie demnach nicht als bloße Hintergrundmo-
tive betrachten, sondern als strukturbildende Elemente des postmigrantischen 
Schreibens. Die von ihnen eingeleiteten Prozesse umfassen sowohl physische 
Verlagerungen als auch erinnerungskulturelle Transformationen, in deren Rah-
men Individuen eine Neupositionierung durchlaufen.

In diesem Zusammenhang erlangen Erinnerungen – seien sie über Genera-
tionen hinweg tradiert oder persönlich erfahren – eine entscheidende Funktion 
bei der Konstruktion von Zugehörigkeit und Identität(en). Die Analyse dreier 
Romane zeigt, dass das Gedächtnis und die Erinnerung nicht als neutraler 
Speicher vergangener Ereignisse betrachtet werden können, sondern als selektiv, 
dynamisch und in gesellschaftlich-politische Diskurse eingebettet.

Während Stanišićs Herkunft die brüchige Erinnerung seiner an Demenz lei-
denden Großmutter literarisch archiviert und somit das kollektive wie kommu-
nikative Gedächtnis aktiviert, setzt Kapitelman auf die Konfrontation mit einer 
fremd gewordenen Herkunft. Seine Reflexion über Erinnerung ist ambivalent, 
bisweilen schmerzhaft, und verweist auf den Prozess der Selbstbefragung, der 
durch staatliche Bürokratie und familiäre Erzählungen zugleich motiviert und 
destabilisiert wird. Kapitelman zeigt dabei, dass Erinnerungen für den Prozess 
der Identitätsbildung nicht selten belastend sein können. Phams Roman insze-
niert demgegenüber Erinnerung als intergenerationale Verhandlung, bei der 
Objekte, Rituale und sprachliche Differenzen als Träger von Erinnerung fungie-
ren. Die Protagonistin der Erzählung erlebt die vietnamesische Herkunftskultur 
als zugleich fremd und vertraut, wobei sich der Prozess der Erinnerungsarbeit 
zwischen Annäherung und Entfremdung vollzieht.

Wie Stanišić, Pham und Kapitelman gleichermaßen verdeutlichen, tragen 
materielle Objekte und (symbolische) Orte dazu bei, Vergangenheit lebendig 
zu halten und Identität(en) zu formen.



Das literarische Zeugnis des Exils… | 413

In allen drei Werken erfolgt ein bewusster Rückgriff auf kulturelle und kom-
munikative Speicherformen, um familiäre Geschichten, Traumata und Herkunft 
literarisch zu verarbeiten. Es wird demonstriert, dass Gedächtnistheorien nicht 
nur ein analytisches Werkzeug für Literaturwissenschaftler darstellen, sondern 
vielmehr integrale Bestandteile der erzählten Welten selbst sind.

Die postmigrantische Literatur fungiert folglich als Ort der Bewahrung, 
Revision und Neuschreibung von Erinnerung. Sie etabliert alternative Archive, 
in denen marginalisierte Perspektiven nicht nur sichtbar, sondern auch erin-
nerbar gemacht werden. Die Untersuchung dieser Werke unter dem Aspekt 
der genannten Gedächtnistheorien offenbart, dass postmigrantisches Erzählen 
nicht lediglich eine Form der Repräsentation darstellt, sondern vielmehr als 
kulturelle Intervention zu verstehen ist. Es konstituiert einen literarischen Akt 
der Selbstermächtigung sowie der kollektiven Selbstvergewisserung.

Im Rahmen des vorliegenden Vergleichs ergeben sich sowohl strukturelle 
als auch thematische Gemeinsamkeiten, jedoch auch signifikante Unterschiede. 
So verarbeitet Stanišić fragmentierte Erinnerungen mit poetischer Offen-
heit, während Kapitelman den Fokus auf die psychopolitische Belastung von 
Herkunft und Bürokratie legt. Pham inszeniert demgegenüber das kollektive 
Schweigen und die Sprachlosigkeit zwischen den Generationen. Alle drei 
Autoren stimmen darin überein, dass Identität niemals als abgeschlossen be-
trachtet werden kann, sondern stets in Aushandlung begriffen ist – zwischen 
verschiedenen Orten, Zeiten, Kulturen, Sprachen und Erinnerungen.

Die Arbeit mit Erinnerungen – ihre Auswahl, Bewahrung und ihr Transfer 
zwischen den Generationen – ist ein dynamischer Prozess, der nicht nur das 
Risiko einer unvollständigen Weitergabe birgt, sondern auch die Möglichkeit 
einer subjektiven Umdeutung beinhaltet.

Die in dieser Arbeit präsentierten Romane demonstrieren, dass theoretische 
Konzepte der Theorien von Erinnerung und Gedächtnis nicht nur eine wertvolle 
Orientierung für das literaturwissenschaftliche Verständnis postmigrantischer 
Texte bieten, sondern auch einen grundlegenden Beitrag zur Struktur, Form 
und Thematik dieser Werke leisten. Ohne ein Bewusstsein für die Theorie des 
Gedächtnisses lässt sich die ästhetische und politische Funktion postmigranti-
scher Literatur nicht hinreichend erfassen. Die Werke der Autor:innen stellen 
demnach nicht nur einen Ort der Erinnerung dar, sondern repräsentieren die 
Erinnerung selbst.



414 | Michał Jakubski

 | Literaturverzeichnis

Primärliteratur
Kapitelman Dmitrij, Eine Formalie in Kiew, Hanser Verlag, Berlin 2021.
Pham Khuê, Wo auch immer ihr seid, Btb Verlag, München 2021.
Stanišić Saša, Herkunft, Luchterhand, München 2019.

Sekundärliteratur
Begzada Kilian, Stanišić Saša, Idite vi zbogom i ostavite Bosnu na miru, Deutsche 

Welle (DW), 2022, https://tinyurl.com/3az3bcd3 [Zugriff am 07.12.2024].
Bielemeier Günter, Eine Formalie in Kiew, WDR 5 – Bücher, 2021, https://tinyurl.

com/33sxyjty [Zugriff am 07.12.2024].
Bota Alice u.a.: Wir neuen Deutschen. Wer wir sind, was wir wollen, Rowohlt, 

München 2012.
Bundeszentrale für politische Bildung, Bevölkerung mit Migrationshintergrund, 

2024, https://tinyurl.com/c9kjd7tf [Zugriff am 30.05.2025].
El Hissy Maha, Meet the Author #4: Khuê Phạm im Gespräch mit Maha El Hissy,  

Goethe-Institut, 2024, https://tinyurl.com/395mp4p6 [Zugriff am 28.11.2024].
Erll Astrid, Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. Eine Einführung, 

J.B. Metzler, Stuttgart/Weimar 2017. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05495-1
Erll Astrid, Lieux de mémoire/Erinnerungsorte, in: Grundbegriffe der Kulturtheo-

rie und Kulturwissenschaften, hg. von Ansgar Nünning, Verlag J.B. Metzler, 
Stuttgart/Weimar 2005.

Erll Astrid, Literaturwissenschaft, in: Gedächtnis und Erinnerung. Ein interdiszip-
linäres Handbuch, hg. von Harald Welzer u. a., J.B. Metzler, Stuttgart/Weimar 
2010, S. 289–298.

Hirsch Marianne, The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture 
After the Holocaust. Columbia University Press, New York 2012. https:// 
doi.org/10.7312/hirs15652

Jacobsen Dietmar, Korrekt korrupt in Kiew, 2021, Literaturkritik.de, https://
tinyurl.com/73ycbjsk [Zugriff am 07.12.2024].

Joung Frank, Khuê Phạm (VNM): Leistungsdrill, Debütroman & Vietnam-Quiz 
mit Helmut Schmidt, Comics Info / Deutschlandfunk Nova, 2022, https://
tinyurl.com/yytudrcv [Zugriff am 21.09.2023].

Kapitelman Dmitrij, Dmitrij Kapitelman: Eine Formalie in Kiew, Deutschland-
funk Kultur, 2021, https://tinyurl.com/44my8dvn, [Zugriff am 07.12.2024].

Kapitelman Dmitrij, Slobodu mi dáva jazyk, ktorý nás chcel zniči, Slovenské 
literárne centrum, 2021, https://tinyurl.com/mpfu28cu [Zugriff am 
07.12.2024].

Pham Khuê, Über mich, 2024, https://tinyurl.com/mdd95zdu [Zugriff am 13.01.2025].

https://tinyurl.com/3az3bcd3
https://tinyurl.com/33sxyjty
https://tinyurl.com/33sxyjty
https://tinyurl.com/c9kjd7tf
https://tinyurl.com/395mp4p6
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05495-1
https://doi.org/10.7312/hirs15652
https://doi.org/10.7312/hirs15652
https://tinyurl.com/73ycbjsk
https://tinyurl.com/73ycbjsk
https://tinyurl.com/yytudrcv
https://tinyurl.com/yytudrcv
https://tinyurl.com/44my8dvn
https://tinyurl.com/mpfu28cu
https://tinyurl.com/mdd95zdu


Das literarische Zeugnis des Exils… | 415

Kohlick Anne, Khuê Phạm: „Wo auch immer ihr seid” Kein Bock auf Little Saigon, 
rbbKultur (Rundfunk Berlin-Brandenburg), 2021, https://tinyurl.com 
/45d8muun [Zugriff am 30.09.2023].

Krause Tilman, Saša Stanišićs ‘Herkunft’: Ein Buch wie ein Wunder, Die Welt, 
2019, https://tinyurl.com/mses9tew [Zugriff am 07.12.2024].

Krekeler Elmar, Saša Stanišićs ‘Herkunft’: Ein Meisterwerk der Erinnerung, Die 
Welt, 2019, https://tinyurl.com/mses9tew [Zugriff am 07.12.2024].

Levy Daniel, Das kulturelle Gedächtnis, übers. von Corinne Heaven, in: Gedächt-
nis und Erinnerung. Ein interdisziplinäres Handbuch, hg. von Harald Welzer 
u. a., J.B. Metzler, Stuttgart/Weimar 2010, S. 93–101. https://doi.org/10.1007 
/978-3-476-00344-7_9

Mering Sabine von, Authors in Conversation: Dmitrij Kapitelman and Askold 
Melnyczuk, Brandeis University 2023, https://tinyurl.com/2wtdetfv [Zugriff 
am 30.05.2025].

Mohr Mirjam, Saša Stanišić „Blockaden kenne ich nicht, nur langes Nachdenken“, 
Deutschlandfunk Kultur, 2015, https://tinyurl.com/mrwbc6e3 [Zugriff am 
08.11.2024].

Moller Sabine, Das kollektive Gedächtnis, in: Gedächtnis und Erinnerung. Ein 
interdisziplinäres Handbuch, hg. Harald Welzer u. a., J.B. Metzler, Stuttgart/
Weimar 2010, S. 85–92. https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_8

Nguyen Kenneth, 384 – Khue Pham – Getting to the Real Story, Radio New Zea-
land (RNZ), 2024, https://tinyurl.com/2k62ku8b [Zugriff am 28.11.2024]

Nora Pierre, Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire in: Repre-
sentations, Nr. 26, 1/1989, University of California Press, Berkeley 1989, 
S. 7–24. https://doi.org/10.1525/rep.1989.26.1.99p0274v

Pohl Rüdiger, Das autobiographische Gedächtnis, in: Gedächtnis und Erinnerung. 
Ein interdisziplinäres Handbuch, hg. von Harald Welzer u. a., J.B. Metzler, 
Stuttgart/Weimar 2010, S. 75–83. https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_7

Schmidt, Jara, Postmigrantische Literatur zeigt sich oft widerständig, Deutschland-
funk Kultur 2025, https://tinyurl.com/yaawk3v4 [Zugriff am 29.08.2025].

Schweizer Peter, Saša Stanišić: ‘Herkunft’ – Ein literarisches Mosaik, Deutschland-
funk Kultur, 2019, https://tinyurl.com/3tus4rwa [Zugriff am 07.12.2024].

Searls Damion, The National Book Award Interviews: Saša Stanišić & Damion 
Searls, National Book Foundation, 2022, https://tinyurl.com/3hnev3va 
[Zugriff am 07.12.2024].

Statistisches Bundesamt, Destatis, Bevölkerung mit Migrationshintergrund – 
Ergebnisse des Mikrozensus, 2023, https://tinyurl.com/5995wu6s [Zugriff am 
30.05.2025].

Thiel Thomas, Schirmer Daniel, Postmigrantisch, in: Lexikon zur Soziologie, 
hg. von Daniela Klimke u. a., Wiesbaden 2022.

https://tinyurl.com/45d8muun
https://tinyurl.com/45d8muun
https://tinyurl.com/mses9tew
https://tinyurl.com/mses9tew
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_9
https://tinyurl.com/2wtdetfv
https://tinyurl.com/mrwbc6e3
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_8
https://tinyurl.com/2k62ku8b
https://doi.org/10.1525/rep.1989.26.1.99p0274v
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_7
https://tinyurl.com/yaawk3v4
https://tinyurl.com/3tus4rwa
https://tinyurl.com/3hnev3va
https://tinyurl.com/5995wu6s


416 | Michał Jakubski

 | Abstract

Michał Jakubski
The Literary Testimony of Exile in German-Language Postmigrant Novels: 
Saša Stanišić’s Herkunft (2019), Dmitrij Kapitelman’s Eine Formalie in Kiew 
(2021), and Khuê Phạm’s Wo immer ihr auch seid (2021) in the Context of 
Memory and Remembrance Theories

The article analyzes the works Herkunft by Saša Stanišić, Eine Formalie in Kiew by 
Dmitrij Kapitelman, and Wo auch immer ihr seid by Khuê Pham in the context of 
post-migrant literature and memory theories. The concepts of identity and mem-
ory are examined through the theoretical models of Maurice Halbwachs, Aleida 
and Jan Assmann, Pierre Nora, and Marianne Hirsch. The analysis of the works 
highlights the dynamics between adaptation and preservation, as well as the sig-
nificance of collective and individual memory processes for identity formation in 
post-migrant societies.

Keywords:	 Migration; Identity; Memory; Postmigrant Literature; Memory

 | Bio

Michał Jakubski – Dr. phil., er ist Germanist und Literaturwissenschaftler, der als 
wissenschaftlich-didaktischer Mitarbeiter am Institut für Literaturwissenschaft der 
Schlesischen Universität Katowice tätig ist. Seine Publikations- und Forschungs-
schwerpunkte umfassen das deutschsprachige Drama des 20. Jahrhunderts, ins-
besondere nach 1945, die Themen Interkulturalität und Identität in der Literatur 
sowie die (politische) Geschichte der Staaten im deutschsprachigen Raum. Letzte 
Publikationen: Das Dokumentarische und das Fiktionale im deutschsprachigen 
Drama nach 1945: Weiss – Kipphardt – Hochhuth (Peter Lang 2023).
E-mail: michal.jakubski@us.edu.pl
ORCID: 0000-0002-8971-6720

mailto:michal.jakubski%40us.edu.pl?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8971-6720

	Das literarische Zeugnis des Exils 
	1. 
	2. 
	3. 
	4. 
	5. 


