Poréwnania 2 (38), 2025
DOI: 10.14746/pOr.2025.2.21

MICHAEL JAKUBSKI
Uniwersytet Slaski w Katowicach

Das literarische Zeugnis des Exils

im deutschsprachigen postmigrantischen Roman.
Eine Analyse von Sa$a StanisSi¢s Herkunft (2019),
Dmitrij Kapitelmans Eine Formalie in Kiew (2021)

und Khué Phams Wo immer ihr auch seid (2021)

im Kontext der Gedéchtnis- und Erinnerungstheorien

1. Einfithrung

Migration und Exil sind komplexe Phinomene, die mit tiefgreifenden sozialen,
politischen und 6konomischen Auswirkungen einhergehen. Thre Ursachen
sind mehrdimensional und reichen von kriegerischen Auseinandersetzungen
tiber wirtschaftliche Ungleichheiten bis hin zu Umweltkatastrophen und Res-
sourcenmangel. Die Erfahrungen von Flucht und Exil sind oft von Traumata
geprdgt und von der Hoffnung auf ein besseres Leben getragen. Diese Erfah-
rungen beeinflussen nicht nur die unmittelbar Betroffenen, sondern auch die
kommenden Generationen, welche die Familiengeschichte rekonstruieren
und hinterfragen. Der kulturelle Austausch zwischen verschiedenen Gemein-
schaften formt lokale und nationale Gesellschaften. Er fordert die Entstehung
postmigrantischer Sozialraume.

2. Postmigrantische Gesellschaft und postmigrantische Literatur

In den zuriickliegenden Jahrzehnten stieg die Zahl der Menschen mit Migra-
tionshintergrund in Deutschland kontinuierlich." Die erste Generation von

1 Im Jahr 2023 lebten in Deutschland laut Mikrozensus rund 24,9 Millionen Menschen
mit Migrationshintergrund, was einem Anteil von 29,7 % an der Gesamtbevélkerung
entspricht. In Westdeutschland hatte jede dritte Person einen Migrationshintergrund,
in Ostdeutschland galt dies fiir jede neunte Person (32,9 % bzw. 11,4 %). Zudem hatten


https://doi.org/10.14746/por.2025.2.21
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.pl

398 | MICHAL JAKUBSKI

Gastarbeitern und Migranten, die aus kriegsbedingten oder wirtschaftlichen

Griinden nach Deutschland kamen, lief3 sich nieder, griindete Familien und

bekam Kinder, die mit und in der deutschen Kultur aufwuchsen. Diese Entwick-
lung fithrte zur Entstehung der sogenannten postmigrantischen Gesellschaft, die

durch Migrationsprozesse, Vielfalt und Heterogenitit gepragt ist. Andererseits

sei sie mit Instabilitat, Konflikten und sozialer Briichigkeit verbunden (vgl. Thiel,
Schirmer 2022: 595). In der Wissenschaft und in politisch-6ffentlichen Debatten

wird heutzutage eine gesellschaftsanalytische Perspektive eingenommen, um

Positionen von Minderheiten neu zu verhandeln und Fragen der Zugehorigkeit
zu kldren (vgl. ebd.).

Dieser Trend findet Eingang in literarische Texte. Seit den 1990er Jahren
kommt in Deutschland eine neue Autorengeneration zu Wort. Die dazugeho-
rigen Schriftsteller haben mindestens einen eingewanderten Elternteil, sind
aber selbst in Deutschland geboren, bzw. dort von Kindesbeinen an aufge-
wachsen. Thre Werke pflegt man der postmigrantischen Literatur zuzuordnen
(vgl. Schmidt, Zugriff am 2025). Darin prasentieren die Autoren Perspektiven
von Personen mit Migrationshintergrund, deren Wissen und Erinnerungen
sowohl personlich als auch intergenerationell (z.B. familidr) geprigt sind
(vgl. ebd.). Ein zentrales Merkmal dieser Literatur ist die Auseinandersetzung
mit der eigenen Herkunft. Zu den Vertretern zdhlen Khué Pham, Sharon Do-
dua Otoo, Sasa Stanisi¢, Dmitrij Kapitelman, Shida Bazyar, Ronya Othmann
und Nava Ebrahimi.

Die vorliegende Untersuchung analysiert die Romane von Sasa Stanisi¢
Herkunft, Dmitrij Kapitelman Eine Formalie in Kiew und Khué Phams Wo
auch immer ihr seid als exemplarische Vertreter postmigrantischer Literatur
im deutschsprachigen Raum. Die Auswahl beriicksichtigt unterschiedliche
Herkunftsregionen, wie Bosnien, die Ukraine und Vietnam, sowie diverse
historische und kulturelle Migrationserfahrungen. Zudem handelt es sich um
Texte der sogenannten zweiten Generation, deren Autoren aus einer hybriden

2023 bereits 43,1 % aller Kinder unter fiinf Jahren einen Migrationshintergrund. Diese
aktuellen Zahlen verdeutlichen die zunehmende Bedeutung postmigrantischer Pers-
pektiven in der deutschen Gesellschaft. Ein Vergleich mit den Vorjahren zeigt dariiber
hinaus einen kontinuierlichen Anstieg: Im Jahr 2010 lebten in Deutschland 15,3 Milli-
onen Menschen mit Migrationshintergrund (19,2 %), 2015 waren es 171 Millionen (21,0
%), 2020 bereits 21,2 Millionen (26,0 %) und 2023 schliefllich 24,9 Millionen (29,7 %).
Diese Entwicklung unterstreicht nicht nur die zahlenméflige Zunahme, sondern auch
die wachsende Relevanz postmigrantischer Perspektiven und Diskurse, die zunehmend
gesellschaftliche, kulturelle und politische Debatten in Deutschland pragen (vgl. Bun-
deszentrale fiir politische Bildung 2024; vgl. Statistisches Bundesamt Destatis 2023).



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 399

Perspektive schreiben und Identitit zwischen mehreren Kulturen aushandeln.
In den gewéhlten Werken manifestiert sich eine komplexe Auseinandersetzung
mit den Themen Erinnerung, Zugehorigkeit und Exilerfahrung, die sich durch
eine ausgepragte Differenziertheit und Selbstreflexion auszeichnet. Dartiber hi-
naus wird berticksichtigt, dass diese Werke eine hohe zeitgendssische Relevanz
besitzen, da sie aktuelle gesellschaftliche Debatten tiber Migration, Integration
und Erinnerungskultur widerspiegeln und mitgestalten. Die Textauswahl erfolgt
auflerdem aufgrund der Verwendung unterschiedlicher literarischer Erzéhlstra-
tegien und Formen der Erinnerungsdarstellung, wodurch ein facettenreicher
Vergleich erméglicht wird. Der vorliegende Beitrag ermoglicht es, zentrale
Aspekte der Gedéchtnis- und Erinnerungstheorien anhand kontrastierender,
aber vergleichbarer Fallbeispiele herauszuarbeiten.

3. Gedéchtnis- und Erinnerungstheorien von Maurice Halbwachs,
Aleida und Jan Assman, Pierre Nora und Mariane Hirsch

Die Theorien Maurice Halbwachs® zum kollektiven und individuellen Ge-
déchtnisses sowie die Konzepte von Aleida und Jan Assmann, Pierre Nora und
Marianne Hirsch bieten einen umfassenden theoretischen Rahmen zur Analyse
von Erinnerung und Gedichtnis in sozialen und kulturellen Kontexten. Diese
Ansitze verdeutlichen, dass Erinnerung ein dynamischer Vorgang ist, der in
sozialen und kulturellen Prozessen wurzelt und Identitit(en) stiftet.

Halbwachs betont die Bedeutung sozialer Gruppen und kontextueller Rah-
menbedingungen fiir die Konstitution von Erinnerungen. Sein Konzept des
kollektiven Gedéchtnisses zeigt auf, wie Traditionen, Rituale und Erzahlungen
gesellschaftliche Erinnerungen priagen und die Identitit(en) von Gruppen
stabilisieren (vgl. Pohl 2010: 75 ff.). Wahrend das individuelle Ged4chtnis von
personlichen Erfahrungen geprégt wird, stellt das kollektive Gedachtnis eine ge-
meinschaftliche Konstruktion dar, die Kontinuitat gewahrleistet. Entsprechend
erlautern Aleida und Jan Assmann, wie Gedachtnis durch kommunikative
und kulturelle Prozesse konstituiert wird. Nach ihrer Auffassung umfasse das
kommunikative Geddchtnis aktuelle, miindliche Erinnerungen, wahrend das
kulturelle Gedéchtnis langfristig durch symbolische Medien wie Schrift und
Architektur tradiert werde (vgl. Levy 2010: 93 ff.). Beide Ansétze betonen, dass
Traditionen und symbolische Ausdrucksformen als zentrale Mechanismen zur
Bewahrung von Erinnerungen zu betrachten sind.

In seiner Konzeption der ,lieux de mémoire” (Erinnerungsorte) erweitert
Pierre Nora die genannten Modelle, indem er die Bedeutung physischer und
symbolischer Orte als Ankerpunkte kollektiver Erinnerung herausstellt. Diese
Erinnerungsorte erlangen besondere Relevanz insbesondere in Phasen des



400 | MICHAL JAKUBSKI

sozialen oder historischen Wandels und dienen der Starkung der kulturellen
Identitat durch Rituale, Denkmaler oder narrative Praktiken (vgl. Nora 1989: 13
ff.). Noras Fokus auf die historisch-soziale Dynamik solcher Orte — exemplarisch
sei hier das Brandenburger Tor genannt, das sich von einem Symbol preuf3i-
scher Macht zu einem Zeichen der deutschen Einheit wandelte - verdeutlicht,
wie kollektive Erinnerung kontinuierlich umgestaltet wird (vgl. Erll 2005: 131).
Dieser Ansatz steht in engem Bezug zu Aleida Assmanns Unterscheidung zwi-
schen Speicher- und Funktionsgedachtnis, welche die dynamische Beziehung
zwischen der passiven Bewahrung und der aktiven Nutzung von Erinnerungen
zur Identitdtsbildung konzeptualisiert (vgl. Erll 2017: 16 ff.).

Mit ihrer Theorie des Postgedédchtnisses erganzt Marianne Hirsch die
genannten Konzepte um die intergenerationale Dimension von Erinnerung.
Hirschs Theorie veranschaulicht, wie traumatische Erfahrungen der Vorgéanger-
generation durch narrative und visuelle Medien an die Nachkommen weiter-
gegeben werden, die diese Erinnerungen als eigene internalisieren (vgl. Hirsch
2012: 5-6). Dabei untersucht sie die Verantwortung, die mit der Bewahrung und
Reflexion iiberlieferter Erinnerungen einhergehe, um deren Missbrauch oder
Verfilschung zu verhindern. Zudem liefert sie entscheidende Einsichten in die
Rolle von Medien und kulturellen Praktiken bei der Verarbeitung kollektiver
Traumata (vgl. Erll 2010: 293-295).

Die dargestellten Theorien zeichnen sich durch Interdisziplinaritdt und
wechselseitige Ergianzung aus. Halbwachs, die Assmanns, Nora und Hirsch
betonen jeweils die Wechselwirkungen zwischen individuellen, kollektiven
und kulturellen Erinnerungsprozessen sowie die zentrale Rolle von sozialen
Gruppen, symbolischen Medien und physischen Orten und Objekten. In ih-
rer Gesamtheit tragen sie zu einem differenzierten Verstindnis dafiir bei, wie
Erinnerung Identitét(en) formt.

4. Drei Romane im Kontext der Gedichtnis- und Erinnerungstheorien
4.1. Sasa Stani$i¢s Herkunft (2019)

Sa$a Stanisi¢, geboren 1978 in Visegrad (Bosnien-Herzegowina), emigrierte 1992
im Alter von 14 Jahren aufgrund des Bosnienkrieges nach Heidelberg. Seine
Werke wie Vor dem Fest (2014), und Herkunft (2019) wurden mit zahlreichen
Auszeichnungen gewiirdigt, darunter dem Deutschen Buchpreis (vgl. Mohr
2015). In Herkunft thematisiert Stanisi¢ die Wechselbeziehung von Erinnerung
und Identitét(en). Die Bildung der eigenen Identitit(en) versteht er als einen
dynamischen Prozess (vgl. Krause 2019). Das Werk verkniipft personliche
Erlebnisse mit Themen wie Zugehorigkeit, dem kulturellen Erbe und der Ausei-
nandersetzung mit der Vergangenheit (vgl. Schweizer 2019). Zudem hinterfragt



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 401

es die Grenzen zwischen Realitdt und Fiktion, insbesondere im Hinblick auf die
Verlisslichkeit und Authentizitat sowohl tiberlieferte Erinnerungen fritherer als
auch der gelebten Erfahrungen der heutigen Generation (vgl. Krekeler 2019).
In seinem Werk verweist der Schriftsteller auf die Kraft und die Grenzen der
Erinnerung (vgl. Begzada 2022).

Der Roman erzahlt die Geschichte von Sasa, der 1992 mit seiner Mutter vor
dem Jugoslawienkrieg aus ViSegrad nach Deutschland flieht und in Heidelberg
ein neues Leben beginnt. Im Mittelpunkt stehen seine Integration, das Erlernen
der deutschen Sprache sowie die priagende Rolle seiner Grofimutter Kristina,
die ihn in seiner Kindheit betreute und spéter an Demenz erkrankt. Durch
Zeitspriinge zwischen der Kindheit in den frithen 1990er Jahren, der Flucht
1992 und der Gegenwart, in der er als Autor in Hamburg lebt, illustriert der
Roman den andauernden Prozess seiner Identititssuche.

Das Werk er6ftnet multiperspektivische Reflexionsrdume, in denen indivi-
duelle, familidre und kollektive Erinnerungsprozesse ineinandergreifen. Dem
Text liegt das Konzept des kollektiven Gedéchtnisses zugrunde, nach dem Erin-
nerungen nicht ausschlief3lich individuell sind, sondern stets in einem sozialen
Kontext entstehen und von sozialen Gruppen mitgestaltet werden. In Herkunft
wird dieser Ubergang vom individuellen zum kollektiven Gedichtnis exempla-
risch in der Reflexion des Erzahlers sichtbar: ,,Als meine GrofSmutter Kristina
anfing, Erinnerungen zu verlieren, begann ich, Erinnerungen zu sammeln®
(Stanisi¢ 2019: 97). Der Verlust individueller Erinnerungen durch die Demenz
der Groflmutter und der daraufhin einsetzende Versuch des Erzahlers, so-
wohl ihre als auch seine eigenen Erinnerungen zu dokumentieren, fithren zur
Aktivierung und Bereicherung eines generationeniibergreifenden kollektiven
Gedichtnisses, das sich in miindlichen Erzéhlungen und familidren Ritualen
ausdriickt. In einem anderen Zitat, wo weitere Mitglieder der Familie genannt
werden, heifit es: ,,Gavrilo und Grofimutter - jetzt auch Sretoje - erzéhlten, was
passiert war, auch um der Toten zu gedenken. Sie schrieben eine gute Geschichte
fiir ihre Toten™ (ebd.: 258). Dies illustriert das Gedenken an verstorbene Ver-
wandte und den Ahnenkult — ein Akt, der auch in der Kultur des Autors von
Bedeutung ist — sowie letztlich die Erinnerungsarbeit innerhalb der Familie, in
der Vergangenes (re)konstruiert, bewertet und weitergegeben wird - ein klassi-
scher Anwendungsfall der Theorie von Halbwachs. Die selektive und narrative
Konstruktion von Erinnerung wird sowohl von Halbwachs als auch von Aleida
und Jan Assmann betont. In deren Unterscheidung zwischen kommunikati-
vem und kulturellem Gedéchtnis finden sich weitere analytische Kategorien.
Das kommunikative Gedédchtnis umfasst alltagsnahe, nicht institutionalisierte
Erinnerungen, die miindlich tiber Generationen weitergegeben werden. Dies



402 | MICHAL JAKUBSKI

wird im Roman deutlich, wenn der Erzéhler versuch, sich an seinen Groflvater
zu erinnern, dabei jedoch darauf angewiesen ist, die Liicken seiner eigenen

Erinnerung durch Erzéhlungen Dritter — darunter Familienangehérige, die den

Grofivater kannten - zu schlieflen: ,,Grofvater war eine Leerstelle in meinem

Gedichtnis, die mit fremden Anekdoten und eigenen Erfindungen gefiillt war
(ebd.: 91). Die Informationen tiber den Groflvater und die mit ihm einhergehen-
den Erinnerungen des Enkels basieren folglich auf indirekten Informationen.
Die genannten Erzahlungen Dritter stellen zugleich eine Briicke zwischen den

Generationen dar und bilden den Ankniipfungspunkt zu Marianne Hirschs

Theorie des Postmemory. Dieser zufolge konnen traumatische Erfahrungen

von einer Generation an die nachste uiberliefert werden — sowohl durch Bilder,
als auch narrative und performative Praktiken. Das Erzéhlen wird im Roman

zum zentralen Akt, durch den die Vergangenheit aktualisiert wird. Nach Hirschs

Versténdnis ist dies ein schopferischer, nicht selten auch heilender Prozess. Die

Verarbeitung einer traumatischen oder fragmentierten Vergangenheit wird in

Herkunft als literarisches Projekt dargestellt, das nie vollstdndig abgeschlossen

sein kann, aber dennoch Sinn stiftet. Die intime, nicht immer kollektiv teilbare

Dimension der Erinnerung wird iiberdies in der Bemerkung: ,,Es war ihr priva-
tes Archiv, niemand sonst musste es verstehen (ebd.: 91) betont. Bedeutsam ist
zugleich der Wunsch nach Zugehoérigkeit durch die Aneignung von Erinnerung.
Die Aussage: ,,Ich schiebe Geschichten als Ubersprungshandlungen zwischen
uns® (ebd.: 189), macht das Erzédhlen als Medium der intergenerationellen
Kommunikation und Vers6hnung erkennbar. Diese Dynamik verweist auf das
doppelte Potenzial von Postmemory - es kann sowohl verbinden als auch die
Kluft zwischen den Generationen sichtbar machen.

Erinnerungen sind nicht als stabile Speicher anzusehen, sondern werden
standig (re)konstruiert — ein dynamischer Prozess, der sich zwischen Fakt
und Fiktion vollzieht. Dies manifestiert sich in der Reflexion des Erzahlers
zum Ausdruck: , Fiktion, wie ich sie mir vorstelle, ist ein offenes System aus
Erfindung, Wahrnehmung und Erinnerung, das sich am wirklich Geschehenen
reibt“ (ebd.: 17). Stanisi¢ reflektiert im Roman wiederholt die Konstruktivitét
von Erinnerung: ,,Grofimutter besteht aus Leerstellen — unvollendeten Sitzen
und verlorenen Erinnerungen, wihrend ich hier kiinstliche Leerstellen einfiige*
(ebd.: 202). Die bewusste Entscheidung, Leerstellen zu ergénzen, verweist auf
ein postmodernes Verstindnis von Geschichte und Erinnerung, das nicht auf
eine liickenlose Rekonstruktion, sondern auf Fragmentierung und Pluralitat
abzielt. Das Erzahlen — sowohl das literarische (Das Verfassen des Romans
vom Schriftsteller) als auch das familidre (die Gespriche des Autors mit seiner
Grofimutter, die wirklich stattfanden und diejenigen, die im Buch dargestellt

3



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 403

werden) - erfiillt dabei eine zentrale Erinnerungsfunktion. Der Autor bringt es
auf den Punkt: , Literatur ist ein schwacher Kitt. Das spiire ich auch in diesem
Text. Ich beschwore das Heile und tiberbriicke das Kaputte, beschreibe das Leben
vor und nach der Erschiitterung® (ebd.: 189). Diese Bemerkung unterstreicht die
gleichzeitige Moglichkeit und Unmoglichkeit von Erinnerungsarbeit: Literatur
kann Briiche tiberbriicken, bleibt aber immer fragmentarisch. Bei alldem sei
darauf hingewiesen, dass die Familienerzéhlungen, die zwischen Wahrheit und
Erfindung oszillieren, weiterhin eine stiitzende Funktion in der Identitétsbil-
dung des Protagonisten erfiillen.

Das kulturelle Gedichtnis, das verstiarkt auf medialen Speicherformen
(Texte, Rituale, Bilder) beruht, manifestiert sich exemplarisch in Fotografien,
symbolischen Orten und Gegenstinden. Ein Beispiel dafiir ist die Szene, in
der ein Fotoalbum zum Bindeglied zwischen den Generationen wird: ,,Ich
habe ein Fotoalbum mitgebracht. Wir blittern durch Grofimutters Biografie®
(ebd.: 257). Diese Geste verdeutlicht die korperliche Vergegenwértigung der
Vergangenheit. Das Foto wird zum symbolischen Artefakt, das personliche und
kollektive Bedeutungen zusammenbringt. Die Fotografie dient dabei als Erin-
nerungsanker — nicht nur fiir die GrofSmutter, sondern auch fiir den Erzahler
selbst. Im Text wird dies explizit benannt: ,,Ein Foto betrachtet sie lange [...]
Sie wischt ihrem Mann zértlich mit dem Daumen tiber das Gesicht® (ebd.:
257). Hier verschmelzen kulturelles und kommunikatives Gedachtnis: Das Bild
fungiert als Medium des kulturellen Gedachtnises, das in einem familidren,
kommunikativen Kontext reaktiviert wird. Auch Orte — wie ViSegrad - fun-
gieren im Sinne Norras und der Assmanns als Gedachtnisspeicher: ,Visegrad
war Mutters Erzdhlung von einem Krankenhaus im Regen, war Gerenne durch
die Strafen als Réuber und Gendarmen [...] war Krieg, war gewesen (ebd.:
54). Diese vielschichtige Erinnerung an einen Ort illustiert, wie sich kollektives
und individuelles Gedichtnis durch raumliche Uberlagerungen konstituieren.
Visegrad wird nicht lediglich als geographischer Ort betrachtet, sondern als
komplexer Erinnerungsraum, in dem sich Heimat, Kindheit, Flucht und Trauma
biindeln. Dies verdeutlicht die Aussage: ,,Als Mutter mit fiinfunddreiflig ihr
Leben in Videgrad aufgeben musste, verlief3 und verlor sie einen Ort, der bereits
voll war mit guten Erinnerungen [...] Was fort ist, ist fort“ (ebd.: 106). Die
Ortschaft wird zum mentalen Raum, in dem die Vergangenheit bewahrt und
tiber Generationen hinweg weitergegeben wird. Die Topografie des Ortes wird
zur Projektionsfldche sowohl fiir konkrete Erinnerungen als auch fiir narrative
Konstruktionen von Herkunft. Diese symbolische Aufladung entspricht Noras
Konzept von Erinnerungsorten, die die Funktion erfiillen, kollektive Identitat
zu stabilisieren.



404 | MICHAE JAKUBSKI

4.2. Dmitrij Kapitelmans Eine Formalie in Kiew (2021)

Dmitrij Kapitelman wurde 1986 in Kyiv geboren. Im Alter von acht Jahren
immigrierte er nach Deutschland. Kapitelman absolvierte ein Studium der
Politikwissenschaft und Soziologie in Leipzig sowie anschlieoend eine Ausbil-
dung an der Deutschen Journalistenschule in Miinchen. Seine Werke, wie Das
Liicheln meines unsichtbaren Vaters (2016) und Eine Formalie in Kiew (2021),
in denen er sich mit Migration, Identitit und Zugehorigkeit auseinandersetzt,
wurden mit dem Klaus-Michael-Kiithne-Preis und dem Buchpreis ,,Familienro-
man" der Stiftung Ravensburger ausgezeichnet (vgl. von Mering 2023). In dem
autobiographisch gefarbten Roman Eine Formalie in Kiew thematisiert Kapitel-
man die Reise nach Kyiv, die der Ich-Erzahler unternimmt um die ukrainische
Staatsbiirgerschaft abzulegen. Das Werk verkniipft die Themen Migration und
Identitat(en) undthematisiert den Zustand des Dazwischen-Seins sowie die
komplexe Suche nach sozialer und kultureller Verortung.

Der Roman beginnt mit dem Besuch des Protagonisten bei Frau Kunze in
Leipzig, die ihm vor seiner Reise nach Kyiv die ndtigen Dokumente tibergibt.
In Kyiv wird er mit der ukrainischen Biirokratie konfrontiert, triftt alte Bekannte
und erinnert sich an die Migrationsgeschichte seiner Eltern, die beruflich in
Deutschland scheiterten. Nach seiner Riickkehr wartet er auf die Ausbiirgerung
aus der Ukraine - eine Zeit der inneren Leere, die seine Zerrissenheit zwischen
der ukrainischen und deutschen Identitét verstarkt.

Eine Formalie in Kiew exemplifiziert die Wirkung von Erinnerungen in
transkulturellen und tibergenerationellen Identitdtsbildungsprozessen, die sich
in diesem Kontext herausbilden. Der Autor verdeutlicht, dass das Verhiltnis
von Individuum, Familie und Herkunftsland nicht nur das kollektive, kom-
munikative und kulturelle Gedachtnis prigt, sondern gleichzeitig durch diese
verschiedenen Formen der Erinnerung konstituiert wird. Von zentraler Bedeu-
tung ist hierbei Maurice Halbwachs' Konzept des kollektiven Gedachtnisses.
Diese theoretische Annahme wird gleich zu Beginn des Romans aufgegriffen:

Also reist er [der Protagonist — M.].] in seine Geburtsstadt, mit der
ihn nichts mehr verbindet, aufler Kindheitserinnerungen. Schon sind
diese Erinnerungen, warten doch darin liebende, unfehlbare Eltern
(Kapitelman 2021: 2).

Der Anblick vertrauter stadtischer Strukturen wahrend eines Spaziergangs
des Erzihlers evoziert ein kollektives Gefiihl der Bindung an die Heimat und die
Familie. Die Geburtsstadt Kyiv fungiert in diesem Zusammenhang — auch im
Sinne Pierre Noras - als Erinnerungsort, an dem sich private Geschichte und



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 405

kollektive Vergangenheit iiberschneiden. Dieses durch Vertrautheit und Zuge-
horigkeit geprégte Gefiihl beeinflusst die (Re)konstruktion von Erinnerungen,
die jedoch ambivalent bleiben und nicht eindeutig positiv konnotiert sind. Die
Hauptstadt der Ukraine wird dabei sowohl als Raum kindlicher Erinnerungen
als auch als Ort der Fremdheit und Angst dargestellt: ,,Ich habe irgendwie im-
mer eine Heidenangst vor Kiew* (ebd.: 82). Die Stadt als Erinnerungsort hat
sich mittlerweile gewandelt und ist zu einem anderen Ort geworden, der sich
durch das Gefiihl der Verganglichkeit auszeichnet: ,Vorbei zieht wahrenddes-
sen eine Stadt, die langst in der Vergangenheit zu liegen scheint® (ebd.: 155).
Kapitelman fokussiert auf die Ambivalenz kollektiver Erinnerungsorte. Diese
vielschichtige Wahrnehmung verdeutlicht, dass Erinnerungsorte nicht stabil
sind, sondern durch persénliche und emotionale Bedeutungen iiberlagert wer-
den. Erinnerungen, die durch Erinnerungsorte hervorgerufen werden, konnen
folglich nicht nur eine verbindende, sondern auch eine distanzierende und
konflikthafte Wirkung entfalten. Dies unterstreicht den dynamischen Charakter
von Gedéchtnisprozessen.

Die urbane Umgebung wird im Roman zu einem zentralen Ausléser er-
innerungsbezogener Prozesse. Besonders deutlich wird dies etwa bei der Be-
schreibung ,der gleichen Fiinfgeschosser aus sowjetischem Stillstandsstein®
(ebd.: 33), die Erinnerungen hervorrufen, die der Erzihler als ,,immer gleich
vertraute Erinnerungen aus einem anderen Leben® (ebd.) bezeichnet. Dabei
erscheinen sie nicht abstrakt, sondern korperlich spilirbar und werden durch
Sinneseindriicke wie Geriiche oder Gerdusche ausgeldst: ,,Der Geruch der
Gleise ist noch genau der gleiche [...], wiahrend wir Stufe um Stufe in die Sta-
tion einsinken, steigt eine Erinnerung auf“ (ebd.: 166). Dieses Zusammenspiel
aus Ort, physischen Reizen, Sinneswahrnehmung und Gedachtnis verweist
auf Halbwachs’ Theorie, der zufolge kollektive Erinnerungen an konkrete,
raumlich gebundene Ankerpunkte gekniipft sind. Gleichzeitig lassen sich
diese sinnlichen Reize und Orte auch im Sinne Pierre Noras als ,lieux de
mémoire” verstehen — als symbolische Gedéchtnisorte, in denen sich indivi-
duelle und kollektive Vergangenheit verdichten. Nora betont insbesondere die
symbolische Kraft scheinbar banaler Objekte: ein Ansatz, der in Kapitelmans
Beschreibung alltiglicher Rdume und Dinge wie knarzender Holztiiren oder
abgesessener Stithle zum Tragen kommt. Solche Gegenstinde fungieren als
»eingefrorene Geschichtsstiicke®, in der die Vergangenheit konserviert wird,
aber nicht als lineare Erzdhlung, sondern als vielschichtige Schichtung von
Gedéchtnis und Emotionen. Kapitelman verdeutlicht, dass die Bedeutung dieser
Erinnerungsraume nicht neutral ist. Thre Lesbarkeit unterliegt gesellschaftlichen
Deutungsprozessen und politischer Uberformung. So beschreibt er etwa den



406 | MICHAE JAKUBSKI

Gedenkpark in Kyiv als einen ,,riesigen Parkkomplex als Gedenkstitte fiir die
Opfer des Faschismus und noch viel mehr fiir den militdrischen Triumph {iber
ihn“ (ebd.: 50). Der Ort fungiert nicht nur als historische Referenz, sondern
als ideologisch und emotional aufgeladener Raum, in dem konkurrierende
Sinnstrukturen miteinander verwoben sind. In Anlehnung an Nora wird hier
sichtbar, dass Erinnerungsorte nicht nur dem Erinnern dienen, sondern auch
das Vergessen strukturieren. Als festgeschriebene Gedéchtnisspeicher repro-
duzieren sie selektive und haufig politisch gelenkte Diskurse. Der Roman legt
somit offen, wie eng materieller Raum, individuelle Erfahrung und kollektive
Erinnerung miteinander verflochten sind. Die stadtische Architektur, materielle
Objekte und symbolische Elemente des 6ffentlichen Raumes rufen Erinnerun-
gen hervor, die zwischen Nostalgie, Fremdheit und politischer Vereinnahmung
schwanken. Kapitelmans Darstellung macht sichtbar, wie komplex, instabil und
mehrdimensional die Uberlagerung von personlichem Gedichtnis, kulturellem
Erbe und ideologischer Deutung im Kontext postmigrantischer Identitét ist.
Fiir die Analyse des Romans sind die Theorien von Aleida und Jan Ass-
mann sowie das Marianne Hirschs Konzept der Postmemory von zentraler
Bedeutung, da sie unterschiedliche, aber komplementire Perspektiven auf
die Struktur und Vermittlung von Erinnerung bieten. Das kommunikative
Gedéchtnis ist charakterisiert durch Alltagserinnerungen, die innerhalb der
Familie und des nahen sozialen Umfeldes iiber Generationen hinweg miindlich
weitergegeben werden. Ein Beispiel hierfiir liefert Kapitelmans Reflexion iiber
die Haltung seines Vaters zur Vergangenbheit: ,,Irre, wie sehr mein Vater gerade
von der Vergangenheit zehren muss® (ebd.: 122). Diese Aussage verweist auf
eine intergenerationale Weitergabe von Erlebnissen, die nicht nur informativ,
sondern emotional aufgeladen ist. Die Erinnerung wird hier als lebendiger Teil
familidrer Kommunikation inszeniert - ein zentrales Merkmal des kommunika-
tiven Gedéchtnisses. In diesen Kontext fligt sich Marianne Hirschs Theorie der
Postmemory gut ein, die insbesondere die Beziehung der Nachgeborenen zu
den traumatischen Erfahrungen der Elterngeneration beschreibt. Postmemory
bezeichnet dabei nicht direkt erinnerte, sondern tiber narrative, visuelle und
mediale Kanile angeeignete Erfahrungen, die dennoch affektiv wirksam werden.
Der Ich-Erzédhler im Roman steht exemplarisch fiir eine Generation, die von
der Vergangenheit der Eltern emotional geprigt ist, ohne sie selbst erlebt zu
haben. Die Beobachtung, dass der Vater von der Vergangenheit ,,zehren muss,
thematisiert die emotionale Abhéngigkeit, wihrend Reflexionen wie ,,Eine
Familie auf dem Krechatik. Ein Kreis schlief}t sich. Nur Tonja fehlt darin - auf
dieselbe Weise, wie sie immer fehlt“ (ebd.: 182) den fragmentarischen, liicken-
haften Charakter familidrer Erinnerung betonen. Das Bild der Familie auf dem



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 407

Krechatik fungiert hier - ganz im Sinne Hirschs — nicht nur als Erinnerungs-
trager, sondern auch als visuelles Symbol des Verlusts. Diese Darstellung macht
das Spannungsverhiltnis zwischen Erinnerung und Trauma sichtbar.

Demgegeniiber steht das kulturelle Gedédchtnis, das nach Jan und Aleida
Assmann in rituellen Handlungen, symbolischen Objekten und institutiona-
lisierten Formen wie Denkmalern und Gedenkstitten Ausdruck findet. Die
bereits erwihnte Gedenkstitte in Kyiv, die Kapitelman als ,,riesigen Parkkom-
plex“ beschreibt (ebd.: 50), erfiillt diese Funktion exemplarisch. Sie dient als
kollektiver Erinnerungsort, reflektiert jedoch gleichzeitig eine staatlich gesteu-
erte Erinnerungspolitik. Ein weiteres Beispiel fiir die performative Dimension
kultureller Erinnerung liefert Kapitelmans Umgang mit Sprache. Der Satz ,, Die
deutschen Vokabeln sind wie ein Verband, der mich vor diesem Tag schiitzen
soll“ (ebd.: 165) verweist darauf, dass Sprache mehr als ein Kommunikations-
mittel ist — sie wird zum kulturellen Schutzmechanismus, zur Strategie der
Distanzierung und Emotionsregulierung. Sprache fungiert somit als Marker
kultureller Zugehorigkeit und kollektiver Erfahrung, gleichzeitig aber auch als
Instrument der Verdriangung.

4.3. Wo auch immer ihr seid (2021) von Khué Pham

Khué Pham wurde 1982 in Berlin geboren. Thre Eltern sind vietnamesischer
Herkunft. (vgl. Bota, Pham, Topgu 2012: 86). Nach der Allgemeinen Hoch-
schulreife zog Pham nach London, wo sie ein Studium der Kommunikations-
wissenschaften und Soziologie aufnahm. 2012 verdffentlichte sie gemeinsam
mit Alice Bota und Ozlem Topgu das Sachbuch Wir neuen Deutschen, das von
den Herausforderungen der zweiten Generation von Einwanderern und ihrer
Kinder in Deutschland handelt. 2021 erschien ihr erster Roman Wo auch immer
ihr seid (vgl. Pham, Zugriff am 2025).

In ihrem Werk verbindet Khué Pham autobiografische Erlebnisse mit um-
fangreichen Recherchen, die sie in Vietnam, Kalifornien und Kambodscha
durchgefiihrt hat (vgl. Kohlick 2021). Bei der Erstellung des Romans stiitzt sich
die Autorin auf eine Vielzahl von Interviews mit ihren Verwandten in Deutsch-
land und Vietnam, um deren personliche Erfahrungen zu erforschen und zu
verstehen. Thr Anliegen sei es gewesen, die individuellen Traumata ihrer Familie
zu erkennen und zu verstehen (vgl. El Hissy 2024). Das Werk greift Aspekte
wie Familie, Identitdt und Zugehorigkeit auf (vgl. Nguyen 2024). Der Fokus des
Romans liegt auf den komplexen Beziehungen zwischen Erinnerung, Migrati-
onserfahrung und Identititsbildung. Das Werk veranschaulicht die kulturellen
Identitatskonflikte der vietnamesischen Diaspora sowie die Herausforderungen
der Akkulturation und Entfremdung iiber Generationen hinweg.



408 | MICHAE JAKUBSKI

Der Roman erzahlt die Geschichte einer vietnamesischen Familie im Ver-
lauf von fiinf Jahrzehnten und beleuchtet dabei die komplexen Prozesse von
Migration, Identitatsbildung und intergenerationellen Konflikten. Im Zentrum
steht Kiéu, die in Deutschland aufwéachst und als Journalistin arbeitet, wihrend
ihre Familie durch Krieg und Migration zwischen Vietnam, Deutschland und
den usa zerrissen ist. Die Handlung ist episodenhaft strukturiert und ver-
bindet verschiedene Perspektiven (Kiéus, ihres Vaters und ihres Onkels) und
Zeitebenen. Eine Reise in die UsA zur Testamentserdffnung ihrer GrofSmutter
konfrontiert Kiéu mit Sprachbarrieren, kulturellen Unterschieden und der
Frage nach Zugehorigkeit. Am Ende triftt sie die unerwartete Entscheidung,
in den Usa zu bleiben.

Diese Entscheidung ist jedoch nicht blofy Ausdruck eines individuellen
Wunsches nach Neuanfang, sondern offenbart tief verankerte familidre Préi-
gungen, die ihre Identitatsbildung unbewusst mitbestimmen. In diesem Zu-
sammenhang erweist sich die Auseinandersetzung mit der eigenen Herkunft
als ein Vorgang, der eng mit Erinnerungsprozessen verbunden ist. Um diesen
Zusammenhang genauer zu erfassen, bietet sich ein Riickgriff auf das Konzept
des kollektiven Gedéchtnisses von Maurice Halbwachs an. Nach Halbwachs
entstehen individuelle Erinnerungen nie isoliert, sondern im sozialen Kontext —
sie sind stets durch die jeweiligen Bezugsgruppen, ihre Werte, Normen und
Narrative gepragt. In Phams Roman fungiert die Familie als priméarer Tréger
dieses kollektiven Gedichtnisses: Uber Generationen hinweg werden Erfah-
rungen tradiert, die nicht nur das Selbstbild der Figuren formen, sondern auch
deren Handlungen und Zugehorigkeitsgefiithle bestimmen. Die Familienstruk-
tur wird somit zum zentralen Ort erinnerungskultureller Aushandlung, in dem
personliche und kollektive Gedédchtnisprozesse miteinander verwoben sind. Die
Protagonistin reflektiert die tiberlieferten Erzahlungen und Geschichten ihrer
Familie und vergegenwirtigt damit die sozial eingebettete Natur der Erinnerung.
Diese Erinnerung ist bruchstiickhaft — die Protagonistin kennt die Familie ihres
Vaters nur aus Erzahlungen: ,,Ich versuche, mich an die Familie meines Vaters
zu erinnern, so wie man versucht, sich an Eintrdge in Geschichtsbiichern zu
erinnern® (Pham 2021: 9). Thre Erinnerungen sind somit abhdngig von der
sozialen Vermittlung familidrer Geschichten.

Nach Halbwachs und Norra, fungieren physische Orte, aber auch Objekte
und Gegenstande als Speicher kollektiver Erinnerung. In Zeiten des Erinne-
rungsverlustes {ibernehmen sie die Funktionen, Eigenschaften und Aufgaben
des kollektiven Gedachtnisses, indem sie Erinnerungen bewahren, weitergeben
und innerhalb der Familie neu kontextualisieren. So beispielsweise erscheint in
Phams Roman der vietnamesische Tempel als ein Ort mit spezifischer Semantik:



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 409

~Weder die vietnamesischen Schriftzeichen noch die religiosen Symbole sagen

mir etwas. An den Winden hingen Holztafeln mit Metallschienen, in die
bronzene Bilder eingesetzt sind“ (ebd.: 112). Obwohl die Protagonistin die
Zeichen nicht versteht, ist sie dennoch in der Lage, deren rituelle Bedeutung
und Relevanz fiir die Zielgemeinschaft - in diesem Fall die Gemeinschaft der
Glaubigen - intuitiv zu erfassen. Der Tempel wird zum Ort, an dem die Ver-
gangenheit konserviert und kulturelle Identitdt symbolisch gesichert wird. Eine
vergleichbare Funktion wie die fiir die Protagonistin ratselhaften Zeichen im
Tempel tibernehmen die scheinbar alltdglichen Namen von Straflen, Plitzen
und anderen bedeutenden Orten der urbanen Topografie: ,,Jemand hatte ihren
neuen Namen mit roter Farbe auf die Fensterfront des geschlossenen Café
Brodard geschrieben: DPudng Pong Khai, Strafle des Aufstands” (ebd.: 201).
Diese Umbenennung symbolisiert nicht nur politische Umbriiche, sondern
wirkt auch tief in das kollektive Gedéchtnis der vietnamesischen Gemeinschaft
hinein. Eine scheinbar harmlose Umbenennung eines Erinnerungsortes kann
Erinnerungen aktivieren und modifizieren - sie greift in die Struktur nicht
nur der individuellen Erinnerung ein, sondern vor allem in deren Gesamtheit,
das kollektive Gedichtnis. Dabei werden einem Ort neue, meist emotionale
Bedeutungen verliehen oder — im Gegenteil - bereits bestehende Konnotationen
trotz duflerlicher Veranderungen weiter gefestigt.

In diesem Sinne kommt der materiellen Kultur eine zentrale Bedeutung
zu. Gegenstinde wie die alten Biicher von Kiéus Vater, nach denen er wihrend
seines Aufenthalts in Vietnam sucht, fungieren als Gedéchtnisstiitzen: ,,Ob
seine alten Biicher noch da waren? Er hatte keine Erinnerung mehr daran,
was er in das Dokument eingetragen hatte, wiinschte sich jedoch, diese Infor-
mation erneut einsehen zu konnen® (ebd.: 204). Objekte wie das franzgsische
Taschenbuch La Peste (vgl. ebd: 161) iiben eine Einfluf3 auf die individuelle und
kollektive Erinnerung und Identitatsstiftung aus. Sie bewahren vergangene
Erfahrungen in sich und stellen eine Verbindung zwischen dem Individuum
und der kollektiven Vergangenheit her.

Asmanns Unterscheidung zwischen kommunikativem und kulturellem
Gedéchtnis erlaubt eine prizise Analyse der innerfamilidren und gesellschaft-
lichen Spannungen, die sich durch Migration und kulturellen Wandel ergeben.
Das kommunikative Gedichtnis umfasst kurzfristige, alltdgliche Erinnerungen,
die innerhalb von Familien oder kleinen Gruppen miindlich tradiert werden.
In Phams Roman manifestiert sich dies in der familidren Erzahltradition, wie die
folgende Passage verdeutlicht: ,,All diese Leute kenne ich nur aus Erzdhlungen.”
(vgl. Pham 2021: 9).Dies konnte der Grund sein, weshalb sie der Protagonistin
so unwirklich wie die Geister der verstorbenen Ahnen (vgl. ebd.) erscheinen.



410 | MICHAL JAKUBSKI

Die aus Erzihlungen abgeleiteten Erinnerungen sind subjektiv, fliichtig und
unterliegen einer stetigen Verdnderung mit jeder Generation. Das kulturelle
Gedichtnis hingegen beruht auf stabilisierten, medial fixierten Formen der
Erinnerung, die tiber Generationen hinweg bestehen. Das Konzept umfasst
Rituale, Brauche, Feste und symbolische Orte. Ein pridgnantes Beispiel hierfiir
ist der bereits erwahnte vietnamesische Tempel (vgl. ebd.: 112). Obwohl Kiéu ein
Gefiihl des Fremdseins verspiirt, bleibt der Tempel als Symbol des kulturellen
Erbes bestehen und verkorpert das kulturelle Gedéchtnis der Gemeinschatft.
Ein weiteres Beispiel fiir das kulturelle Gedichtnis ist die Szene, in der die fa-
milidren Rituale beschrieben sind, die tiber Generation hinweg tradiert werden:
»Irotz der Sprachschwierigkeiten sind mir unsere seltsamen Familienrituale in
diesen zwei Wochen wichtig geworden.“ (Pham 2021: 222). Traditionen, die
Kiéu in ihrer Kindheit als irrelevant oder gar belustigend wahrnahm, erfuhren
im Laufe der Jahre eine Bedeutungsverschiebung. Sie wurden schliefilich in ihr
kulturelles Selbstbild integriert. Dies ldsst sich auch am Beispiel vietnamesischer
Speisen beobachten, die sie zunéchst ablehnte und zugunsten westlicher Kii-
chen - insbesondere der italienischen - verschmahte. Die daraus resultierenden
familidren Spannungen wichen mit der Zeit einer zunehmenden Wertschitzung
des kulinarischen Erbes. Mit der Zeit veranderte sich jedoch ihre Haltung
grundlegend. Die im kulturellen Gedéichtnis bewahrten Rituale, Brauche und
Symbole wirkten zunehmend identitatspragend und erméglichten es Kiéu, eine
Briicke zwischen der erlebten Gegenwart und den tradierten Erfahrungen ihrer
Herkunftsgemeinschaft zu schlagen. Eine weitere Manifestation des kulturellen
Gedachtnisses zeigt sich in der rituellen Aneignung deutscher Feiertage. Wie
Pham darlegt, lernten die Eltern der Protagonistin diese Feiertage ,wie die
deutsche Grammatik® (ebd.: 10). Daraus lasst sich schlief8en, dass das kulturelle
Gedéchtnis nicht nur innerhalb der Generationen einer bestimmten nationa-
len Gemeinschaft weitergegeben wird, sondern auch zwischen Angehérigen
verschiedener nationaler Gemeinschaften zirkulieren kann - und zwar nicht
nur generationsiibergreifend, sondern bereits innerhalb derselben Generation.
Die intergenerationale Weitergabe von Erinnerung, insbesondere trauma-
tischer Erfahrungen, durch narrative, visuelle und symbolische Medien - wie
sie von Marianne Hirsch ausgefiihrt wird — wird in Phams Roman literarisch
umgesetzt. Die Nachgeborenen - u.a. die Protagonistin Kiéu - iibernehmen
die Erinnerungen der Elterngeneration. Diese Entwicklung zeigt sich bereits
in der Struktur des Werks, die zwischen verschiedenen Perspektiven - Kiéu,
Minh (Vater) und Son (Onkel) — wechselt und so unterschiedliche Generationen
miteinander verkniipft. Hirschs Theorie wird insbesondere am Beispiel von
Fotografien deutlich. Eine davon, die zu einem familidren Anlass aufgenommen



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 411

wurde, hingt beim Onkel zu Hause: ,,An der Wand lehnt ein schwarz-weifes
Hochzeitsfoto in einem elfenbeinfarbenen Rahmen aus Satin“ (ebd.: 161). Der-
artige Bilder fungieren als materielle Speicher familidrer Geschichten und
vermitteln den Nachgeborenen Identititsteile, obwohl sie nicht am urspriing-
lichen (fotografierten, bzw. dokumentierten) Ereignis beteiligt waren. Auch
wie im Falle der schon erwihnten familidren Geschichten, ist die Erfahrung,
die beim Anblick der Bilder entsteht, nicht frei von Ambivalenz. Die Prota-
gonistin und die Vertreter ihrer Generation erinnern sich an manche élteren
Familienmitglieder kaum. Dies ldsst eine Diskrepanz zwischen Uberlieferung
und emotionaler Verankerung hervortreten. Obwohl Kiéu in der Lage ist, die
Geschichten zwar mithsam aber doch zu rekapitulieren, fehlt es ihr nicht selten
an emotionaler Sensibilitdt diesen Geschichten gegeniiber. Dennoch iibt die
soziale und kulturelle Umwelt einen Einfluss auf die Wahrnehmung der eigenen
Herkunft aus. Der schon angefiihrte Akt der Vernichtung von Erinnerungstra-
gern (Fotografien und Biichern) kann bei Hirsch als Versuch gedeutet werden
kann, traumatische Uberlieferungen zu unterbrechen oder abzuschliefen. Das
Spannungsfeld zwischen Bewahrung und Ausloschung von Erinnerung zeigt
sich in diesem Kontext deutlich. Zudem ist das Verhaltnis von Erinnerung
und Entfremdung ein zentrales Motiv in Hirschs Theorie. Kiéu erlebt zuéchst
ihre vietnamesischen Wurzeln als kulturell fremd, obwohl sie durch Erzahlun-
gen eine starke Bindung dazu verspiirt. In einem inneren Monolog wird die
Erkenntnis artikuliert, dass sich durch die Aneignung von Kenntnissen iiber
die Unterschiede zu anderen Menschen auch die Fahigkeit zur Anpassung an
eine fremde Umgebung entwickelt hat. Sie beobachtet eine stete Steigerung
der deutschen und gleichzeitig eine Reduktion der vietnamesischen Sprache:

So wie ich lernte, wie grof8 der Unterschied zwischen uns und allen
anderen war, so lernte ich, mich meiner fremden Umgebung anzu-
passen. Jeden Tag ein paar deutsche Worte mehr, jeden Tag ein paar
vietnamesische Worte weniger (ebd.: 83).

Diese Ambivalenz spiegelt sich ebenfalls in den Erwartungen der Eltern wider,
die in Kiéu die Hoftnung auf beruflichen und personlichen Erfolg projizieren:
»In ihrem Einwandererehrgeiz lieflen meine Eltern es geschehen: Ich sollte es
doch zu etwas bringen in diesem Land“ (ebd.: 84). Die Erinnerung an die kol-
lektiven Herausforderungen nach der Emigration - einschliellich der damit
verbundenen Einschriankungen, Belastungen und sogar des Leidens der Her-
kunftsfamilie — ist keine frei gewdhlte, sondern wirkt als identitétspragender
Imperativ.



412 | MICHAL JAKUBSKI

5. Schlussbemerkung

Das literarische Zeugnis des Exils und der Migration erschliefit sich als bedeu-
tende Reflexionsfliche kollektiver wie individueller Gedéchtnisprozesse. Die
untersuchten Romane stehen stellvertretend fiir diese erinnerungspoetischen
Auseinandersetzungen. Im Kontext migrationsbedingter Identitétskonflikte
veranschaulichen sie, wie individuelle Lebensgeschichten mit kollektiven his-
torischen Narrativen verschrankt werden.

Das komplexe Wechselspiel von Erinnerung, Identitit und Zugehorigkeit
stellt ein wesentliches Merkmal der postmigrantischen Literatur dar — es ist
nicht statisch, sondern zeichnet sich durch eine hohe Dynamik aus.

Exil und Migration sind nicht nur als raumliche, sondern auch als erin-
nerungskulturelle Bewegung zu erfassen, die alte Bindungen 16st und neue
Verbindungen schafft. Man sollte sie demnach nicht als blofie Hintergrundmo-
tive betrachten, sondern als strukturbildende Elemente des postmigrantischen
Schreibens. Die von ihnen eingeleiteten Prozesse umfassen sowohl physische
Verlagerungen als auch erinnerungskulturelle Transformationen, in deren Rah-
men Individuen eine Neupositionierung durchlaufen.

In diesem Zusammenhang erlangen Erinnerungen - seien sie iiber Genera-
tionen hinweg tradiert oder personlich erfahren - eine entscheidende Funktion
bei der Konstruktion von Zugehorigkeit und Identitit(en). Die Analyse dreier
Romane zeigt, dass das Gedéchtnis und die Erinnerung nicht als neutraler
Speicher vergangener Ereignisse betrachtet werden konnen, sondern als selektiv,
dynamisch und in gesellschaftlich-politische Diskurse eingebettet.

Wiahrend Stanisi¢s Herkunft die briichige Erinnerung seiner an Demenz lei-
denden Grofimutter literarisch archiviert und somit das kollektive wie kommu-
nikative Gedéchtnis aktiviert, setzt Kapitelman auf die Konfrontation mit einer
fremd gewordenen Herkunft. Seine Reflexion iiber Erinnerung ist ambivalent,
bisweilen schmerzhaft, und verweist auf den Prozess der Selbstbefragung, der
durch staatliche Biirokratie und familidre Erzahlungen zugleich motiviert und
destabilisiert wird. Kapitelman zeigt dabei, dass Erinnerungen fiir den Prozess
der Identitatsbildung nicht selten belastend sein konnen. Phams Roman insze-
niert demgegeniiber Erinnerung als intergenerationale Verhandlung, bei der
Objekte, Rituale und sprachliche Differenzen als Trager von Erinnerung fungie-
ren. Die Protagonistin der Erzahlung erlebt die vietnamesische Herkunftskultur
als zugleich fremd und vertraut, wobei sich der Prozess der Erinnerungsarbeit
zwischen Anndherung und Entfremdung vollzieht.

Wie Stanii¢, Pham und Kapitelman gleichermaflen verdeutlichen, tragen
materielle Objekte und (symbolische) Orte dazu bei, Vergangenheit lebendig
zu halten und Identitit(en) zu formen.



DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 413

In allen drei Werken erfolgt ein bewusster Riickgriff auf kulturelle und kom-
munikative Speicherformen, um familidre Geschichten, Traumata und Herkunft
literarisch zu verarbeiten. Es wird demonstriert, dass Gedachtnistheorien nicht
nur ein analytisches Werkzeug fiir Literaturwissenschaftler darstellen, sondern
vielmehr integrale Bestandteile der erzahlten Welten selbst sind.

Die postmigrantische Literatur fungiert folglich als Ort der Bewahrung,
Revision und Neuschreibung von Erinnerung. Sie etabliert alternative Archive,
in denen marginalisierte Perspektiven nicht nur sichtbar, sondern auch erin-
nerbar gemacht werden. Die Untersuchung dieser Werke unter dem Aspekt
der genannten Gedachtnistheorien offenbart, dass postmigrantisches Erzéhlen
nicht lediglich eine Form der Reprisentation darstellt, sondern vielmehr als
kulturelle Intervention zu verstehen ist. Es konstituiert einen literarischen Akt
der Selbstermachtigung sowie der kollektiven Selbstvergewisserung.

Im Rahmen des vorliegenden Vergleichs ergeben sich sowohl strukturelle
als auch thematische Gemeinsambkeiten, jedoch auch signifikante Unterschiede.
So verarbeitet Stani$i¢ fragmentierte Erinnerungen mit poetischer Offen-
heit, wihrend Kapitelman den Fokus auf die psychopolitische Belastung von
Herkunft und Biirokratie legt. Pham inszeniert demgegeniiber das kollektive
Schweigen und die Sprachlosigkeit zwischen den Generationen. Alle drei
Autoren stimmen darin tiberein, dass Identitit niemals als abgeschlossen be-
trachtet werden kann, sondern stets in Aushandlung begriffen ist — zwischen
verschiedenen Orten, Zeiten, Kulturen, Sprachen und Erinnerungen.

Die Arbeit mit Erinnerungen - ihre Auswahl, Bewahrung und ihr Transfer
zwischen den Generationen - ist ein dynamischer Prozess, der nicht nur das
Risiko einer unvollstindigen Weitergabe birgt, sondern auch die Moglichkeit
einer subjektiven Umdeutung beinhaltet.

Die in dieser Arbeit prasentierten Romane demonstrieren, dass theoretische
Konzepte der Theorien von Erinnerung und Gedachtnis nicht nur eine wertvolle
Orientierung fiir das literaturwissenschaftliche Verstdndnis postmigrantischer
Texte bieten, sondern auch einen grundlegenden Beitrag zur Struktur, Form
und Thematik dieser Werke leisten. Ohne ein Bewusstsein fiir die Theorie des
Gedachtnisses lasst sich die dsthetische und politische Funktion postmigranti-
scher Literatur nicht hinreichend erfassen. Die Werke der Autor:innen stellen
demnach nicht nur einen Ort der Erinnerung dar, sondern repréisentieren die
Erinnerung selbst.



414 | MICHAL JAKUBSKI

| Literaturverzeichnis

PRIMARLITERATUR

Kapitelman Dmitrij, Eine Formalie in Kiew, Hanser Verlag, Berlin 2021.
Pham Khué, Wo auch immer ihr seid, Btb Verlag, Miinchen 2021.
Stanisi¢ Sasa, Herkunft, Luchterhand, Miinchen 2019.

SEKUNDARLITERATUR

Begzada Kilian, Stanisi¢ Sasa, Idite vi zbogom i ostavite Bosnu na miru, Deutsche
Welle (Dw), 2022, https://tinyurl.com/3az3bcd3 [Zugriff am 07.12.2024].

Bielemeier Glinter, Eine Formalie in Kiew, WDR 5 — Biicher, 2021, https://tinyurl.
com/33sxyjty [Zugriff am 07.12.2024].

Bota Alice u.a.: Wir neuen Deutschen. Wer wir sind, was wir wollen, Rowohlt,
Miinchen 2012.

Bundeszentrale fiir politische Bildung, Bevilkerung mit Migrationshintergrund,
2024, https://tinyurl.com/cokjdytf [Zugriff am 30.05.2025].

El Hissy Maha, Meet the Author #4: Khué Pham im Gesprdch mit Maha El Hissy,
Goethe-Institut, 2024, https://tinyurl.com/395mp4p6 [Zugriff am 28.11.2024].

Erll Astrid, Kollektives Geddchtnis und Erinnerungskulturen. Eine Einfiihrung,
J.B. Metzler, Stuttgart/Weimar 2017. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05495-1

Erll Astrid, Lieux de mémoire/Erinnerungsorte, in: Grundbegriffe der Kulturtheo-
rie und Kulturwissenschaften, hg. von Ansgar Niinning, Verlag J. B. Metzler,
Stuttgart/Weimar 2005.

Erll Astrid, Literaturwissenschaft, in: Geddchtnis und Erinnerung. Ein interdiszip-
lindres Handbuch, hg. von Harald Welzer u. a., ].B. Metzler, Stuttgart/Weimar
2010, S. 289-298.

Hirsch Marianne, The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture
After the Holocaust. Columbia University Press, New York 2012. https://
doi.org/10.7312/hirs15652

Jacobsen Dietmar, Korrekt korrupt in Kiew, 2021, Literaturkritik.de, https://
tinyurl.com/73ycbjsk [Zugrift am 07.12.2024].

Joung Frank, Khué Pham (vNm): Leistungsdrill, Debiitroman & Vietnam-Quiz
mit Helmut Schmidt, Comics Info / Deutschlandfunk Nova, 2022, https://
tinyurl.com/yytudrev [Zugriff am 21.09.2023].

Kapitelman Dmitrij, Dmitrij Kapitelman: Eine Formalie in Kiew, Deutschland-
funk Kultur, 2021, https://tinyurl.com/44my8dvn, [Zugriff am 07.12.2024].

Kapitelman Dmitrij, Slobodu mi déava jazyk, ktory nds chcel znici, Slovenské
literarne centrum, 2021, https://tinyurl.com/mpfu28cu [Zugriff am
07.12.2024].

Pham Khué, Uber mich, 2024, https://tinyurl.com/mddgszdu [Zugriff am 13.01.2025].


https://tinyurl.com/3az3bcd3
https://tinyurl.com/33sxyjty
https://tinyurl.com/33sxyjty
https://tinyurl.com/c9kjd7tf
https://tinyurl.com/395mp4p6
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05495-1
https://doi.org/10.7312/hirs15652
https://doi.org/10.7312/hirs15652
https://tinyurl.com/73ycbjsk
https://tinyurl.com/73ycbjsk
https://tinyurl.com/yytudrcv
https://tinyurl.com/yytudrcv
https://tinyurl.com/44my8dvn
https://tinyurl.com/mpfu28cu
https://tinyurl.com/mdd95zdu

DAS LITERARISCHE ZEUGNIS DES EXILS... | 415

Kohlick Anne, Khué Pham: ,Wo auch immer ihr seid” Kein Bock auf Little Saigon,
rbbKultur (Rundfunk Berlin-Brandenburg), 2021, https://tinyurl.com
/45d8muun [Zugriff am 30.09.2023].

Krause Tilman, Sasa Stanisiés ‘Herkunft’: Ein Buch wie ein Wunder, Die Welt,
2019, https://tinyurl.com/msesgtew [Zugriff am 07.12.2024].

Krekeler Elmar, Sasa Stanisiés ‘Herkunft’: Ein Meisterwerk der Erinnerung, Die
Welt, 2019, https://tinyurl.com/msesgtew [Zugriff am 07.12.2024].

Levy Daniel, Das kulturelle Gediichtnis, iibers. von Corinne Heaven, in: Geddcht-
nis und Erinnerung. Ein interdisziplindres Handbuch, hg. von Harald Welzer
u. a., J.B. Metzler, Stuttgart/Weimar 2010, S. 93-101. https://doi.org/10.1007
/978-3-476-00344-7_9

Mering Sabine von, Authors in Conversation: Dmitrij Kapitelman and Askold
Melnyczuk, Brandeis University 2023, https://tinyurl.com/2wtdetfv [Zugriff
am 30.05.2025].

Mohr Mirjam, Sasa Stanisi¢ ,,Blockaden kenne ich nicht, nur langes Nachdenken®,
Deutschlandfunk Kultur, 2015, https://tinyurl.com/mrwbcée3 [Zugriff am
08.11.2024].

Moller Sabine, Das kollektive Geddchtnis, in: Geddchtnis und Erinnerung. Ein
interdisziplindres Handbuch, hg. Harald Welzer u. a., ].B. Metzler, Stuttgart/
Weimar 2010, S. 85-92. https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_8

Nguyen Kenneth, 384 — Khue Pham - Getting to the Real Story, Radio New Zea-
land (RNZ), 2024, https://tinyurl.com/2k62ku8b [Zugriff am 28.11.2024]

Nora Pierre, Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire in: Repre-
sentations, Nr. 26, 1/1989, University of California Press, Berkeley 1989,
S.7-24. https://doi.org/10.1525/rep.1989.26.1.99p0274V

Pohl Riidiger, Das autobiographische Geddchtnis, in: Geddchtnis und Erinnerung.
Ein interdisziplinires Handbuch, hg. von Harald Welzer u. a., ].B. Metzler,
Stuttgart/Weimar 2010, S. 75-83. https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_7

Schmidt, Jara, Postmigrantische Literatur zeigt sich oft widerstindig, Deutschland-
funk Kultur 2025, https://tinyurl.com/yaawk3v4 [Zugriff am 29.08.2025].

Schweizer Peter, Sasa Stanisi¢: ‘Herkunft’ - Ein literarisches Mosaik, Deutschland-
funk Kultur, 2019, https://tinyurl.com/3tus4rwa [Zugriff am 07.12.2024].

Searls Damion, The National Book Award Interviews: Sasa Stanisi¢ & Damion
Searls, National Book Foundation, 2022, https://tinyurl.com/3hnev3va
[Zugriff am 07.12.2024].

Statistisches Bundesamt, Destatis, Bevolkerung mit Migrationshintergrund -
Ergebnisse des Mikrozensus, 2023, https://tinyurl.com/5995wu6s [Zugriff am
30.05.2025].

Thiel Thomas, Schirmer Daniel, Postmigrantisch, in: Lexikon zur Soziologie,
hg. von Daniela Klimke u. a., Wiesbaden 2022.


https://tinyurl.com/45d8muun
https://tinyurl.com/45d8muun
https://tinyurl.com/mses9tew
https://tinyurl.com/mses9tew
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_9
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_9
https://tinyurl.com/2wtdetfv
https://tinyurl.com/mrwbc6e3
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_8
https://tinyurl.com/2k62ku8b
https://doi.org/10.1525/rep.1989.26.1.99p0274v
https://doi.org/10.1007/978-3-476-00344-7_7
https://tinyurl.com/yaawk3v4
https://tinyurl.com/3tus4rwa
https://tinyurl.com/3hnev3va
https://tinyurl.com/5995wu6s

416 | MICHAE JAKUBSKI

| Abstract

MICHAL JAKUBSKI

The Literary Testimony of Exile in German-Language Postmigrant Novels:
Saga Stani$i¢’s Herkunft (2019), Dmitrij Kapitelman’s Eine Formalie in Kiew
(2021), and Khué Pham’s Wo immer ihr auch seid (2021) in the Context of
Memory and Remembrance Theories

The article analyzes the works Herkunft by Sasa Stanisi¢, Eine Formalie in Kiew by
Dmitrij Kapitelman, and Wo auch immer ihr seid by Khué Pham in the context of
post-migrant literature and memory theories. The concepts of identity and mem-
ory are examined through the theoretical models of Maurice Halbwachs, Aleida
and Jan Assmann, Pierre Nora, and Marianne Hirsch. The analysis of the works
highlights the dynamics between adaptation and preservation, as well as the sig-
nificance of collective and individual memory processes for identity formation in
post-migrant societies.

Keywords: Migration; Identity; Memory; Postmigrant Literature; Memory

| Bio

Michat Jakubski — Dr. phil,, er ist Germanist und Literaturwissenschaftler, der als
wissenschaftlich-didaktischer Mitarbeiter am Institut fiir Literaturwissenschaft der
Schlesischen Universitat Katowice tdtig ist. Seine Publikations- und Forschungs-
schwerpunkte umfassen das deutschsprachige Drama des 20. Jahrhunderts, ins-
besondere nach 1945, die Themen Interkulturalitat und Identitat in der Literatur
sowie die (politische) Geschichte der Staaten im deutschsprachigen Raum. Letzte
Publikationen: Das Dokumentarische und das Fiktionale im deutschsprachigen
Drama nach 1945: Weiss — Kipphardt - Hochhuth (Peter Lang 2023).

E-mail: michal.jakubski@us.edu.pl

ORCID: 0000-0002-8971-6720


mailto:michal.jakubski%40us.edu.pl?subject=
https://orcid.org/0000-0002-8971-6720

	Das literarische Zeugnis des Exils 
	1. 
	2. 
	3. 
	4. 
	5. 


