
Porównania 2 (38), 2025
DOI: 10.14746/por.2025.2.19

BY ND

Estera Głuszko-Boczoń
Uniwersytet Rzeszowski

Warten auf Asyl.  
Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern, 
Asylbewerberheimen und Notunterkünften  
in der deutschsprachigen Literatur

„Der Flüchtling ist meist Objekt.
Ein Problem, das gelöst werden muss. Eine Zahl.
Ein Kostenpunkt. Ein Punkt. Nie ein Komma. Weil
er nicht mehr wegzudenken ist, muss er Ding 
bleiben.“

Ilija Trojanow (2017: 9)

1.	 Einleitende Überlegungen
Es leben insgesamt 6,6 Millionen Menschen in Flüchtlingslagern. Davon leben 
4,6 Millionen Flüchtlinge in Flüchtlingslagern, die von UNHCR oder Partner-
organisationen gemanaged werden. 2 Millionen Flüchtlinge leben in selbstge-
bauten Lagern. Etwa 60% der Flüchtlinge leben in Städten anstatt in Flücht-
lingslagern. Viele von ihnen leben in informellen Unterkünften, in Bauruinen 
oder leerstehenden Gebäuden. (UNO-Flüchtlingshilfe, Zugriff am 20.01.2025)

„Flüchtlingslager“ sind Teil der Reise von Flüchtlingen und Vertriebenen, 
die aus unterschiedlichen Gründen gezwungen sind, ihre Heimat zu verlassen 
und sich auf den Weg in eine neue, (nicht immer) bessere Heimat zu begeben. 
Laut dem aktuellen Mid Year Trends-Report des UNHCR waren im Juni 2024 
weltweit 122,6 Millionen Menschen auf der Flucht (Mid Year Trends 2024: 3). 
Unabhängig von den Gründen für das Verlassen ihrer Heimat, unabhängig von 
der eingeschlagenen Richtung ist eine der Zwangsstationen auf dieser Reise 
ein Flüchtlingslager oder ein Asylbewerberheim.1 Diese von der Außenwelt 

1	 Oft werden die beiden Begriffe verwechselt oder gleichgesetzt, jedoch weisen sie 
signifikante Unterschiede im Rechtsstatus auf. Asylsuchende müssen in einer Auf-
nahmeeinrichtung wohnen, bis das Asylverfahren nicht abgeschlossen ist. Sie dürfen 
den Wohnsitz in Deutschland nicht wählen, denn sie befinden sich im Asylverfahren. 
Für die Asylsuchende gilt also die sogenannte räumliche Beschränkung, sie brauchen 

https://doi.org/10.14746/por.2025.2.19
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.pl


368 | Estera Głuszko-Boczoń

abgetrennten und nach bestimmten Regeln funktionierenden Lager – Mikro-
welten – unterliegen ihren eigenen Gesetzen. Sie sind nicht nur ein vorüber-
gehender Zwischenstopp auf einer Reise oder eine kurzfristige Notfalllösung, 
sie werden oft für Wochen und Jahre zur Ersatzheimat ganzer Generationen 
von Geflüchteten. Die UNO-Flüchtlingshilfe definiert Flüchtlingslager als „tem-
poräre Einrichtungen, die gebaut werden, um Menschen, die aufgrund von 
Konflikten, Gewalt oder Verfolgung zur Flucht gezwungen wurden, soforti-
gen Schutz und Unterstützung zu bieten“ (UNO-Flüchtlingshilfe, Zugriff am 
15.11.2024). Diese Einrichtungen erfüllen zwar die ihnen zugedachte Aufgabe, 
jedoch werden sie in vielen Fällen zu einer Art Schmelztiegel, in dem sich Qual 
und Hoffnung zu einem gefährlichen Brandherd verbinden.

Wie werden die vielfältigen Aspekte des täglichen Lebens in den Flücht-
lingslagern, Asylbewerberheimen oder Notunterkünften in der deutschen 
Gegenwartsliteratur dargestellt? Wie wird die Realität der Geflüchteten (und 
Asylsuchenden) beschrieben? In dem vorliegenden Beitrag wird der Versuch un-
ternommen, die gestellten Fragen anhand ausgewählter Werke zu beantworten, 
in denen die AutorenInnen ein suggestives Bild von einem langwierigen Schick-
sal der Geflüchteten skizzieren. Es soll beleuchtet werden, wie die Werke von 
Elfriede Jelinek, Abbas Khider und Daniel Zipfel trotz ihrer unterschiedlichen 
Gattungen, verschiedener Erzähltechniken und Fokalisierung die komplizier-
ten Prozeduren und Vorschriften des bürokratischen Staatsapparats darstellen 
sowie die Situation der Flüchtlinge und Asylbewerber abbilden, die täglich die 
Hürden des Systems zu bewältigen haben. Ziel der Analyse ist es, nicht zuletzt 
die Darstellung der existentiellen Not, der Demütigung und Isolation des Ein-
zelnen zu untersuchen, der stets als Fremder wahrgenommen wird und am 

„normalen“ (sozialen, kulturellen, gesellschaftlichen) Leben nicht partizipieren 
kann. Diverse Facetten der Realität geflüchteter Menschen werden explizit in 
dem Roman von Abbas Khider Ohrfeige (2016) veranschaulicht. Viele Aspekte 
der für die Ankommenden „fremden“ Wirklichkeit kommen in dem Werk 

die Genehmigung, um den Bezirk der zuständigen Ausländerbehörde verlassen zu 
dürfen. Die Arbeitsmöglichkeiten werden auch wesentlich eingeschränkt. Solange 
die Person verpflichtet ist, in der Aufnahmeeinrichtung zu leben, erhält sie, statt Geld, 
sogenannte Sachleistungen (Integrationsbeauftragte 1). Flüchtlingslager sind Orte für 
die vorrübergehende Aufnahme von Geflüchteten. Im Laufe der Zeit werden jedoch 
viele der Flüchtlingslager zu dauerhaften Ansiedlungen. In Flüchtlingslagern können 
sich sowohl Flüchtlinge als auch Asyl-, Schutzsuchende aufhalten (Bundeszentrale für 
politische Bildung 1). Festzuhalten ist, dass Flüchtlingslager Ort sind, an dem Menschen 
mit unterschiedlichem Flüchtlingsstatus, sowohl Asylbewerber als auch Flüchtlinge 
oder Vertriebene, untergebracht werden können.



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 369

des irakischen Schriftstellers zum Vorschein – vor allem die Verirrung (und 
Verwirrung) eines Einzelnen in der ungewohnten Umgebung, die Indifferenz 
des bürokratischen Apparats sowie die sprachliche und kulturelle Isolation. 
Der Protagonist und Ich-Erzähler, Karim Mensy, versucht, sich in einer ihm 
fremden Welt zurechtzufinden und für eine bessere Zukunft zu kämpfen.

Nichts anderes als sichere Zuflucht (und Zukunft) wünschen sich die na-
menlosen Protagonisten des dramaturgisch wirkungsvollen Theaterstücks Die 
Schutzbefohlenen (2013) von Elfriede Jelinek.2 In dem umstrittenen Text bezieht 
sich die Autorin auf einen echten Protest einer Gruppe von Flüchtlingen, die 
2012 in Wien (erfolglos) gegen das übermäßig restriktive Asylrecht, die strenge 
Bürokratie, die miserablen Lebensbedingungen im Aufnahmelager Traiskir-
chen, die Gleichgültigkeit und ablehnende Haltung der Beamten protestierten. 
Entschlossen, sich endlich Gehör zu verschaffen, traten die Demonstranten in 
einen Hungerstreik und besetzten anschließend drei Monate lang die berühmte 
Votivkirche im Zentrum der Stadt. Eine derart öffentlichkeitswirksame Aktion 
konnte nicht unbemerkt bleiben, zumal sich rechte und linke Aktivisten sowie 
Befürworter und Gegner der liberalen Migrationspolitik dem Protest anschlos-
sen. Die anfangs kleine Gruppe (etwa 70 Flüchtlinge) erreichte am 24. Novem-
ber 2012 nach einem stundenlangen Protestmarsch die Wiener Votivkirche 
(Wien.ORF.at 1). Auf dem Platz neben der Kirche wurde eine aufsehenerregende 
Zeltstadt errichtet und die Nachrichten über die Protestaktion wurden von den 
Medien weltweit eifrig aufgegriffen. Jelinek kommentierte kompromisslos die 
negative Haltung ihrer Landsleute gegenüber Geflüchteten, das berüchtigte 

2	 Die intertextuelle Herangehensweise betont die Mehrdimensionalität des Textes. Jelinek 
entlarvt die Absurditäten des gesamten Systems und spricht sich gegen die sozialen 
Ungleichheiten aus. Die bestehenden Machtverhältnisse und die geltenden politischen, 
juristischen, ökonomischen und kulturellen Strukturen im Umgang mit Geflüchteten 
werden hinterfragt und dekonstruiert. Nicht zu übersehen ist das Markenzeichen der 
Autorin – ihre Sprache, die wie eine Waffe wirkt. Indem sie sich der Ironie, Satire, Parodie 
bedient, konstruiert Jelinek neue Dimensionen, die sich allen sprachlich-formalen Regeln 
entziehen. Die Sprache ist die primäre Instanz, die die gesamte Handlung bewusst auf 
die rein sprachliche Ebene reduziert und dadurch die dramatische Lage der Menschen 
hervorhebt. Jelinek lässt ihre Figuren mit der Stimme der Politiker und Juristen, der 
Geistlichen und Dichter, der Götter und Elenden sprechen; diese Stimmen sind mitei-
nander verwoben, schließen sich allerdings nicht gegenseitig aus, sondern bilden eine 
polyphone Kritik. Dadurch entsteht eine einzigartige Perspektive, die stets wechselt, 
evaluiert und von der Autorin absichtlich deformiert wird. Diese Erzähltechnik zielt 
unter anderem darauf ab, die Vielschichtigkeit und Mehrdeutigkeit der Thematik rund 
um „Flucht“, „Flüchtlinge“, „Flüchtlingslager“ zu betonen.



370 | Estera Głuszko-Boczoń

Flüchtlingslager in Traiskirchen erschien in dem Stück als Beispiel für eine 
völlig fehlgeleitete, fremdenfeindliche Migrationspolitik.3

Das Lager in Traiskirchen taucht ebenfalls in dem Debütroman von Daniel 
Zipfel, Eine Handvoll Rosinen (2015) auf. Der Autor, der beruflich jahrelang als 
Asylbeamter gearbeitet hat, schildert eingehend den Alltag von Flüchtlingen 
und Asylsuchenden aus der Perspektive eines verantwortungsvollen Beamten 
und Funktionärs. Es ist eine Perspektive „von innen“, die das bürokratische 
Verfahren für die LeserInnen greifbar macht, zur Authentizität beiträgt und 
einen Blick hinter die Kulissen des Systems gewährt. Der Protagonist Ludwig 
Blum, ein engagierter und pflichtbewusster Asylbeamte im berüchtigten Lager 
Traiskirchen, glaubt fest an Gesetze, an den Staat, an die politischen Entschlüsse, 
und, selbstverständlich an die Gerechtigkeit. Aber einmal wird er vor eine 
moralisch fragwürdige Entscheidung gestellt und er selbst beginnt die festen 
Gesetze und die auferlegte Ordnung der Welt in Frage zu stellen.

2.	 Nicht-Alltag in Flüchtlingslagern, Asylbewerberheimen  
und Notunterkünften

Die besondere Situation von Flüchtlingen zieht sich wie ein roter Faden durch 
die Handlung aller drei Werke. Die Menschen sind der (Un)Gnade des Sys-
tems unterworfen und gezwungen in Flüchtlingslagern, Asylbewerberheimen 
oder städtischen Notunterkünften zu leben, wo sich das Alltägliche oft in das 
Ungewöhnliche verwandelt. Die Realität weicht vom üblichen Rahmen ab 
und wird zu einer bizarren Nicht-Realität, die der Struktur einer kafkaesken 
Welt zu entsprechen scheint. Wie in dem kafkaesken Universum (Der Prozess, 
Das Schloss), in dem das zum Scheitern verurteilte Individuum blind durch 
ein Labyrinth unverständlicher Regeln sowie bürokratischer und rechtlicher 
Absurdalitäten irrt, erinnert auch das Modell des Flüchtlingslagers an ein von 
der Außenwelt isoliertes Konstrukt, das von eigenartigen und undurchsich-
tigen Gesetzen beherrscht wird. Die „normale“, gewöhnliche Welt ist für die 
Flüchtlinge, die in die Absurditäten des Lageralltags hineingeworfen werden, 

3	 Die Geschichte des Flüchtlingslagers Traiskirchen reicht bis in die 1950er Jahre zurück. 
In Traiskirchen ist eine von zwei Erstaufnahmestellen für AsylwerberInnen in Österreich 
angesiedelt (Stadtgemeinde Traiskirchen 1). Die erste Flüchtlingswelle kam nach der 
Revolution in Ungarn, eine weitere nach der Niederschlagung des Prager Frühlings. 
In den 1980er Jahren stellten die Polen die größte Gruppe von Flüchtlingen in Trais-
kirchen dar. Sie waren allerdings nicht die einzigen Asylsuchenden, es kamen ebenfalls 
Flüchtlinge aus Afrika oder den Balkanstaaten (Wnuk 2018: 45–46). 2023 betrug die 
Zahl der Flüchtlinge etwa 1.700 (Traiskirchen voll! 1).



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 371

gänzlich unzugänglich. Die Überzeugung von der Unmöglichkeit, in die reale 
Welt einzutreten, verstärkt das Gefühl der Isolation und Ablehnung – so wird 
das Lager zu einem absonderlichen Raum, zu einem Nicht-Ort (M. Augé), 
oder – wie Manar Omar (2020: 225) hervorhebt – zu „Zwischenräumen, die 
Kulturen voneinander trennen und spezifischen Funktionen und Aufgaben 
dienen.“ Der desillusionierte Protagonist des Romans Ohrfeige befindet sich 
am Rande der Gesellschaft und beobachtet aus der Position des Außenseiters4 
das „normale“ Leben der „anständigen“ Bürger:

Wir standen einzeln oder in kleinen Gruppen verteilt herum und schau-
ten den Menschen beim Einkaufen oder beim Kuchenessen im Café 
zu. […] Zugleich gaben wir und in diesem Laden unserer Sehnsucht 
nach Normalität hin. Zu gern wollten wir sein wie sie. Einkaufen, im 
Café sitzen, Getränke bestellen und mit einer der vielen jungen Kellner-
innen plaudern. Aber wie sollte das gehen? Wir standen mittendrin und 
doch waren wir meilenweit von all dem entfernt. Die Einheimischen 
gingen shoppen, wir wärmten uns an ihren Leben. (Khider 2017: 66–67).

Diese Konstatierung sowie die Gefühle, die den Ich-Erzähler begleiten, 
gehen mit Foucaults These von Orten – Heterotopien – einher, in denen der 
Einzelne sich selbst wie in einem Spiegel betrachtet und wahrnimmt, dass er 
entweder nicht existiert oder sich in einem unwirklichen Raum aufhält: „Ich 
bin dort, wo ich nicht bin, eine Art Schatten, der mir meine eigene Sichtbarkeit 
gibt, der mich mich erblicken läßt, wo ich abwesend bin“ (Foucault 1992: 39). 
Das foucaultsche Konzept von „anderen Räumen“ oder „anderen Orten“, die 
zugleich real und unwirklich, greifbar und imaginär sind und wo Zeit und 
Raum sich vermischen, verschwimmen und ihre ursprüngliche Bedeutung 
verlieren, fügt sich in das Realitätsmodell ein, das die Figuren erleben. Der 
Einzelne wandert durch undefinierbare Räume, die sich jedem Schema ent-
ziehen.5 In den flüchtigen, anonymen Nicht-Orten sind die Figuren einer Art 
Existenzlosigkeit ausgeliefert – sie befinden sich in der Schwebe und gehören zu 

4	 Mehr über den Flüchtling, der die „Figur an der Grenze“ repräsentiert sowie über 
Grenzüberschreitungen in der deutschsprachigen Literatur in Tafazoli (2018).

5	 Die Annahme, dass es sich bei Flüchtlingslagern/Asylbewerberheimen/Notunterkünften 
um Heterotopien handelt, also um andere Orte, die für Fremden / Anderen bestimmt 
sind, der an den Rand der Gesellschaft gedrängt wird und aufgrund der Umstände 
(Krieg, Krise, Verfolgung etc.) gezwungen ist, sich in solchen Einrichtungen aufzuhal-
ten, ist Gegenstand der Untersuchungen von Edyta Januszewska oder Manar Omar. 



372 | Estera Głuszko-Boczoń

keiner Realität. Dies wird in Jelineks Drama Die Schutzbefohlenen anschaulich 
dargestellt, wenn es heißt:

Das Wißbare aus unserem Leben ist vergangen, es ist unter einer 
Schicht von Erscheinungen erstickt worden, nichts ist Gegenstand 
des Wissens mehr, es ist gar nichts mehr. Es ist auch nicht mehr nötig, 
etwas in begriff zu nehmen. Wir versuchen fremde Gesetze zu lesen. 
Man sagt uns nichts, wir erfahren nichts, wir werden bestellt und nicht 
abgeholt […]. (Jelinek 2018: 9)

Für sie wird ein neuer Raum und eine neue Realität geschaffen, die durch die 
Grenzen bzw. Mauern des Lagers eingerahmt werden. In diesem Sinne fun-
gieren die Asylbewerberheime und Flüchtlingslager als Nicht-Orte und gelten 
als eine spezifische Dimension, in der das Ephemere, das Vorübergehende und 
Provisorische die einzigen Bezugssysteme bilden (Augé 1993: 93).

Der Alltag in den Flüchtlingslagern oder in den Asylbewerberheimen ist 
eher ein Nicht-Alltag, eine verkehrte Raum-Zeit-Konstellation, in der es keine 
feste Orientierungsbasis gibt. Der tägliche Rhythmus ist häufig deprimierend 
und frustrierend, denn die Privatsphäre in den beengten Räumen existiert 
praktisch nicht und das Gefühl der Anonymität sowie eine Art Entleerung 
der Identität begleiten die Bewohner unaufhörlich.6 Wie es Karim, der Pro-
tagonist in Ohrfeige, nachdrücklich zu Wort bringt: „Wir verharrten in einer 
Art Schockstarre und fühlten uns wie die Statuen am Markgrafenbrunnen im 
Zentrum, die langsam Moos ansetzen. Langeweile, unterbrochen von grund-
losen Streitereien und allerlei seltsamen Konflikten, bestimmte unseren Alltag“ 
(Khider 2017: 117). Die Erfahrung der täglichen Monotonie und des Wartens 
auf eine Asylgenehmigung prägte die Haltung der Asylbewohner – Frustration, 
Langeweile und ein Gefühl der Hoffnungslosigkeit führen zu eskalierenden 
Konflikten, Streitereien, Aggressionsausbrüchen (vgl. Khider 2017: 120) oder 

Beide Forscher stützen ihre Erwägungen auf den Entwurf der Nicht-Orte von Augé 
(vgl. Januszewska 2019, Omar 2020).

6	 Die im Beitrag beschriebenen Emotionen und Stimmungen sowie die geschilderten 
Situationen sind sowohl in Flüchtlings- als auch in Asylbewerberlagern ähnlich. Deshalb 
werden in den folgenden Textpassagen auch Zitate aus dem Roman Ohrfeige verwendet, 
dessen Protagonist sich in einem Asylbewerberheim befindet. Der Begriff „Geflüchtete“, 
der in dem Beitrag häufig verwendet wird, bezieht sich in dieser Hinsicht sowohl auf 
Flüchtlinge als auch auf Asylbewerber.



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 373

Massenprotesten (z.B. Votivkirche in Wien). Die Protestierenden in den Schutz-
befohlenen artikulieren ihre negativen Emotionen unmittelbar:

[…] und jetzt müssen wir dieser Broschüre folgen, die in mehreren 
Sprachen existiert, während wir nicht mal ein einziges Mal existieren 
dürfen […]. Kurz und klar ist die Broschüre, und sie ist nicht auf die 
bloßen Zeitverhältnisse eingeschränkt, sie ist schrankenlos, sie gilt für 
alle, daher Ihre Überlegenheit über uns. (Jelinek 2018: 22–23)

Über die Zukunft und das weitere Schicksal entscheidet die bürokratische Proze-
dur. Allzu oft sind die Geflüchteten nur noch ein rechtlicher casus – anonym und 
beinahe identitätslos pendeln sie zwischen einzelnen Räumen, geben Formulare 
ab, warten auf Stempel und drängen sich in den Fluren. Obwohl die Probleme 
des gesamten Asylsystems, das von Bürokratie und komplizierten Vorschriften 
bestimmt wird, in eine fiktive Erzählung eingebettet sind, lassen sich Berüh-
rungspunkte zwischen dem literarischen Konstrukt und der Realität erkennen. 
Die literarische Beschreibung eines Individuums, das in einer intransparenten 
Prozedur gefangen ist, scheint auf die kafkaeske Realität anzuspielen, die sich in 
Kafkas Welten widerspiegelt. In der stickigen Atmosphäre der Büroräume ist kein 
Platz für persönliche Geschichten, denn der einzige Bezugspunkt ist die Nummer 
in der Akte: „Zwei Erwachsene, zwei Minderjährige, Afghanistan. AIS-Zahlen 
03255418 bis 0325421 […]. »Es tut mir leid […]. Sie müssen das Land verlassen.«“ 
(Zipfel 2015: 11). In Ohrfeige klagt der Protagonist: „Die zahlreichen Paragrafen 
und Vorschriften, die dieses Land unter sich begraben, wenigsten einigermaßen 
zu begreifen, wurde zu meiner wichtigsten Aufgabe“ (Khider 2017: 75).

Während bei Jelinek und Khider die Darstellung aus der Perspektive der 
Flüchtlinge und Asylsuchenden erfolgt, ist das Bild der Flüchtlingssituation in 
Zipfels Roman mehrdimensional. Zipfel fängt die öffentliche Stimmung in Trais-
kirchen geschickt ein – die Art und Weise, wie Flüchtlinge von den gewöhnlichen 
Bürgern wahrgenommen werden, das allgegenwärtige Gefühl der Gefahr und 
die fremdenfeindliche Atmosphäre. Traiskirchen ist kein gemütlicher Ort und 
bildet keine menschenfreundliche Umgebung, es erinnert eher an ein Gefäng-
nis, in dem die Aufseher für die Ordnung zuständig sind und die „Gefangenen“ 
ziellos im „Gefängnishof “ herumlaufen, apathisch und ohne jeglichen Willen 
zum Handeln zu verspüren:

Vor dem Fenster des Einvernahmezimmers breitete sich das Lager 
Traiskirchen aus. […] Am Ende des Hauptwegs kehrten sie [Bewohner 
des Lagers] um und wanderten wieder zurück, ziellos trotz der Kälte, 



374 | Estera Głuszko-Boczoń

die offenbar noch immer erträglicher war als die überfüllten Zimmer. 
Ein Wachmann in einer blauen Uniform patrouillierte zwischen den 
Bewohnern, einen Hund an der Leine. (Zipfel 2015: 120)

Das Lager scheint ein isolierter Staat im Staat zu sein, eine einsame Insel, auf 
der sich persönliche Dramen abspielen. Es ist ein Ort und ein Nicht-Ort, um 
noch einmal auf die Terminologie von Augé zu verweisen. „Das Lager bringt 
den Traiskirchnern nur Obdachlose“ (Zipfel 2015: 18), so wirft man dem Be-
amten der Fremdenpolizei, Ludwig Blum, vor, oder „Was macht ihr eigentlich 
gegen die auf der Straße, Ludwig? […] Der Bürgermeister sollte einmal was für 
unsere eigenen Leute machen, für die Arbeitslosen“ (26). Blum, der im Roman 
offenbar als Repräsentant der Asylbürokratie fungiert, ist von der Richtigkeit 
seines Handelns und damit von der Richtigkeit der Entscheidungen des Staats-
apparates fest überzeugt, die Leute „sollen der Behörde vertrauen“ (19) und 

„das alles, das ist doch gar nicht unsere Schuld“ (26). Es ist genau diese insti-
tutionelle Gleichgültigkeit gegenüber den „Akten-Nummern“, die Leugnung 
der Verantwortung für eine Krisensituation, die ausschließliche Konzentration 
auf Formalitäten und Vorschriften, zugleich das Übersehen des menschlichen 
Wesens, was in den Flüchtlingen das brennende Bedürfnis weckt, ihre eigene 
Geschichte zu erzählen. Von Frustration und Verzweiflung getrieben, greift 
Karim (Ohrfeige) eine Büroangestellte an, fesselt, ohrfeigt sie und zwingt sie, 
sich seine eigene Geschichte anzuhören. Die absichtliche Brutalität dieser Szene 
offenbart unterdrückte Emotionen und Probleme, die unbedingt artikuliert 
werden müssen: „Frau Schulz, wir reden zusammen. Ich wollte immer, und 
Sie haben keine Zeit oder Wille für mich, wenn ich vor Ihrem Zimmer warten. 
Jetzt endlich ist so weit! Ob Sie wollen oder nicht, wir reden“ (Khider 2017: 10).

Auch in Eine Handvoll Rosinen wird der Protagonist mit einer persönlichen 
Geschichte konfrontiert. Die ältere Frau, die stundenlang geduldig vor Blums 
Büro wartete, wollte ihre persönliche Geschichte mit ihm teilen; es war eine 
Geschichte voller Hoffnung, dass jemand ihre Worte wahrnimmt: „Sie haben 
gesagt, Sie würden mir glauben“ (Zipfel 2015: 30). Diesen Satz hat sie immer 
wieder in ihre Erzählung über die zermürbende Reise und das Warten an den 
Bahnhöfen, über die Demütigung und die wiederholten Verhöre durch die 
Beamten eingeflochten:

Das tippte der Beamte alles in seinen Computer, aber er glaubte mir 
nicht […]. Sie haben gesagt, Sie würden mir glauben, allerdings, je-
doch, leider, habe das Bundesasylamt entschieden, dass ich zurück 
müsse. […] Wenn Sie mir glauben, habe ich gefragt, wieso müsse ich 



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 375

dann zurück. Weil Sie darüber nicht entschieden würden, haben Sie 
geantwortet. (Zipfel 2015: 31)

Der flehende Ton dieser Geschichte ähnelt der Darstellungsweise in den 
Schutzbefohlenen. In Jelineks Drama gleicht die narrative Ausdrucksweise 
einem Bittgebet, fast einem religiösen Gesang, der sich an eine höhere Macht 
richtet, um deren Gunst zu erlangen: „O droben, ihr Himmlischen, wir fal-
ten fromm die Hände, ja, ihr seid gemeint, schaut nur herab! Wir beten zu 
euch […]“ (Jelinek 2018: 9–10). Die Gruppe der Geflüchteten erhält die Mög-
lichkeit, fließend und ununterbrochen zu sprechen, ohne jegliche Störungen 
oder Zwischenrufe. So können die Beteiligten ihre Klage offen zum Ausdruck 
bringen, um die Machtmechanismen zu entlarven (vgl. Wąsik 2015: 124). Das 
polyphone Flehen richtet sich sowohl an unpersönliche Institutionen als auch 
an gewöhnliche Bürger, welches sich allmählich in eine Klage verwandelt, in der 
alle Ängste der europäischen Bevölkerung gegenüber den Neuankömmlingen 
artikuliert werden. Der flehende Monolog fungiert als eine Art Interpretation 
aller Faktoren, die die „Aufnahme“ der Fremden verhindern. Die Flüchtlinge 
scheuen sich nicht davor, die Wahrheit auszusprechen:

Heute wollen Sie Decken, Wasser und Essen, was werden Sie mor-
gen verlangen? Unsere Frauen, unsere Kinder, unsere Häuser, unsere 
Wohnungen? Was werden Sie morgen verlangen? Heute verlangen Sie 
vielleicht noch nichts oder nicht viel, aber morgen wird es viel sein, das 
wissen wir schon […]. (Jelinek 2018: 16)

Zweifelsohne ruft die Anwesenheit der Flüchtlinge ein Gefühl des Unbe-
hagens bei den Einheimischen hervor, löst eine ganze Lawine von Ängsten, 
versteckten Vorurteilen dem Fremden gegenüber aus (Wąsik 2015: 126). Alle 
negativen Emotionen werden auf die Flüchtlingsgruppe projiziert und jeder 
Rückschlag, selbst kleine Unannehmlichkeiten im täglichen Leben, werden mit 
der unerwünschten Anwesenheit von Flüchtlingen erklärt. Wie Brigitte Jirku 
zu Recht anmerkt, „der Umgang mit den Flüchtlingen wird entmenschlicht“ 
(Jirku 2016: 134). Die Anwesenheit der Flüchtlinge stört die Ordnung der Welt, 
sie werden übersehen oder missachtet, wecken Angst und Verachtung. Für 
Menschen wie sie wird ein Raum geschaffen, um ihre Mobilität einzuschränken 
und zu verhindern, in das Alltagsleben der Bürger einzugreifen.

In den Flüchtlingslagern und Asylbewerberheimen gelten spezifische Regeln 
und Machtverhältnisse. Die Realität der Flüchtlinge in diesen Einrichtungen 
drücken Karims Worte zutreffend aus:



376 | Estera Głuszko-Boczoń

Im Exil entstehen so viele seltsame Probleme und Rätsel, auf die man 
als normaler Mensch nie kommen würde. Schwierigkeiten aller Art 
brechen so plötzlich und unerwartet wie Naturkatastrophen über einen 
herein. Wir sind komplett ausgeliefert. Um zu überleben und nicht 
vollständig wahnsinnig zu werden, brauchen wir die Vermittler, die 
Mafiosi, die Geldgeilen, die Schmuggler, die bestechlichen Polizisten 
und Beamten, wir benötigen all die Blutegel, die von unserer Situation 
profitieren wollen. Wir brauchen sie viel mehr als alle Mitarbeiter von 
AMNESTY INTERNATIONAL zusammen. (Khider 2017: 28)

Im Lager herrscht eine Atmosphäre des ständigen Wartens auf den offiziellen 
Bescheid über den positiven oder negativen Ausgang des Asylverfahrens, „denn 
nicht legal sein wird unser Aufenthalt, das ist überhaupt euer Lieblingswort, 
legal, legal, nicht legal der Aufenthalt“ (Jelinek 2018: 13). Persönliche Traumata, 
Ängste, Kommunikationsschwierigkeiten, Neigung zur Gewalt räsonieren in 
diesen Einrichtungen und führen nicht selten zur Radikalisierung.7 Aus diesem 
Grund ist der Alltag im Asylbewerberheim (dies gilt auch für Flüchtlingslager) 
bedrückend, weil das Gefühl der Anonymität noch stärker ausgeprägt ist, vor 
allem wenn man mit der Realität der normalen Bürger „hinter dem Zaun“ 
(Khider 2017: 121) konfrontiert wird.8 Der Kontakt zu den Einheimischen wird 

7	 Nicht zu übersehen ist die Tatsache, dass das Phänomen sprachlicher Gewalt ein wichtiger 
Forschungsgegenstand in der zeitgenössischen Literaturwissenschaft ist. Wie Andrea 
Geier et al. (Geier 2013: 263) hervorheben, handelt es sich bei diesem Themenfeld um 

„die performative Gewalt sprachlicher Akte (hate speech), um die Beziehung zwischen 
Sprache und Körperlichkeit sowie um eine Sprache der Gewalt als Bestandteil (ideolo-
gischer) Regierungstechnologien.“ Die Sprache sowie ihre Ausdrucksformen zeigen die 
Strukturen der Gewalt in bestimmten Kreisen, Gesellschaften, Räumen und Systemen 
so auf, dass Gewalt durch Sprache in den Vordergrund rückt und ihre Auswirkungs-
kraft demonstriert (vgl. von Hoff, Jirku und Wettenkamp 2018); (vgl. Bloch 2011). Dies 
bedeutet, dass „in Sprache und mittels Sprache Gewalt auch vollzogen und ausgeübt 
werden kann“ (Koch 2010: 12). So wird die Analogie der Sprache zur körperlichen 
Gewalt sichtbar (vgl. Koch 2010: 12–13). Das Phänomen der literarisierten Gewalt und 
der Sprache, die sich in eine Form der Gewaltausübung verwandelt, ist so umfangreich, 
dass es eine eigene Analyse erfordern würde. Daher wird das Problem in diesem Artikel 
nur angedeutet, um in einem weiteren Beitrag ausführlicher behandelt zu werden.

8	 Nicht nur Caritas-Mitarbeiter waren die einzigen Stammgäste im Heim. Diejenigen, die 
Kontakt zu den Geflüchteten suchten, waren nicht von Uneigennützigkeit angetrieben. 
Es waren oft Drogendealer oder Zuhälter, oder, wie es in dem Roman auf ein bestimmtes 
Verfahren verwiesen wurde – einige Herren und Damen suchten sich in dem Heim 
junge Männer als Toy Boys aus (Khider 2017: 144–145); (vgl. Kaspar 2016).



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 377

nur von Beamten und Angestellten, manchmal auch von Caritas-Mitarbeitern, 
gepflegt, „also mit Menschen, die beruflich dazu gezwungen waren, uns nicht 
zu ignorieren“ (Khider 2017: 120–121).

In Ohrfeige erscheinen die Einheimischen den Asylbewerbern wie „Fabel-
wesen aus einem fernen Märchenland“ (Khider 2017: 121), zu dem sie keinen 
Zugang haben, es nur aus der Ferne bewundern und ersehnen können. Die 
Erkenntnis, dass sie dort nie hingehören werden, ist allerdings unumstößlich, 
weil sie als „Barbarenschwarm“ betrachtet werden (Jelinek 2018: 21).9 In Jelineks 
Drama wenden sich die Flüchtlinge an ebenso unerreichbare Fabelwesen – an 

„Götter“ – einflussreiche Geschäftsleute, mächtige Politiker, Prominente, Beamte. 
Doch statt Aufmerksamkeit zu erhalten, stoßen sie auf Ignoranz und Verachtung 
und verlieren zunehmend das Gefühl, in der Realität verwurzelt zu sein, was 
der Feststellung von Augé entspricht, dass der Raum des Nicht-Ortes keine 
Identität und keine Relation hervorruft, sondern Einsamkeit und Ähnlichkeit 
(Augé 1993: 121). Das unendliche Warten bestimmt jede Sphäre des Lebens 
der Asylbewerber: „Es war immer viel los bei uns. Trotzdem war es unsäglich 
langweilig. Wir konnten nichts anderes tun, als zu warten, und wurden von 
Tag zu Tag dämlicher. […] Wir alle sehnten uns nach Abwechslung“ (Khider 
2017: 120). Die Menschen befinden sich in einem seltsamen Zustand der Lethar-
gie und Hoffnungslosigkeit. Dies ist einer der Hauptaspekte des Flüchtlingsda-
seins, das im Wesentlichen aus einer ungeheuren Untätigkeit besteht (Morales 
2019: 91). Diese Untätigkeit umfasst Tage, Wochen, sogar Jahre des Aufenthalts 
in einem Lager; Monaten und Jahren des Kampfes mit der Bürokratie; Wochen, 
Monaten des Reisens, des Umherziehens von einem Ort zum anderen; Jahren 
der Anpassung an das Leben in einem neuen Land (Morales 2019: 91). Der 
Zustand „permanenter Vorläufigkeit“ beeinflusst die Zukunftsgestaltung und 
Zukunftsplanung (vgl. Inhetveen 2010: 255). Die zu einem Nomadenleben 
gezwungenen Flüchtlinge können nirgendwo Wurzeln schlagen, und selbst 
wenn sie sich irgendwo dauerhaft niederlassen, erweist sich dieser Ort oft als 
öde und leer. Sie sind tatsächlich überall und nirgendwo zuhause. Karim kon-
statiert verzweifelt: „Alles, was ich erreicht habe, ist ein gigantisches Nichts!“ 
(Khider 2017: 218); die namenlosen Protagonisten in den Schutzbefohlenen 
drücken die Frustration noch bitterer aus: „[…] darum beten wir […], um ein 
Los, das gewinnt, um ein besseres Los, aber es wird nicht geschehen. Es wird 

9	 Der Begriff „Barbarenschwarm“ bringt eine nicht imaginierte, sondern eine reale Bedro-
hung zum Ausdruck, denn „im Kompositum des «Barbarenschwarms» potenziert sich 
somit das Andersartige, Fremde und Verstörende“ (Kovacs und Felber 2015: 11).



378 | Estera Głuszko-Boczoń

nicht geschehen. Es ist nicht. Wir sind gar nicht da. Wir sind gekommen, aber 
wir sind gar nicht da“ (Jelinek 2018: 97).

Mit Emotionen wie unerfüllten Erwartungen und dauerhafter Enttäuschung 
geht auch das dominierende, alles ergreifende Gefühl der Unsichtbarkeit einher. 
Die Zuordnung aller Geflüchteten zu einer anonymen (also bedeutungslosen) 
Gruppe ist ein Leitthema in den besprochenen Werken und zugleich eine Art 
Warnung vor der pauschalen Etikettierung aller Flüchtlinge als „gut“ oder 

„schlecht“ (Pieczewski-Freimuth 2025), denn „es gibt keine einfachen Antworten 
mehr“ (Zipfel 2015: 180). Das Problem ist vielschichtig und mehrdimensional, 
was auch der verantwortungsvolle und rechtschaffene Asylbeamte, Ludwig Blum, 
in seiner Komplexität erkennt. Er engagiert sich in den Prozess der Ausweisung 
eines afghanischen Dolmetschers und greift zu allen möglichen Mitteln, um 
dessen Abschiebung zu verhindern. Für Blum wird die Rettung des einzelnen 
Flüchtlings zu einer Mission, für die er seinen gesamten Ruf und seine Karriere 
aufs Spiel setzt, während er gleichzeitig von der Richtigkeit seines Handelns 
überzeugt ist. Das Schicksal des Individuums und seine Zukunft entziehen sich 
den standarisierten Verfahren und die anonyme Vorgehensweise erweist sich als 
völlig unzureichend. Dabei ist dem Protagonisten bewusst, wie erbarmungslos 
das bürokratische System, in dem er selbst nur ein Rädchen ist, funktioniert. 
Blum scheut sich nicht davor, radikal zu handeln und nimmt sogar Kontakt mit 
dem Schmuggler Nejat auf, der ihm die Kehrseite des Systems zeigt – die unter-
irdische Welt der illegalen Menschentransporte und den Alltag der Flüchtlinge, 
die in überfüllten, verwahrlosten Räumen ihr Dasein fristen müssen. Diese 
prekären Lebensbedingungen in Traiskirchen sind Blum ebenfalls bekannt:

Als Blum die Tür des Notquartiers öffnete, stieß er gegen einen am Boden 
liegenden Körper. […] bis er erkannte, dass der Warteraum voller Men-
schen war, die auf dem Boden lagen, auf Matratzen und Isomatten, Klei-
dern und Taschen. Über ihnen kauerten andere auf den Stühlen, eingehüllt 
in Decken und Schlafsäcke. Die warme Luft roch nach feuchter Kleidung 
und dem Atem der Schlafenden. (Zipfel 2015: 57–58)

3.	 Resümee
Flüchtlinge, die in die Realität einer fremden Welt hineingeworfen werden, ver-
lieren oft ihren Identitätssinn und prallen gegen die Wand der Gleichgültigkeit 
oder Abneigung. In Khiders Roman wurde zwar ein individueller Protagonist 
beschrieben, mit einer individuellen Geschichte und persönlichen Gründen 
für die Asylsuche. Er kann jedoch stellvertretend für alle Asylbewerber gese-
hen werden. Karims Geschichte ist die Geschichte eines jeden „Fremden“. Die 



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 379

Erfahrungen und Erlebnisse des Protagonisten, sein individuelles Schicksal ver-
schmelzen zu einer kollektiven Erfahrung. Jelinek verzichtet auf die individuelle 
Geschichte, stattdessen lässt sie einen kollektiven Protagonisten auf der Bühne 
agieren. Die vielstimmige Klage legt die Entindividualisierung und Anonymi-
tät der Geflüchteten offen, dies ist übrigens derselbe Vorwurf, wie in Khiders 
Ohrfeige und Zipfers Eine Handvoll Rosinen, eine Anschuldigung gegen Beamte, 
für die eine Person und ihre persönliche Geschichte nur ein juristischer Fall ist. 
In allen Werken werden auch die Ohnmacht und geringe Durchsetzungskraft 
der Flüchtlinge und der Asylbewerber sichtbar. Sie sprechen, jedoch niemand 
hört ihnen zu. Sie suchen nach Aufmerksamkeit, nach dem Bemerktwerden, 
erhalten jedoch nur leere Phrasen, nichts als abgedroschene Floskeln auswendig 
gelernt. Es gibt kaum Hoffnung auf authentische Verständigung. Alles, was 
übrig bleibt, ist die Überlebensstrategie – sich entweder anzupassen oder zu 
verschwinden; beides bedeutet, dass das individuelle Element auf ein Minimum 
reduziert werden muss.

Flüchtlingslager, Asylbewerberheime und Notunterkünfte werden zu einem 
surrealen Spiegelbild der Wirklichkeit, einem phantasmagorischen Nicht-Ort 
oder Zwischenraum, der einem kafkaesken Schloss oder Manns Zauberberg 
ähnelt. Zeit und Ort funktionieren nach anderen Regeln und das Alltägliche 
wird zum Nicht-Alltäglichen. Die in den Werken dargestellten Probleme sind 
heute immer noch aktuell und werden, wie die Fakten zeigen, auch in Zukunft 
nichts von ihrer Aktualität verlieren. Die Welt erlebt derzeit die größte Welle 
der Massenmigration seit dem Zweiten Weltkrieg und steht vor neuen Heraus-
forderungen (vgl. Murray 2017: 82–83). Die Flüchtlinge überqueren die Meere 
und das Land auf einer Reise, die den Namen einer modernen Odyssee verdient 
(vgl. Kingsley 2017: 12, 17). Sie erreichen ihr Ziel, aber sie existieren dennoch 
nicht wirklich, denn sie haben „keine Namen und kein Gesicht“ (Rosner 2012). 
Wochen- oder jahrelang bleiben sie in speziell ausgewiesenen, isolierten Or-
ten – Orten der Einsamkeit (vgl. Morales 2019: 137). Die Geflüchteten leben 
in einer spezifisch höchst unstabilen Welt des Grenzraums, in einer Welt „des 
Dazwischen und des Weder-drinnen-noch-draußen, des Weder-hier-noch-da“ 
(Schulze Wessel 2017: 195). In den Flüchtlings-, Asyleinrichtungen und Not-
unterkünften, in denen übertriebene Bürokratie sich nach eigenen Regeln 
orientiert, kann der Alltag zu einer Herausforderung werden, sowohl für die 
Flüchtlinge als auch für diejenigen, die für die Aufrechterhaltung der Ordnung 
zuständig sind.



380 | Estera Głuszko-Boczoń

 | Literaturverzeichnis

Primärliteratur
Jelinek Elfriede, Die Schutzbefohlenen, Rowohlt Verlag, 1. Auflage, Reinbek bei 

Hamburg 2018.
Khider Abbas, Ohrfeige, btb, 1. Auflage, München 2017.
Trojanow Ilija, Nach der Flucht, Fischer Verlag, Frankfurt am Main 2017.
Zipfel Daniel, Eine Handvoll Rosinen, Kremayr & Scheriau Verlag, Wien 2015.

Sekundärliteratur
Augé Marc, Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer Ethnologie der Ein-

samkeit, übers. von Michael Bischoff, S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am 
Main 1994.

Bloch Natalie, Legitimierte Gewalt: Zum Verhältnis von Sprache und Gewalt in 
Theatertexten von Elfriede Jelinek und Neil LaBute, transcript Verlag, Biele-
feld 2011. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839417867

Bundeszentrale für politische Bildung, Flüchtlingslager, 08.05.2017, https://
tinyurl.com/3xesh83t [Zugriff am 20.05.2025].

Foucault Michel, Andere Räume, in: Wahrnehmung heute oder Perspektiven 
einer anderen Ästhetik, hg. von Karlheinz Barck u. a., Aisthesis. Leipzig 1992, 
S. 34–46.

Geier Andrea u.a., Repräsentationen der Gewalt, in: Gewalt. Ein interdisziplinäres 
Handbuch, hg. von Christian Gudehus, Michaela Christ. J.B. Metzler, Stutt-
gart 2013, S. 263–306. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05296-4_5

Inhetveen Katharina, Die politische Ordnung des Flüchtlingslagers. Akteure – 
Macht – Organisation. Eine Ethnographie im Südlichen Afrika, transcript 
Verlag, Bielefeld 2010. https://doi.org/10.1515/transcript.9783839413784

Integrationsbeauftragte, Das Leben Asylsuchender. Unterbringung und Versorgung, 
https://tinyurl.com/44384ttc [Zugriff am 20.05.2025].

Januszewska Edyta, Heterotopie dziecięcego uchodźstwa. Syryjczycy w Libanie, 
Impuls, Kraków 2019.

Jirku Brigitte E., Spielräume der Gewalt in Elfriede Jelineks Die Schutzbefoh-
lenen, in: Einschnitte. Signaturen der Gewalt in textorientierten Medien, 
hg. von Dagmar von Hoff u. a., Königshausen & Neumann, Würzburg 2016, 
S. 133–145.

Kaspar Heinrich, Man wird ja wohl noch durchdrehen dürfen, 02.02.2016. https://
tinyurl.com/4bxypam6 [Zugriff am 20.02.2025].

Kingsley Patrick, Nowa Odyseja. Opowieść o kryzysie uchodźczym w Europie, 
übers. von Aleksandra Paszkowska, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 
Warszawa 2017.

https://doi.org/10.1515/transcript.9783839417867
https://tinyurl.com/3xesh83t
https://tinyurl.com/3xesh83t
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05296-4_5
https://doi.org/10.1515/transcript.9783839413784
https://tinyurl.com/44384ttc
https://tinyurl.com/4bxypam6
https://tinyurl.com/4bxypam6


Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 381

Koch Elke, Gewalt in der Sprache. Rhetoriken verletzenden Sprechens, hg. von 
Elke Koch, Sybille Krämer, Brill/Fink, Paderborn 2010.

Kovacs Teresa, Felber Silke, Schwarm und Schwelle: Migrationsbewegungen in 
Elfriede Jelineks „Die Schutzbefohlenen“, „Transit: A Journal of Travel, Migra-
tion, and Multiculturalism in the German-speaking World“, 2015, Nr. 10 (1), 
S. 1–15. https://doi.org/10.5070/T7101029569

Mid Year Trends 2024, UNHCR The UN Refugee Agency 09.10.2024, https://www.
unhcr.org/media/mid-year-trends-2024, [Zugriff am 10.02.2025].

Morales Agus, Nie jesteśmy uchodźcami. Życie w cieniu konfliktów zbroj-
nych, übers. von Marta Szafrańska-Brandt, Wydawnictwo Poznańskie, 
Poznań 2019.

Murray Douglas, Przedziwna śmierć Europy, übers. von Tomasz Bieroń, Zysk 
i S-ka, Poznań 2017.

Omar Manar, Die Deplatzierten dieser Erde. Flüchtlinge als literarisches Phäno-
men, in: Konzepte der Interkulturalität in der Germanistik weltweit, hg. von 
Renata Cornejo u.a., transcript Verlag, Bielefeld 2020, S. 217–229. https:// 
doi.org/10.1515/9783839450413–015

Pieczewski-Freimuth Moritz, Erschreckende Taten afghanischer Asylbewerber 
14.02.2025, „Humanistischer Pressedienst (hpd)“, Berlin 2006, (online), 
https://tinyurl.com/4be53a4r [Zugriff am 20.02.2025].

Rosner Simon, Ein Schritt aus der Anonymität, 26.11.2012. Wiener Zeitung 
GmbH (online), Wien, https://tinyurl.com/39vbt2bv [Zugriff am 15.01.2025].

Schulze Wessel Julia, Grenzfiguren – Zur politischen Theorie des Flüchtlings.  
Sozialtheorie, transcript Verlag, Bielefeld 2017. https://doi.org/10.14361 
/9783839437568

Stadtgemeinde Traiskirchen, Erstaufnahmestelle Ost, Stadtgemeinde Traiskirchen 
Homepage, https://tinyurl.com/2tfm6ff4 [Zugriff am 10.02.2025].

Tafazoli Hamid, Flüchtlingsfiguren im kulturellen Gedächtnis Europas. Konst-
ruktionen einer Grenzfigur in den Romanen »Schlafgänger«, »Ohrfeige« und 
»Gehen, ging, gegangen«, „Weimarer Beiträge“ 2018, Nr. 64 (2), S. 222–243.

Traiskirchen voll! Das sagt Ministerium über Asylzahlen, 15.01.2023. https://tinyurl 
.com/55and424 [Zugriff am 20.01.2025].

UNO-Flüchtlingshilfe (online), Flüchtlingslager – kurzfristige Notfalllösung oder 
langfristige Heimat? UNO-Flüchtlingshilfe e.V., Bonn 2025, https://tinyurl 
.com/5d7f7572 [Zugriff am 15.11.2024].

UNO-Flüchtlingshilfe, (online) Zahlen & Fakten zu Menschen auf der Flucht, 
UNO-Flüchtlingshilfe e.V., Bonn 2025, https://tinyurl.com/3v4ztjvr [Zugriff 
am 20.01.2025].

Wąsik Monika, Święte krowy i uchodźcy, „Dialog” 2015, Nr. 4 (701), S. 122–139.
Wien.ORF.at, Votivkirchen-Flüchtlinge: Eine Chronologie. 19.02.2013. https://wien.

orf.at/v2/news/stories/2572156/ [Zugriff am 10.01.2025].

https://doi.org/10.5070/T7101029569
https://www.unhcr.org/media/mid-year-trends-2024
https://www.unhcr.org/media/mid-year-trends-2024
https://doi.org/10.1515/9783839450413-015
https://doi.org/10.1515/9783839450413-015
https://tinyurl.com/4be53a4r
https://tinyurl.com/39vbt2bv
https://doi.org/10.14361/9783839437568
https://doi.org/10.14361/9783839437568
https://tinyurl.com/2tfm6ff4
https://tinyurl.com/55and424
https://tinyurl.com/55and424
https://tinyurl.com/5d7f7572
https://tinyurl.com/5d7f7572
https://tinyurl.com/3v4ztjvr


382 | Estera Głuszko-Boczoń

Wnuk Magdalena, Obóz dla uchodźców jako przystanek na drodze emigracji 
Polaków w latach osiemdziesiątych XX w. Przykład Austrii, Włoch i Szwecji, 
in: Za naszą i waszą „Solidarność”. Inicjatywy solidarnościowe z udziałem 
Polonii podejmowane na świecie (1980–1989), Band 1, Państwa pozaeurope-
jskie, hg. von Patryk Pleskot, Instytut Pamięci Narodowej – Komisja Ścigania 
Zbrodni przeciwko Narodowi Polskiemu, Warszawa 2018.

 | Abstract

Estera Głuszko-Boczeń
Waiting for Asylum. Everyday Life in Refugee Camps and Asylum Seekers’ 
Homes as Portrayed in German-Language Literature

Refugee camps are an inextricable fixture in the journeys of refugees forced for 
various reasons to leave behind their homes and set out for a new country not 
always better than the old one. Whatever the reasons for their departure, refugee 
camps are mandatory stops on their paths. The purpose of this article is to highlight 
the multidimensional aspects of everyday life at the camps. The camp realities are 
vividly portrayed in selected works by Abbas Khider, Elfriede Jelinek and Daniel 
Zipfel. The authors’ chosen theme retains its relevance today and provides new 
opportunities for reflection.

Keywords:	 refugee camps; everyday life; waiting; asylum; isolation

 | Bio

Estera Głuszko-Boczoń – Dr., Literaturwissenschaftlerin am Institut für Germa-
nistik (Lehrstuhl für Literatur und Kultur der deutschsprachigen Länder) der Uni-
versität Rzeszów. Forschungsschwerpunkte: die neuesten Tendenzen und Motive 
in der deutschsprachigen Gegenwartsliteratur, Analyse der Phänomene Gender 
Studies und Animal Studies, Literaturdidaktik. Letzte Publikationen: „Miasto nigdy 
się nie kończy…”. Mroczne oblicze miasta w prozie Herty Müller. „Studia Rossica 
Posnaniensia” Bd. 49, Nr 1 (2024), S. 259–272; Eindrucks- und Urteilsbildung bei der 
Begegnung mit Afrikaner:innen. Impulse für die Dekonstruktion von rassistischen 
Stereotypen und Vorurteilen im DaF-Unterricht für Fortgeschrittene in Polen anhand 
ausgewählter Kurzgeschichten von André Ekama. „Acta Germanica. German Studies 
in Africa“ Bd. 52, Nr 1 (2024), S. 142–167. [współautor: Krystyna Mihułka]; Za ścianą. 
O kobiecie, zwierzętach i (nie)codzienności w powieści „Ściana” Marlen Haushofer. 



Warten auf Asyl. Facetten des Alltags in Flüchtlingslagern… | 383

„Zoophilologica. Polish Journal of Animal Studies” Nr 1 (11) 2023, S. 1–19; O dykta-
turze zdrowia i prawie do choroby w „Corpus Delicti” Juli Zeh. „HETEROGLOSSIA. 
Studia kulturoznawczo-filologiczne“ Nr 14 (2023), S. 13–29; Recenzja: Michael Ehlers. 
2020. Rhetorik. Die Kunst der Rede im digitalen Zeitalter, „Res Rhetorica“ Nr 8 
(4) (2021), S. 149–154.
E-mail: esterag@op.pl
ORCID: 0000-0003-0589-7120

mailto:esterag%40op.pl?subject=
https://orcid.org/0000-0003-0589-7120

	Warten auf Asyl. 
	1. 
	2. 
	3. 


