PEITHO / EXAMINA ANTIQUA 1 (16 ) /2025

Amore del corpo e
amore dell’anima n
due test1 platonici

DOI:10.14746/PEA.2025.1.3

LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

Per il compleanno di Livio Rossetti

Cerca di essere il piti bello possibile
(Alc. I131d4)

Curar molto la virtu, ognuno per sé,
sia 'amante che 'amato
(Smp. 185b7-c4)

11 tema in discussione

Confronto qui due passi, uno dell’Alcibiade I, uno del Simposio, sul rapporto da porre
fra amore del corpo e amore dell’anima a parere, rispettivamente, del Socrate prota-
gonista del primo dialogo e del retore Pausania, secondo fra quanti prendono la parola
nell’altro testo. Problemi vari e rilevanti stanno dietro a questi passi, ma non riprendero,
per ragioni di spazio, I’ampio status quaestionis che gia li ha riguardati. Non discutero
il rapporto fra il Socrate di Platone e quello storico, né, percio, valutero se quanto poi qui



60 LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

dovesse risultarci vada ascritto al primo e non anche all’altro e, semmai, in che misura;
non trattero in generale 'eros, né per come emerge dai Dialoghi platonici che ne parlano
(tutti, forse, da rimeditarsi), né per chiarire se e quanto il Socrate storico li anticipasse;
non rivedro il tratto storico-sociale dell’amore omosessuale e pederastico, di cuii due
testi trattano, sia perché m’interessa meno del connesso suo tratto filosofico, sia appun-
to perché gia assai discusso’. Ultima, non meno importante questione che non trattero
¢ l’autenticita, da due secoli discussa, dell’Alcibiade I: gli antichi non solo mai dubitarono
ch’esso fosse di Platone, ma lo valorizzarono fino a farne - forse per il sottotitolo Sulla
natura dell’'uomo - il primo da studiare nelle scuole di filosofia®.

E stato proprio ri-traducendo e commentando ’Alcibiade I, che, fra le molte ragioni
addotte a favore e contro I’autenticita, mi sono imbattuta in un interessante tentativo
di sostenerla proprio accostando i due passi che sondero: I'analogia fra essi rilevabile nel
privilegiare I’amore rivolto all’anima piti che al corpo, dunque fra un dialogo platonico
sicuro e basilare come il Simposio e il discusso Alcibiade I, deporrebbe - insieme con altri
dettagli - per la platonicita anche di questo®.

Un nesso fra i due dialoghi é certo a partire dalla figura di Alcibiade, presente in
entrambi, e dal suo tormentato rapporto con Socrate: UAlcibiade I mette in scena il primo
scambio tra il filosofo e il giovane aristocratico ateniese, ricco, bello e soprattutto ambi-
zi0s0, e si chiude con una promessa di vicinanza e reciprocita nel praticar la filosofia
acuiil giovane s’impegna: “puo darsi — dice — che noi stiamo per fare uno scambio delle
parti, Socrate: io prendo la tua, tu la mia. Non ci sara modo, da oggi in poi, che io non ti
segua come se fossi il tuo maestro e tu I’allievo che impara da me... Vedrai, sara proprio
cosi: perché io da ora iniziero a darmi cura della giustizia™. Il Simposio denuncia, per
bocca dello stesso Alcibiade, un rapporto fra i due invece ormai finito e del cui fallimento
il giovane si prende la responsabilita; confessando il turbamento sempre indottogli dai
discorsi di Socrate, dice non aver nulla da opporre alla loro denuncia di una sua ambizio-
ne politica mal riposta: non riesce pero, appena lontano dal maestro, a non farsi lusingare
dal consenso popolare (Smp. 216b2-5).

Se dunque certo é il legame fra i due testi, m’interessa si il problema dell’autenticita
dell’Alcibiade I, ma, piu ancora, sondare proprio lo snodo che la proverebbe: € vero, come
si & appunto sostenuto, che Socrate nell’Alcibiade I e Pausania nel Simposio affermano
lo stesso circa la priorita di amar ’anima rispetto al corpo? Oltre le indubbie analogie
testuali che vedremo, € lo stesso il senso filosofico delle tesi del vecchio maestro e di quelle

! V.in merito, fra gli altri, Dover (2020), ma anche gia Foucault (1976: 345-355; 575-618).

2 Discuto pil distesamente ’autenticita in Napolitano (2024: 215-230).

3 Tentativo p.es. di Pradeau (2000: 212, n. 135), rapidamente discusso gia in Napolitano (2024: 360-361).

4 Pl Alc. 1135d-e, la trad. italiana qui e in seguito & la mia in Napolitano (2024), cosi i corsivi nelle citazio-
ni testuali. Subito Socrate ribatte di temere la forza della citta, che potrebbe - contro le buone intenzioni ora
espresse del giovane — sopraffare entrambi: amara profezia post eventum se I’ Alcibiade I - chiunque ne sia I'au-
tore - risulta scritto dopo che entrambi erano morti, Alcibiade nel 405 a.C. per mano persiana, e Socrate nel 399
per la forza giudiziaria di Atene.



Amore del corpo e amore dell’anima in due testi platonic 61

del retore? Per capirlo partiamo ricostruendo in breve personaggi, contesti e contenuti
dei due passi.

Pl. Alc. I131c-€

L’Alcibiade I ¢ un serrato scambio fra Socrate e il giovane, noto e anzi assai presto
chiacchierato aristocratico ateniese, che programma, come il suo status sociale gli
consente, di andare in assemblea a consigliar gli Ateniesi, dunque di darsi alla politicas.
Lo scambio qui messo in scena e che Socrate precisa sia appunto il loro primo approc-
cio (Alc. I10324) é da porsi prima delle campagne militari ateniesi di Potidea (432 a.C.)
e di Delio (424 a.C.), dove i due si supportarono condividendo perfino la tenda e salvando
I’uno all’altro la vita: dunque si parlano qui per la prima volta un Socrate poco piu che
quarantenne e un Alcibiade circa ventenne. Gli ambiziosi progetti del giovane di aver
successo politico son subito smentiti dalle domande di Socrate: Alcibiade non sa infatti
dire da chi, quando, dove abbia acquisito il sapere che dovrebbe abilitarlo a consigliar
validamente gli Ateniesi e mostra un’imbarazzante ignoranza (Alc. I109a), non sapendo
neanche se e come si leghino bello e giusto, necessari invece in sede etico-politica (Alc.
I'1152-116d)°. La sua ¢ anzi “I’ignoranza piu vergognosa” (Alc. I 118bs) poiché vuol far
politica - cioé darsi cura degli altri — prima di esservi stato educato - cioé di aver curato
se stesso: e dovra misurarsi non solo coi concittadini, ma pill ancora con nemici temibili,
pieni di risorse, come Spartani e Persiani (Alc. I 121b-124a). Socrate gli argomenta allo-
ra che gli serva qualche cura di se stesso (Alc. I127€) e che, per attuarla, debba anzitutto
continuare a farsi domande e provar a rispondervi.

Il rapporto anima-corpo che c’interessa emerge proprio entro il tentativo di chia-
rire “cosa voglia dire prendersi cura di se stessi (ti ¢otiv 10 €éavtol émpereiofar)” (Alc.
I127€e8), perché le forme di cura dirette a denaro e potere, tradizionali nell’Atene del
tempo, sbagliano oggetto, non arrivando a curare e migliorare il sé (heauton) cui invece
si vuol dar cura (Alc. I128a)". Certo infatti non cura il suo piede chi cura le scarpe che
ad esso pertengono, né la sua mano chi ne cura gli anelli che son “cose della mano”; non
sono calzoleria ed oreficeria a curar piedi e mani, bensi la ginnastica, specifica a tutelare
la loro salute e funzionalita, essendo cosi essa sola la “giusta cura™ questa e l’epimeleia
che sa render migliore, come natura consente e vuole, il proprio specifico oggetto, non

> L’impressione che tempra e bravate del giovane, orfano di padre e affidato a Pericle come tutore, fecero
agli Ateniesi risulta dalle fonti biografiche, soprattutto dalla plutarchea Vita Alcibiadis: le sondo in Napolitano
(2024: 203-315). Significativo ¢ il giudizio che Aristofane mette in bocca al Dioniso delle sue Rane (Ar. Ra. 1425),
secondo cui Atene stessa desidera Alcibiade “ma lo odia: pero vuole averlo”; al che il poeta Eschilo ribatte che
non va allevato in citta “un cucciolo di leone”, ma, se lo si fa, bisogna adattarsi ai suoi costumi.

¢ Ho sondato questo passo, complesso e spesso visto anzi come fallacia e spia d’inautenticita, gia in Napo-
litano (2021).

7 Lo snodo echeggia Ap. 29c2-30b4, dove Socrate dice perfino vergognoso, per chiunque, curarsi di dena-
ro, fama e onore pili che dell’anima, per renderla la migliore possibile. Anche su tale passo di Ap. devo rinviare
a Napolitano (2018: 242-246).



62 LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

altri (Alc. I128b). Quindi, precisa Socrate ad Alcibiade, “non € quando ti dai cura delle
cose che appartengono a te che ti dai cura di te stesso” (Alc. 1128d4).

Come pero non migliora la scarpa chi non sa cosa una scarpa sia, cosi non si cura né
si migliora chi ignori se stesso. Socrate incalza: “é forse facile conoscer se stessi ed era uno
dappoco chi ha inciso quel motto sul tempio di Delfi, o & cosa difficile e non da tutti?™;
e prosegue che, facile o no che tale autoconoscenza sia, “se sappiamo chi siamo, conoscia-
mo subito anche quale sia la cura da darci di noi (yvoévteg pev avto téy’ av yvoipev tnv
EmpéAelav UGV aUT@V), invece, se non conosciamo noi stessi, non conosciamo neanche
la cura” (Alc. I128e8-129a9)°. Il problema diventa a questo punto come trovare |’ heauton
che ogni uomo é.

Esso viene reperito tramite un serrato argomento per esclusione: a una ricerca a tutto
campo di cosa 'uomo sia si profilano quattro ipotesi, che sia anima, che sia corpo, che sia
il loro insieme intero (cuvap@dTepoOV, T0 6A0V T0UT0), 0 che non sia nulla (Alc. I130a).
L’ultima ipotesi non € neanche considerata, ma le prime tre son esaminate tramite un
criterio basilare: la distinzione, gia emersa, fra “chi si serve di qualcosa (6 xpoduevocg)”
e “cio di cui si serve (@ ypfitar)” (Alc. I 129¢), col dettaglio, ora nettamente rilevato
e condiviso, ch’essi sono, come tali, sempre diversi. Il criterio € esteso anche all'uomo
e al suo corpo: come il calzolaio usa non solo il trincetto per tagliare e il cuoio che taglia,
ma anche gli occhi per guardar quanto taglia e le mani per tagliarlo, cosi in ogni atto che
compie I'uomo usa il suo corpo come strumento; puo percio intanto dirsi “cio che si serve
del corpo (10 1® odpatL xpopevov)” (Ale. I129€10): ma cio che si serve del corpo non
¢ altro che I’anima (Alc. I130a1). Anima e corpo allora costituiscono si di certo un inte-
ro (ovvap@dtepov, T0 SAov toito), dove non svolgono pero le stesse funzioni, proprio
perché 'una cura e dirige, ’altro & curato e diretto (Alc. I130b). Se poi, come dialogando
si e fin qui concordato, usante (curante, dirigente) e usato (curato, diretto) son sempre
diversi, anche 'uomo e diverso dal suo corpo, nel senso che non si riduce ad esso ed
€ semmai la sua anima che usa il corpo ad agire “dirigendolo (dpyovoa)” (Alc. I 130a2).
Allora e ’'anima la parte “pili propria” o “piti direttiva” (kvpidtepov — Alc. I130d5) dell’es-
sere umano ed € essa che il ‘conosci te stesso’ delfico ci spinge a conoscere (Alc. I130e8-
9)". La serrata compattezza, qui, del dialogo ¢ talora vista come spia d’inautenticita,

8 1 una delle 2 0 3 occorrenze, nel testo, del celebre ‘conosci te stesso’ delfico: Alc. 1129a, 130e, 132d, che
prendono peso filosofico rispetto alla significativita originaria, legata forse solo a un’autoconsapevolezza delle
domande da fare all’oracolo.

® Ancora v. trad italiana e commento in Napolitano (2024: 345-348). La conoscenza di sé ¢ il primo passo
di chi voglia curarsi di sé.

10 La distinzione figura in poche righe piti volte (Alc. I 129c4, d6, e5) parendo dunque nuova e la si deduce
dal dialogare visto esso stesso come “far uso di parole (t0 Adyw xpiioBar)” (Alc. 1129cl). Per tali snodi, v. ancora
Napolitano (2024: 348-350).

" Su cio devo rinviare ancora Napolitano (2024: 350-357), dove tali passi son tradotti e commentati. Mi
colpisce che tale direttivita della psyche (ribadita in Phd. 79e-80a, e Ti. 44d) somigli all’'odierna direttivita del
cervello, che, leso in uno dei centri corticali, rende impossibile ’agire di organi periferici pure intatti. La conclu-
sione che 'uomo “non ¢ altro che anima” (Alc. I 130c3) significa poi non — come spesso creduto — che 'uomo sia
per Platone solo anima, ma che lo & principalmente (v. Pradeau (2000: 211-212, n.126): la psyche, proprio come
lattuale mind, ¢ il suo vero sé che lo dirige appunto ad agire. Tale distinzione fra anima (curante, dirigente)



Amore del corpo e amore dell’anima in due testi platonic 63

ma sortisce esiti filosofici chiari quanto rilevanti: la competenza dell’anima nel dirigere
il corpo all’agire come uno strumento di cui si serve, il suo identificarsi con I’ heauton
cercato e la sua basilarita nel definire chi dunque ognuno di noi basilarmente sia (snodi
con difficolta credibili come non platonici).

A tali basi teoriche consegue la precisazione che c’interessa sull’amore rispettivamen-
te del corpo e dell’anima:

SocRATE: E allora se qualcuno s’innamora del corpo di Alcibiade, non é Alcibiade che ama,
ma una delle cose che ad Alcibiade appartengono (...) Ama [proprio] te, invece, chi ami la
tua anima? (60t 8¢ oov THig Yuyis €pd;) (...) Quindi chi ama il tuo corpo, quando la sua
bellezza smette di fiorire se ne va e tilascia? (...) Mentre invece chi ama la tua anima non se ne
va finché essa si muove verso il meglio? (0 8¢ ye Thig Yuyic EpAdV ovk dretoLy, Emg Av i 10
BéAtiovin;) (...) Allora quello che non se ne va, ma resta anche quando il tuo corpo sfiorisce,
sono io, ora che gli altri se ne sono andati>. ALCIBIADE: Fai bene, Socrate: e che tu non te
ne vada! SOCRATE: E tu cerca di essere il piti bello possibile (mpoBupol toivuv 6Tt kdMoTOG
elvay)’. ALCIBIADE: Ci provero... [Alc. I131€9] SOCRATE: uno solo ama proprio te, mentre gli
altri amavano le cose appartenenti a te. Queste pero sfioriscono: mentre tu proprio ora stai inizi-
ando a fiorire (u6vog Epaotngfv 06¢, 01 8” AL TGV 0@V: T 88 0d Myet dpag, o §” dpyn
avOetv) (Alc. I131c3-d7; 131€9-10).

Il passo spicca in un dialogo dove - si & eccepito — Socrate, diversamente dal suo
solito, sarebbe freddo, distante, mostrando poco amore per 'interlocutore. Echeggia
pero qui 'inizio del testo e dello scambio, che vedeva solo il filosofo fedele a un fin Ii
silenzioso amore per Alcibiade mentre gli altri suoi amanti I’avevano lasciato, forse pero
non per loro incostanza quanto a causa della sua superbia: Socrate puo ora esplicitare
le ragioni di quella sua pertinace fedelta, tutte strettamente legate a tesi appena concor-
date dialogando e dunque fondate filosoficamente'. Se vero sé di ogni uomo é I’anima
e se anche Alcibiade é anzitutto anima, ama proprio Iui non chi ne ami il corpo, ma chi
ne ama appunto I’'anima; quando smette di fiorire la bellezza appartenente a cio che,
come il corpo, € non il vero sé, ma solo cosa del sé, chi ama quel corpo smette anche lui
di amare e lascia ’'amato; Socrate promette che invece - vero questo suo amore diverso,

e corpo (curato, diretto) & pero detta per ora sufficiente ma non rigorosa (Alc. I 130c-131a): si & indicato infatti
I’heauton di ogni uomo, I'anima appunto, ma ancora non la si & descritta nel dettaglio.

12 Tmolti amanti del bell’Alcibiade I’han lasciato solo. Per brevita, lascio nella citazione i puntini di sospen-
sione per gli assensi, ogni volta, di Alcibiade, non secondari, ma necessari perché Socrate sviluppi il suo argomen-
to. V. la trad. italiana completa del passo in Napolitano (2024: 359), e il commento (Napolitano 2024: 360-361).

13 L’amore di Socrate, pur diverso da quello di tutti gli altri amanti del bell’Alcibiade, e pero sub condicione:
egli aveva esordito (Alc. I 104e-105a) dicendo che avrebbe smesso di amare il giovane se I’avesse visto acconten-
tarsi di quanto gia ha; similmente qui esplicita la sua attesa di una risposta attiva da parte dell’amato: egli non lo
lascera finché la sua anima (il suo vero sé) “vada verso il meglio” (Alc. 1131d1-2).

14 Fatico a credere che un eros filosoficamente fondato sia segno di freddezza o distanza da parte del Socrate
di Platone: la cosa, legata forse al banalizzato luogo comune dell’amor platonico, andrebbe almeno rimeditata
e verificata.



64 LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

Dperun oggetto diverso e vero — non smettera di amar I’anima di Alcibiade, cioé Alcibiade
stesso, purché pero la sua anima “vada verso il meglio” (Emg v €t 10 féATiov iy - Alc.
I131d1-2) e finché egli si sforzi “di essere il piti bello possibile” (6Tt kdMiotog elvar - Al.
I131d6).

Lautenticita di tale amore consegue allora al fatto ch’esso ¢ diretto proprio alla psyche
di Alcibiade, che si ¢ appena mostrato dialogando essere il suo heauton, cio ch’egli davve-
ro e primariamente ¢; anche la pertinacia di tale amore consegue al suo dirigersi sul
destinatario anima e non al corpo, che non solo ¢ “cosa del sé”, ma, se fosse esso oggetto
di quell’amore, indurrebbe ’amante, allo sfiorire della bellezza, ad abbandonar ’'amato;
questo di Socrate non é pero un amore incondizionato, a prescindere da un’attiva risposta
dell’amato: esso durera finché I’anima di Alcibiade proceda verso il meglio ed egli miri
appunto ad essere “il pil bello possibile”, non nel corpo, ma in quello che dialogando
si &€ appena mostrato essere il suo vero sé, nell’anima appunto®.

Pl. Smp. 180c3-185¢c3

La particolarita filosofica di tale eros risalta raffrontando il passo con uno simile del
Simposio*: questo figura entro il tentativo di Pausania di motivare omosessualita e pede-
rastia basando il rapporto amante/amato (erastes/eromenos) sul fine comune di acquisi-
re e praticare virtu. Pausania é “retore politico, che parla con grandi abilita doxastiche
e pedagogiche™; & pero semi-sconosciuto: fu amante del bel drammaturgo Agatone, cui
lo legd un rapporto duraturo, e non si puo stabilire se fu autore di uno scritto su eros, che
proprio questo intervento nel Simposio imiterebbe®. La torsione etico-pedagogica che
vuol dare a una pratica sociale corrente si radica nell’impianto educativo del sym-pothein,
del bere insieme, sfondo importante anche di questo testo platonico®: all’inizio € proprio
Pausania a invitare i simposiasti a bere “con misura” (Smp. 176a5), pur motivando il consi-
glio col dirsi provato dalla bevuta della sera prima, il che lo conferma habituée di quelle
riunioni.

Apre poi il suo discorso notando che il tema in discussione, cio¢ lodare amore, non
¢ ben posto: la scelta del medico Erissimaco sulla scia di Fedro (Smp. 177a2-d5) gli pare

15 “Non abbellire il tuo aspetto, ma sii bello nelle cose che fai” era raccomandazione gia di Talete di Mileto
(DK 10, 3, d3), non supportata ancora, perd e come qui, da una teoria della psyche. La condizione posta qui
all’amore di Socrate spiega forse il fallimento del rapporto fra lui ed Alcibiade: il giovane, anteponendo — come
confessa nel Simposio — consenso e potere ai discorsi di Socrate, certo non si & sforzato di “andare verso il meglio”,
né di essere — nell’anima —“il pit1 bello possibile”.

16 Come detto, lo fa Pradeau (2000: 213, n.135). Non ¢ il solo tentativo di trovar paralleli dell’ Alcibiade I non
coi dialoghi giovanili, ma con quelli della maturita: ¢ in effetti vari indizi smentiscono la lettura corrente che I’ Al-
cibiade I, se ¢ di Platone, sia un dialogo giovanile (su cui v. ancora Napolitano (2024: 215-230).

7" Cosi Reale (1993: 6).

'8 Cosi Susanetti (1995% 51). Per il rapporto con Agatone v. Smp. 193b; Prt. 315d-e, e anche il Simposio
senofonteo (VIII 32); per I'ipotesi dello scritto su eros, v. Dover (1965: 11).

1% In merito v. gia Rossetti (1976).



Amore del corpo e amore dell’anima in due testi platonic 65

vada “raddrizzata”, dicendo “prima quale sia ’'amore da lodare” (Smp. 180d2-3) e che solo
poilo silodi come a quel dio conviene. Distingue percio due diversi Eros*: vero infatti
che Afrodite, dea della bellezza, non ¢ senza amore, se ella fosse una, uno sarebbe anche
Eros; due invece sono le Afroditi, la pit antica, celeste o urania, generata dallo sperma
di Urano, il Cielo, staccato dalla sposa Terra tramite una cruenta evirazione e nata quindi
senza madre (Gpjtwp, 180d7), e un’Afrodite pili giovane, pandemos, figlia invece di Zeus
e Dione”. Vanno allora distinti anche due Eros, dove ciascuno ¢ “compagno” (cuvepydév
- Smp. 180e2) di ognuna delle due dee e ne riproduce gli effetti.

Pausania qualifica pero anzitutto le azioni, non solo quelle amorose: secondo lui
nessuna cosa ¢ in sé buona o bella, ma diviene tale o no “nell’atto, nel modo in cuila si fa
(vt mpater, wg &v mpay0ij)”, dunque bella “se la facciamo in modo bello e retto (kaAdg
HEV Yap TtpatTopeVoV kai OpBAC kaAov yiyvetar)”, brutta se fatta “non rettamente (pr)
0p0&G 8¢ aioypdv)” (Smp. 181a2-4). Percio bello e lodevole ¢ solo ’'amore “che induce
ad amare in modo bello (6 ['Epwc] kaA®d¢ mpotpénmv pav)” (Smp. 181a5-6)>.

Ora, ’Eros pandemos pare lo sia proprio perché “davvero € esteso a tutto (GAn0&¢
Tavdnuoc €0ty e agisce come capita (kai é€epydletar 6t dv toxn) ™ quest’Eros fa infat-
ti amare a caso, “donne non meno che ragazzi” (Smp. 181b2—-4), “i corpi piui delle anime
(EpAOOLTOV owPdTmY paAOV 1} TOV YuxdV)” (Smp. 181b4), cercar gl’interlocutori “meno
intelligenti (dvontotdtwv)” badando solo al rapporto fisico, senza curarsi se sia bello
o no (Smp. 181b5-6). Questo amore silega all’Afrodite pili giovane, che “nella generazio-
ne partecipa sia della natura femminile sia della maschile” (Smp. 181bg-c2). Il secondo
dei tratti qui ascritti a Eros pandemos lo pretende dedito “piu ai corpi che alle anime”,
dettaglio effettivamente avvicinabile a quanto letto sopra nell’Alcibiade. I: gli altri parti-
colari, cioe amar donne come giovani maschi, sceglierli fra i meno intelligenti e mirar
a un rapporto fisico purchessia, paiono, almeno fin qui, derivare dal suo tratto estensivo
(‘pandemico’) e appunto casuale e non hanno riscontri puntuali nell’altro testo in esame.

Diverso e secondo Pausania I’Eros indotto dall’Afrodite Urania; anzitutto ella,
proprio perché nata senza madre, non partecipa, come ’altra, della natura femmi-
nile — percio il suo Eros si dirige ai giovani maschi - e, oltre che piu antica, & anche

“senza dismisura (Uppewg apoipov)”™: gl’ispirati dal suo Eros non amano percio a caso,

20 Symp. 180c-185b, con le notazioni di Susanetti (1995 21, e 193-194, n. 30), nonché di Reale (1993: 9-11).

2l Per il legame Afrodite-Eros, v. la Teogonia esiodea (vv. 201-202); per le due Afroditi, rispettivamente
ancora la Teogonia (vv. 188-206), e I'Tliade (V 370). Anche per il Simposio senofonteo (VIII 9) Afrodite pandemos
indurrebbe amore per i corpi, Afrodite Urania amore per 'anima, I’amicizia e le belle opere (Susanetti (1995%
194, n. 32).

22 Chiaro gia da qui I'interesse etico-pedagogico, benché da definire siano questi pur insistiti kalon
e aischron: forse Pausania, retore e non filosofo, non giunge a definirli. Interessante sarebbe un raffronto col
difficile Alc. I115a-116d, proprio su giusto, bello e buono, su cui v., come detto, Napolitano (2021).

2 L’aggettivo pandemos (v. Liddell, Scott 1968, ad v.) vale “with the all people, in a mass or body”, ha cioe
senso estensivo (qualifica una cittd, il consenso politico, o — ovviamente — una malattia) e cosi lo traduco: il senso
pero pare non in origine ma solo mediatamente negativo, come invece danno per scontato tutte le traduzioni che
lo rendono con ‘volgare’. Che quest’Eros si estenda indifferentemente su tutti pare significhi per Pausania anzitutto
casualita dell’oggetto d’amore e del modo in cui lo si ama.



66 LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

ma “si volgono al maschio, nutrendo amore per chi & per natura piu forte e dotato

di piu intelletto (¢mti t0 dppev TpémovTal ol €k ToUTOV TOD EpWTOG EMITVOL, TO PUOEL

EppwpevéaTtepov kal voiv pdAlov €xov ayandvteg)” (Smp. 181c5-6)*¢. Quanti son

mossi solo da questo Eros si riconoscono “dall’amore pederastico stesso (¢v a0T{j Tfj

nawdepaotia)”: non lo rivolgono perd a bambini ma a “quanti gia iniziano ad aver intel-
letto (¢meidav 1jdn dpxwvtat vodv loyew)”, segnalato dalla prima barba, forse perché solo

allora capaci di un corrispondere consapevole*. Quanti amano cosi son spinti infatti dal

“voler condividere tutta la vita e vivere insieme (¢pdv ¢ Tov piov dnavta ovveadpuevol

Kai ko] oupPlwadpevor)”, non dalla spinta ad approfittare dell’ingenuita di un giovane,
per ingannarlo e passar poi subito a insidiarne un altro (Smp. 181d3-7): sarebbe ’Eros

ouranios a valere quindi la fedelta amorosa che anche il Socrate dell’Alcibiade I teorizza

e pratica verso il giovane interlocutore*®. Pausania pensa perfino a una legge — come

quella che vieta di amar le donne libere (Smp. 181e6) — che impedisca di amare un bambi-
no, per non darsi cura di chi ancora non si sa se sara virtuoso “sia nell’anima che nel

corpo (kakiag kai apetic Yuyiic te mépLkai oopartog)” (Smp. 181e2-3): € anzi questa una

sorta di legge non scritta che i buoni si darebbero gia da sé (Smp. 181e3-4)>. Gli aman-
ti pandemici invece, in assenza di tale legge, vanno diffondendo ’idea che sia brutto

corrispondere chi ama: che sia meglio compiacere chi zon ama era forse un’idea allora

circolante, che figura in effetti nel discorso del retore Lisia letto a Socrate nel Fedro (Phdy.
230e-234c) e che il filosofo poi smonta, sostenendo, d’accordo con Pausania ma - anco-
ra — con ragioni filosofiche, che degno di Eros sia semmai corrispondere chi davvero ama

(Phdr. 242d-243b).

Pausania fa poi una deviazione socio-etnografica, per noi meno interessante, sui
vari modi correnti della pederastia (Smp. 182a—d): in Elide, nella Beozia e a Sparta vige
gran liberta di costumi, in assenza pero di logoi che ispirino condotte diverse; sulla
costa turca invece il regime tirannico persiano vieta la pederastia (insieme con filoso-
fia e ginnastica), temendo il rischio rivoluzionario dei forti legami indotti da tali prati-

4 Per la prima volta I’oratore segnala, riflettendo un sentire corrente all’epoca, una superiorita maschile
come maggior forza fisica e intellettuale e una correlata superiorita dell’eros per i maschi: prima aveva qualificato
la bisessualita, comune all’epoca, come effetto dell’estensivita casuale dell’ Eros pandemos. Non aveva, per esso,
parlato prima neppure di hybris, cioe di violenza ed eccesso, pur possibile ricaduta dell’incurante “come capi-
ta”. La hybris era esclusa dal galateo dell’amore pederastico: p.es. i guai dei Labdacidi tebani, cioé della famiglia
di Edipo, iniziarono perché - com’é noto - suo padre Laio, sposo di Giocasta, possedette con la forza un giovane
Crisippo (v. Kerényi (1989: 315-316).

% SeI’Alcibiade del dialogo omonimo ha 18-20 anni, € perfino oltre la prima barba, maturo, come qui da
Pausania precisato quale merito per ricevere interesse amoroso; sull’iniziare, poi, ad aver intelletto, il Socrate
dell’ Alcibiade I dice di non aver parlato prima al giovane anzitutto per il “divieto demonico” (Alc. I 103a5-6),
ma anche perché prima Alcibiade non I’avrebbe ascoltato (Alc. I 105e), non avendo forse ancora, per farlo, abba-
stanza “intelletto”.

2% Nota questo parallelo con I’ Alcibiade I gia Susanetti (1995°% 195, n. 34).

¥ Tlrinvio di Susanetti della nota precedente € motivato proprio da questa precisazione su un nomos che gli
agathoi si darebbero da sé, di non amoreggiare con bambini: il Socrate dell’Alcibiade I certo ha fatto questo fin
li astenendosi dal parlare con Alcibiade, forse pero per ragioni solo in parte simili a quelle addotte da Pausania
(v. supran. 24).



Amore del corpo e amore dell’anima in due testi platonic 67

che®. Ad Atene pare viga un costume migliore, ch’e pero poco chiaro (Smp. 182d4-5):
I’amore palese € creduto si migliore di quello furtivo, pur diretto ai brutti ma piu nobili
e virtuosi, & apprezzato poi “lo straordinario incoraggiamento da tutti dato all’amato (1)
apakéAevols @ EpdvTLnapd tavimy Bavpaoti)” (Smp. 182d8) e si da a chiama gran
liberta di fare e dire qualunque cosa per ottenere il suo fine (Smp. 182e-183¢). Tutto cio
fa credere comunque bella la risposta amorosa, ma contrasta poi con restrizioni e divieti
sociali imposti ai giovani eromenoi (Smp. 183c—d): in tale quadro contraddittorio Pausa-
nia vuol allora stabilire - veri i principi iniziali posti - che la risposta amorosa é brutta
se concessa in modo cattivo a chi e cattivo, bella se data in modo buono a chi & buono
(Smp. 183d4-8). Proprio qui figurano i dettagli testuali pil avvicinabili all’Alcibiade I:

cattivo é quindi erastes pandemico che ami il corpo piti dell’anima (6 T00 o®OUATOC
paMov 1 T Yuxiic £p&dv) e non risulta neanche costante se ama cosa che, come il corpo,
costante non é (kal yap ovde POVIUOG €0y, dte 00dE povipov €pdv mpaypatog); allo sfio-
rire della bellezza fisica (Gpa yap 1@ tod odpatog dvBet Ajyovt), oggetto del suo amore,
infatti “si dilegua al volo” [Hom. II. II 71]), smentendo con vergogna i molti discorsi e le
promesse fatte. Al contrario, 'amante di un carattere che sia buono resta per la vita intera
(6 8¢ ot fjBoug xpnotod 6vtog épaatiig Sua Plov péver), poiché ama un che di costante
(Gte povipw ovvrtakeic) (Smp. 183d8—e7).

Un raffronto verso la conclusione

I paralleli testuali fra i due dialoghi sono dunque evidenti e molteplici: anzitutto
“il fiore della bellezza” fisica quale oggetto esclusivo d’amore in entrambi attira il cattivo
erastes e pero, quando inizia a sfiorire, lo spinge a tradire le promesse fatte e ad abbando-
nare [’'amato. Gia abbiamo trovato altre analogie: Socrate ha atteso ad avvicinare Alci-
biade quando lo vede capace di ascolto e Pausania vuole che ’eromenos sia abbastanza
maturo da rispondere all’amore con intelletto. Socrate sollecita in Alcibiade un’atti-
va “bellezza interiore” e Pausania pare perfino ossessionato da quanto — anche e forse
soprattutto I’amore — sia da agire solo “in modo retto”. Scopo del rapporto erotico & per
il Socrate dell’Alcibiade I acquisire virtl e anche per Pausania bello € ogni amore purché
alla virtt miri (Smp. 185b4-5): secondo lui pero non un impegno personale del proprio
sé ma I’Eros celeste “costringe ad aver gran cura della virt, ognuno per sé di sé, sia
I’amante sia I’'amato (;oAAnv émpérerav dvaykdlmv moleioBat tpog dpetrny tov Te
¢pOVTA avTOV avTol Kal ToV Epdpevov)” (Smp. 185b8—c1)*.

% La forza antitirannica dell’amore pederastico sarebbe provata dall’uccisione, ad Atene nel 514 a.C.,
di Ipparco, fratello del tiranno Ippia, da parte dei tradizionalmente celebrati amanti Armodio e Aristogitone
(Smp. 182c4-7). V. Reale (1993: 175, n. 48), e Susanetti (1995° 195-196, nn. 36 e 37).

? Susanetti (1995% 196, n. 44), cita proprio i passi paralleli di Alc. I 131e-132a, e quello del Simposio seno-
fonteo (VIII 14).

3 Ho messo — non per caso — i due passi in esergo.



68 LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

Per indubbie che siano queste analogie, vi sono pero fra i due passi anche delle diffe-
renze, non secondarie e anzi secondo me rilevanti soprattutto in sede filosofica. Pausa-
nia fa, sull’amore diretto a corpo o ad anima, una questione di quantita, perché il catti-
vo erastes ama “pitl” (udA\ov) il corpo dell’anima, dettaglio che ripete due volte e che
proprio la ripetizione attesta sia per lui centrale®. Il Socrate dell’Alcibiade I non appare
invece interessarsi a guanto amore sia rivolto al corpo o all’anima e a quale dei due di piii:
egli piuttosto nega recisamente che si volga proprio all’amato ’amore diretto al suo corpo,
vero che — come prima ha argomentato con ’assenso di Alcibiade - I’ heauton dell’a-
mato, come di ogni essere umano, stia invece basilarmente nell’anima. Pausania parla
sidi psyche e soma, ma nell’ultimo passo citato, il pill determinante a sostenere il paralle-
lismo fra i due testi, usa invece ethos (carattere), non psyche, termine che non & neanche
tenuto a conoscere nel peso filosofico che assume in Platone®. Del resto, vero che gia per
Eraclito il démone dell'uomo stia nel suo ethos, cioé - forse — nell’anima (fr. 119), un ffog
XpNotéc puo, secondo Pausania (come secondo Alcibiade), venire tradizionalmente da
una nascita aristocratica, non dall’innovativa cura filosofica della bellezza interiore argo-
mentata e consigliata qui da Socrate. Del resto, per quanto chiaro sia sulla virtli e su un
rapporto duraturo come fine degli amanti, Pausania nulla dice su che cosa di preciso fondi
tale auspicata virtl o renda kalon ogni cosa e azione e quindi — se non soprattutto — I’ama-
re. Lappello di Socrate a una bellezza dell’anima che Alcibiade dovrebbe coltivare come
risposta personale e attiva al suo amore consegue invece a ben precisi argomenti filosofici
sulla conoscenza e cura di quell’ heauton che & - soltanto ora fondatamente come esito
del loro dialogare - la psyche: Pausania invece, che pure voleva fosse definita la natura
di Eros prima di lodarlo, nulla sa dirne oltre a legarlo miticamente all’Afrodite Urania,
priva di madre ed esente percio da limiti creduti tradizionalmente femminili quali minor
forza e intelligenza. Il suo discorso rispecchia forse un dato sociale, che avallava il legame
erotico fra maschi a fini prestazionali, super-erogatori, politici e militari, come quelli poi
pretesi dagli amanti combattenti nel battaglione sacro tebano, motivati a non mostrar-
si vili sul campo sotto gli occhi dell’amato®. La presenza del suo discorso nel Simposio
mostra che Platone aveva presente quel dato sociale e non credeva inutile lavorarvi sopra
filosoficamente con esiti differenti.

Per il Socrate dell’Alcibiade I ¢ infatti I’impegno continuo a far fiorire I’anima,
ch’é appunto nostro vero heauton, opposto al decadere della bellezza e giovinezza fisi-
che, a garantire un’amabilita durevole del suo portatore; € questo il cuore filosofico del
passo dell’Alcibiade I, oltre ad analogie testuali pur innegabili col Simposio. Quell’inten-
so ed enigmatico “cerca di essere il pit1 bello possibile”, con cui Socrate esorta Alcibiade,
suppone cura attenta e costante e — prima ancora — la spinta erotica radicale e filosofica-
mente declinata proposta nel Simposio dalla sacerdotessa Diotima, non dal retore Pausa-

31 V. PL Smp. 181b4; 183el.
32 Anche se Carlo Diano, nella trad. italiana figurante in Susanetti (1995°: 87), rida ethos di Smp. 183e3

proprio con “anima”: “chi invece ama I’anima, ch’egli vede gentile [...]
3 V. p.es., su varie fonti antiche e fra altri, Compton (1994).



Amore del corpo e amore dell’anima in due testi platonic 69

nia. Un simile eros e di certo platonico e figura non solo nel Simposio ma anche nel Fedro,
dove ’'amore dell’erastes diviene forma di cura all’eromenos, che, durando nel tempo, lo

coinvolge in un consimile amore di risposta: il suo esito ¢, per i due amanti, anche qui

pratica costante della virtt*+. Paiono allora non i dettagli testuali concernenti un simile

eros, ma la proposta filosofica forte che lo riguarda a fondare - forse - 'autenticita dell’Al-
cibiade I e arilanciare un interesse a comprendere meglio, oggi, senso e valore del tanto

discusso e troppo spesso banalizzato amor platonico.

3 V. PL. Phdr. 255a-b; 256b; 256d-e.



70 LINDA M. NAPOLITANO / Universita di Verona /

BIBLIOGRAFIA

COMPTON, L., 1994, “An Army of Lovers. The sacred Band of Thebes, History Today 44, pp. 23-29.

DOVER, K. J., 1965, “The Date of Plato’s Symposium”, Phronesis 10, pp. 2-20.

DOVER, K. J., 2020, L’omosessualita in Grecia, Roma (ed. or. 2016).

FOUCAULT, M., 1976, Storia della sessualita, Milano (ed. or. 1976 e 1984).

KERENYL, K., 1989, Gli dei e gli eroi della Grecia, Milano.

LIDDELL, H. G., SCOTT, R. (eds.), 1968, A Greek-English Lexicon, Oxford.

NAPOLITANO, L. M., 2018, Il dialogo socratico. Fra tradizione storica e pratica filosofica per la cura di sé,
Milano-Udine.

NAPOLITANO, L. M., 2021, “La ‘desiderabilitd’ del bene in un passo problematico dell’ Alcibiade I (115a-116d)”,
Thaumazein. Rivista di filosofia 9, pp. 158-180.

NAPOLITANO, L. M., 2024, Platone e la cura di sé e dell’altro (con nuovi traduzione e commento dell’Alcibiade I),
Milano-Udine.

PRADEAU, J. F. (ed.), 2000, PLATON, Alcibiade, Paris.

REALE, G. (cur.), 1993, PLATONE, Simposio, Milano.

ROSSETTI, L.,1976, “Il momento conviviale dell’eteria socratica e il suo significato pedagogico”, Ancient Society
7, pp. 29-77.

SUSANETTL D. (cur.), 1995°, PLATONE, I Simposio, trad. di C. Diano, Venezia (1992').

LINDA M. NAPOLITANO Love for the Body and Love for the Soul in Two Platonic Texts
/ Verona University, Italy /
linda.napolitano@univr.it

In the Platonic Symposium the rhetorician Pausanias celebrates celestial
love, directed to a greater degree to the soul rather than the body and
which involves the lover and the beloved in the practice of a common
virtue. This passage has been put in parallel with Alcibiades I, where
Socrates maintains that authentic love is directed not towards the body
but the soul. He says he loves Alcibiades with such a love: therefore he
urges the young man to correspond to him by seeking to be “as beautiful
as possible”, with an inner beauty that, unlike that of the body, will not
fade. Undoubted textual analogies allow us to link the two texts: never-
theless the meaning of Socrates’ argument in Alcibiades I seems much
deeper than that of Pausanias. It is based on the demonstration that
man’s true self is the soul, capable of love and lovable only if is the object
of constant care (epimeleia heautou). If anything, it is this philosophical
thesis — as also the Phaedrus demonstrates as Platonic — that can estab-

lish the authenticity of Alcibiades I.

KEYWORDS Plato; Socrates-Alcibiades; Pausanias; body-soul; physical beauty-inner
beauty; self-care-virtue


mailto:linda.napolitano@univr.it

