
P E I T H O  /  E X A M I N A  A N T I Q U A  1  (  1 6  )  /  2 0 2 5

Plotino e Adorno:  
alcuni parametri  
di visioni estetiche

CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

Ad Annamaria, che vede il Bello in sé,
nel dolce eterno grato ricordo.

Introduzione 

Sebbene il termine “estetica” assuma, in un certo universo semantico, determinati signifi-
cati con rimando ad una certa conoscenza che ha a che fare con i sensi (αἴσθησις), e quin-
di con una funzione attributiva che accompagna un sostantivo che compie (αἰσθάνομαι) 
effettivamente l’azione del conoscere, esso può avere anche una funzione ambiva-
lente, quando non polivalente, ovvero capace di “manifestare” (φαίνω) un significato 

D O I :  1 0 . 1 4 7 4 6 / P E A . 2 0 2 5 . 1 . 8



150 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

o “mostrarsi” (φαίνομαι) secondo questo, per “rivelarne” (ἀποκαλύπτω) poi, sotto una 
lente analitica, uno “ulteriore” (ἐπέκεινα) e “noumenico” (νούμενον)1.

L’oggetto di questo contributo non è tanto l’estetica in sé, della quale molti e valenti 
studiosi a vario titolo e sotto ogni aspetto si sono occupati e si occupano; non aggiun-
gerei altro che balbettanti ripetizioni per una disciplina filosofica tanto ampia quanto 
complessa in riferimento alle sue diverse accezioni. Piuttosto, in queste pagine vorrei 
tentare di mettere in dialogo una certa “teoria” estetica di Plotino (203/205–270) con 
quella di Theodor W. Adorno (1903–1969). Due modi di “vedere” che possono essere 
considerati decisamente distanti e forse anche inconciliabili se si guarda, da un lato 
alla visione del primo e dall’altro a quella del secondo. Prescinde dai miei intenti, infat-
ti, il tentativo di “conciliazione”. Far dialogare e confrontare nonché confrontarsi, non 
necessariamente vuol dire accordarsi. L’azione dialogica e dialettica, quantomai nella 
speculazione filosofica, genera ulteriori e sempre nuovi risultati, è segno di una pluralità 
di pensiero che è sinonimo di fecondità. Non si ha quindi la pretesa della novità sull’argo-
mento; piuttosto si comprende la problematicità a cui determinate affermazioni potran-
no condurre, qualora non rese chiaramente e distintamente intelligibili. Il lettore saprà 
usarmi clemenza e onorarmi delle sue osservazioni che, in particolar modo in ambito 
speculativo e, appunto, critico, risulterebbero assai utili, efficaci e dunque produttive 
per lo sviluppo del pensiero.

Sotto il registro del multifocal approach, tenterò di illustrare alcuni aspetti dell’esteti-
ca di Adorno attraverso nozioni del pensiero di Plotino relative alla sua speculazione sulla 
Bellezza e al rapporto che quest’ultima ha con il sensibile. In questa peculiare prospet-
tiva di ripensamento di aspetti salienti della riflessione adorniana cercherò di guardare 
all’estetica dell’immediato e della sensazione nonché a quella dell’“industrializzazione 
della cultura” e quindi dell’arte, tentando di recuperare quelle categorie metafisiche che, 
a parere di Adorno, mancano nell’estetica contemporanea, e di ridare alla dimensione 
che le è propria, attraverso il rimando alla dialettica tra il sensibile e il noetico propria 
del pensiero plotiniano, una certa essenza che trova la sua sussistenza nel mondo delle 

“forme”. Occorrerà quindi, prima di tutto, guardare al diverso motivo di trascendenza che 
muove entrambi i pensatori nella loro visione estetica. A questo approccio, guardando 
a un altro contesto della filosofia neoplatonica, si aggiungeranno una lettura della dottri-
na di Proclo (412–485), esposta nella Teologia platonica, relativa al rapporto tra l’essenza 
della Bellezza, vista come categoria dell’intellezione, e il suo corrispettivo nel mondo 
materiale, che trova realizzazione nella disponibilità di “adeguarsi” al mondo delle forme, 
nonché una valutazione della visione estetica in relazione al tardoantico e al moderno 
a partire da La regola del gusto di David Hume (1711–1776).

Per ciò che concerne Plotino mi muoverò quindi dal trattato sul Bello, con dei riferi-
menti all’amore, all’ascesi intellettiva, alla relazione dell’arte con la bellezza e all’unione 

1   Quest’ultimo lemma deriva proprio da un “verbo di pensiero” propriamente detto, essendo il participio 
presente mediopassivo di νοέω. 



151Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

dell’uomo con il “Bello” in sé e quindi con l’Uno2. Dell’eminente rappresentante della 
“scuola di Francoforte” terrò in considerazione alcuni aspetti della sua Teoria estetica3, un 
testo che si presenta come scritto di getto, quasi in un unico dialogo con l’esistente che 
si manifesta in una conoscenza immediata e che esige una propria analisi. Uno scritto 
che, nella titolazione delle sue parti, non presenta, a mio parere, uno schema organizza-
to, ma una diafasia capace di adattare il linguaggio alle situazioni osservate, le stesse che 
provengono dall’ἐμπειρία o dal mondo dell’arte, la cui visione sensibile si traduce in una 

“prima” e immediata esperienza estetica4. Termini come “arte”, “società”, “situazione”, 
“tecnica”, “bello naturale e bello artistico”, “apparenza ed espressione”, “senso”, “concor-
danza”, “soggetto”, “oggetto”, offrono le lenti per guardare dentro i contenuti che questi 
lemmi significano e valutare la possibilità che, ripensandoli con categorie metafisiche 
di carattere neoplatonico – quelle che tento di utilizzare, le quali non sono quelle di cui 
si serve Adorno – si possa cercare un “contenuto di verità” che porti il soggetto osser-
vante l’oggetto, quel soggetto che legge la natura o l’opera d’arte – dove per quest’ultima 
si intende universalmente quella che afferisce non soltanto ad opere scultoree o pittoriche 
ma anche musicali testuali e di ogni genere che tocchi la sensibilità visiva e teoretica del 
soggetto –, fino a quel κέντρον che Plotino indica come culmine estatico, momento in 
cui il soggetto si unisce con il proprio oggetto, per dirla con Adorno, ovvero, per rispon-
dere con il pensatore di Licopoli, quell’istante in cui l’uomo si unisce all’Uno. Posta criti-
camente, la possibilità di questo confronto può essere ammessa; resta da capire quali 
punti possono essere di concordanza e quali, invece, diventano delle linee parallele. Su 
queste certamente vi sono i punti di partenza dei due pensatori: una posizione prettamen-
te metafisica e platonica, per Plotino, volta ad un’indagine metafenomenica che, semmai, 
dialetticamente e in maniera discensiva si volge oltre l’ipostasi dell’Anima. Una posizione 
istantanea e immediata, che guarda intanto al fenomeno e cerca in esso il criterio di verità, 
per ciò che riguarda Adorno. Tuttavia, in merito all’estetica e al bello, come percezione 
da un lato e come visione dall’altro, quindi “Bello” in senso neoplatonico, occorre fare 
una precisazione per chiarire che estetica non è sinonimo di bellezza, come purtroppo 
nel tempo e nell’uso comune del linguaggio quel lemma è diventato. 

La determinazione dell’estetica come dottrina del bello frutta così poco perché il carattere 
formale del concetto di bellezza si allontana dal contenuto intero dell’estetico. Se l’estetica 
non fosse che un catalogo magari sistematico di ciò che in qualche modo viene chiamato bello, 

2   Cfr. Radice (2002: tr. I 6; III 5; V 9).
3   Cfr. Desideri, Matteucci (2009).
4   In merito alla traduzione e alle indicazioni sull’organizzazione del testo si veda la nota introduttiva dei 

curatori. Cfr. Desideri, Matteucci (2009: XXXI–XXXIV).



152 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

non se ne trarrebbe alcuna idea sulla vita interna al concetto di bello. All’interno di ciò a cui 
mira la riflessione estetica esso rappresenta solo un momento5.

Invece è proprio del carattere formale che qui mi voglio occupare, di quel carattere, 
cioè, che essendo originario, permette a ciò con cui viene in relazione, di parteciparvi, 
di “assumerne” una forma, di “essere in relazione a lui e non per se stesso”. Elevando tale 
concetto, in maniera direttamente proporzionale potremo fare altrettanto con quello 
di estetica, ovvero di una conoscenza che da immediata può divenire mediata. Altrimenti, 
come intende Adorno, il concetto di bello ne rappresenterà soltanto una parte. Il valore 
del Bello in sé, quindi, secondo i due pensatori qui presi in esame, come raggiungimen-
to di un termine, di un risultato, è la meta di un percorso speculativo, a prescindere dal 
metodo seguito per il raggiungimento di quel risultato. Il bello, come anche il brutto6, 
gravitano nell’universo dei ragionamenti, i quali fungono da indispensabile ὄργανον per 
la comprensione del loro oggetto. Ciò riguarda, anche, la percezione estetica che afferisce 
al sentimento o agli stati d’animo, soprattutto se guardiamo alla relazione tra soggetto – 
che guarda – e oggetto – che è guardato e, a volte, anche visto7. 

Guardare e vedere

Come luogo in cui il Bello risiede Plotino indica, ex abrupto, determinati sensi: la vista 
«soprattutto» e poi anche l’udito, spostando subito oltre la sensazione per trovarne l’es-
senza: «Se ci si eleva al di sopra delle sensazioni si incontra la bellezza delle attività, delle 
azioni, delle disposizioni, delle scienze e delle virtù. Se poi ancora prima di ciò si trovi 
qualcos’altro, non mancherà di rivelarsi»8. Sorge una prima questione: la vista o l’udito, 
sono il luogo in cui è il Bello o, piuttosto, essi sono quel mezzo che ci permette di vederlo 
(ὀράω) per conoscerlo (οἶδα)? Se subito dopo Plotino guarda al metodo che gli consente 
di andare oltre, di essere più avanti (πρόειμι), comprendiamo che, in un ambito dialettico 
prettamente platonico, proprio quella è la via che per lui porta al Bello, consistente in un 
superamento del “senso” estetico, della percezione mediante la vista o l’udito, e protesa 
a un principio ulteriore che è «al di là delle sensazioni» appunto. 

Si potrebbe già prospettare una prima argomentazione proveniente dal lessico ador-
niano: quella che fa riferimento alla “situazione”, all’hic et nunc. Il senso estetico riguarda 
soltanto ciò che è bello, ciò che “piace” o, piuttosto, va riferito a ciò che si vede e trasposto 
a ciò che non si vede? Si tratta, a mio parere, di tornare forse a quelle categorie aristoteli-
che che spiegano cosa sono i sensi e, a partire da questi, tracciarne il campo di indagine 
e utilizzare gli stessi sensi come via, come metodo. Leggendo in filigrana, le posizioni 

5   Desideri, Matteucci (2009: tr. 69).
6   Cfr. Desideri, Matteucci (2009: 62–83).
7   Cfr. Pedio (1989). 
8   Radice (2002: tr. I 6, 1, 1).



153Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

di Adorno in fatto di estetica mi sembrerebbero ondivaghe tra una metafisica classica 
e una che potremmo chiamare proprio della situazione, del momento, dell’immanenza. 
Mi rendo conto non della contraddizione in termini ma dell’ossimoro speculativo che ho 
appena utilizzato. Provo a spiegare partendo proprio da ciò che Aristotele intende per 
metafisica e, in particolare, per “sostanza”; lo faccio – per rimanere in tema di estetica 
e di visione – “guardando” il celeberrimo affresco di Raffaello nella stanza della Signatura 
in Vaticano: la Scuola di Atene. Al centro della raffigurazione si vedono Platone e Aristo-
tele che discutono; il primo con la mano alzata e il dito indice che punta in alto, verso 
quell’idea del Bene che comporta uno spostamento dialettico ascensionale e discensio-
nale, se si vuole partire dal mondo sensibile e andare verso le vere forme, le idee appun-
to, e viceversa, se dal valore ed essenza di queste ultime si raggiunge il mondo sensibile 
consapevoli che la verità consiste nel mondo di lassù. Procedimento che, come sappiamo, 
vediamo sintetizzato nel “mito della caverna”9. Aristotele è con la mano in posizione fron-
tale e orizzontale, quasi ad indicare una “situazione fattuale”, lungi tuttavia dal negare 
il mondo sovrasensibile ma volto a predicare che della visione si deve fare analisi secondo 
determinati principi che la costituiscono. Sono assai note quindi le sue sintetiche defini-
zioni della “filosofia prima”, la quale indaga le cause e i principi primi e supremi, l’essere 
in quanto essere, la sostanza, Dio e la sostanza sovrasensibile10. La ricerca della sostanza, 
come ciò che rende una cosa ciò che essa è, che non si predica di altro ma ciò che si predi-
ca fa riferimento ad essa;11 questo risulta essere l’oggetto vero di una visione – prima facie 

– filtrata dal carattere estetico e non più dal suo senso.
La questione posta da Plotino, relativa alla relazione che vi è tra le cose sensibili 

e il Bello in sé, ovvero sulla causa che rende le cose belle e perché sia proprio l’Anima, 
come terza ipostasi, l’elemento simbolico che unisce le cose con il Bello, o meglio, perché 
proprio l’Anima sia lo strumento affine alla conoscenza del Bello e alla sua visione da 
parte delle cose sensibili12, ottiene una risposta proprio relativamente alla questione della 
visione della sostanza. Si tratta cioè di comprendere la distinzione tra “essere per sé” ed 

“essere per altro”. In mezzo, simbolicamente, sta la terza ipostasi. «Il fatto è – spiega Ploti-
no – che alcune realtà, per esempio quelle corporee, non sono belle per effetto dei loro 
sostrati, ma per partecipazione; altre invece, come la natura della virtù, sono belle in 
sé»13. C’è quindi un essere per sé, che identifichiamo nello ὑποκείμενον, in quel sostrato 
cioè, che ha una sua propria essenza e che è per se stesso14. Le realtà corporee pertanto, 
partecipano “di” un sostrato che fa sì che esse siano più o meno belle o che non lo siano 
affatto, «perché un conto è l’essere del corpo, un conto quello della bellezza»15. Plotino 

9   Cfr. Gabrieli (1997: VII 514a–517a).
10   Cfr. Berti (2017: tr. Α 1–2; 3, 983a24–34; α 1; Γ 1–2; Ε 1, 1026b10–30; Ζ 1–6).
11   Cfr. Berti (2017: Ζ 3, 1028b33–1029a5).
12   Cfr. Radice (2002: tr. I 6, 1, 9–12).
13   Radice (2002: tr. I 6, 1, 9–12).
14   Cfr. Berti (2017: tr. Ζ 3, 1028b35 ss).
15   Radice (2002: tr. I 6, 1, 15). 



154 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

cerca proprio l’oggetto di attrazione del contemplante, quello vero, quello che mette in 
contatto il contemplante con il contemplato e si chiede quale sia la sua natura, un passag-
gio fondamentale che evidenzia la natura della metafisica neoplatonica volta all’ascesi 
verso il Vero e il Bello. L’essenza delle cose belle, quella che, per dirla in termini aristote-
lici, fa sì che le cose abbiano del Bello – il complemento partitivo è voluto – rispetto a ciò 
che è Bello, trova il suo fondamento ultimo nella natura dell’Uno, nell’unità rispetto alla 
molteplicità. 

Il termine di paragone di Plotino, infatti, è la complessità rispetto alla semplicità, 
laddove quella, per assumere la bellezza, deve possedere determinati canoni, quelli 
dell’armonia e della proporzione, tipici della classicità antica. Un’opera d’arte, per inten-
derci, per essere definita bella doveva rispettare i parametri dell’armonia tra le sue parti. 
Il concetto di ordine è alla base di questa posizione, imprescindibile per un greco anti-
co. La speculazione di Plotino va naturalmente oltre, affermando che per le “vere” cose 
belle, come ad esempio l’essenza della virtù, o per l’autenticità della bellezza dell’Anima, 
il concetto di armonia e proporzione non può essere “adeguato”. La bellezza dei corpi, 
di un’opera d’arte, di un brano musicale, di un paesaggio di campagna… La bellezza 
fenomenica insomma, acquisisce diritto di cittadinanza se viene riconosciuta da ciò che le 
è affine, dall’Anima, che vede le cose e si “ricorda” della sua essenza e del fatto che deter-
minate realtà somigliano per partecipazione a quelle sovrasensibili. Credo che i termini 
cruciali utilizzati in questo frangente da Plotino siano proprio μορφή e εἷδος, “forma”. 
Una forma come figura esteriore e una come idea, matrice propria, essenza. La realtà 
sensibile, sebbene tendente al Bello, non vi partecipa se non viene plasmata dall’essenza 
del Bello; se non vi partecipa non ne assume la bellezza. Tale partecipazione è una dispo-
sizione ad adeguarsi alla forma superiore, che viene data dal percorso dialettico ascensi-
vo che ha come meta l’idea del Bello, la Bellezza in sé. Ciò che vediamo, insomma, per 
Plotino è bello se ha un grado di partecipazione di quella forma superiore che ne è essenza 
divina. Ciò che non rientra in questo tipo di partecipazione rimane fuori dalla ragione, 
anche questa divina. In tal caso, la lontananza dal Bello, la mancanza di disposizione ad 
assumere la forma, fa venir fuori la bruttezza. 

Dal tardoantico al moderno. Due postille

In una visione complessiva della storia della filosofia, mi giova soffermarmi su due 
pensatori che aiutano nell’approfondimento della ricerca della visione del Bello in 
sé e nell’istanza della necessità di acquisire un metodo per potere apprezzare il valore 
della bellezza, mediante l’intellezione e i sensi. Il primo, Proclo, segue e irrobustisce 
la speculazione di Plotino e quindi di Platone; il secondo, David Hume, si colloca, in età 
moderna, nell’ambito di una filosofia che predilige il valore dell’ἐμπειρία, quindi diame-
tralmente opposta ad una metafisica della sostanza e della contemplazione. In questa 
proposta di lettura, rispetto ad Adorno, queste due prospettive di pensiero manifestano 
un significativo valore sia per la tensione e la “nostalgia” metafisica espressa come defi-



155Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

cienza del suo tempo e che si cela tra le fitte righe della Teoria estetica, sia per lo squarcio 
che Hume – e l’empirismo tutto – apre nella storia delle idee, influenzando giocoforza in 
campo estetico stili, gusti e modi di percepire la realtà circostante il soggetto che la pensa 
e la indaga. A proposito del termine αἴσθησις insomma, in Proclo e Hume possiamo 
incontrare la polisemia che ho indicato nell’Introduzione, dalla quale, secondo una mia 
interpretazione, Adorno non è immune. 

Commentando il Fedro e il Filebo, Proclo fa sua l’analisi platonica in merito al Bene, 
intercambiabile con la sapienza e la bellezza. Sebbene il registro speculativo utilizzato 
da Proclo al riguardo sia rivolto alla struttura ontologica degli dèi, esso può essere acco-
stato in qualche modo all’assunto ens, verum, bonum et pulchrum convertuntur in unum 
che dalla scolastica è riferito ai trascendentali quali attributi divini mentre per Proclo, 
appunto, indica la struttura dell’essere divino16. Questi, infatti, parla proprio del Bene, 
della sapienza e della bellezza come essenza del divino, degli dèi, che sono tali perché 
consistono in questi tre principi, dei quali partecipa il mondo sensibile; nessun ente, infat-
ti, è buono se non partecipa e non è causato dalla bontà divina17. 

Una modalità per questa partecipazione, che Proclo inquadra nell’atto del “rivol-
gersi” (ἐπιστρέφομαι) degli enti verso la bontà degli dèi18, e che potrebbe avvicinare 
la posizione di Plotino riferita poco sopra, è quella che intende la partecipazione come 
discesa (e dialetticamente risalita) dal (al) Bene.19 Nella sua interpretazione di Platone, 
Proclo presenta «i tre caratteri in assoluto più importanti della natura del Bene, quel-
lo di “desiderabile”, quello di “adeguato”, quello di perfetto» e aggiunge che «Bisogna 
infatti ad un tempo che esso – il Bene – faccia volgere verso se stesso tutte le cose, che le 
colmi e che sotto nessun aspetto la sovrabbondanza venga a mancare né diminuisca».20 
Bene inteso, anche, come Bello. Il “far volgere” viene ad essere corollario del “deside-
rabile” e dell’“adeguato” che, sommati, danno la perfezione. Se questa è propria degli 
dèi, e di questi parla Proclo, mediante gli altri due elementi si apre l’accesso alla divinità, 
a quella partecipazione alla “forma” di cui tratta Plotino. 

16   Secondo un’ermeneutica platonica, per Proclo l’Uno-Bene, assunto come il Principio primo di tutte le 
cose, trascende anche alla Bellezza in sé intesa come forma e la verità stessa. Nella visione henologica procliana, 
l’Uno-Bene trascende tutti gli dèi, i quali ricevono i loro caratteri divini da esso e li dispensano a tutti gli altri enti, 
facendoli partecipare della loro bontà. La loro stessa immutabilità, la loro unità e la loro verità, derivano e vengo-
no trascese dalla Bontà. Cfr. Abbate (2019: tr. I 17, 81, 14–21). In part. cfr. Abbate (2019: tr. I 17, 81, 28–82, 2: 
«Pertanto tutto ciò che viene mostrato risulta dipendere da queste tre cognizioni comuni concernenti la realtà 
divina: la bontà, l’immutabilità e la verità».

17   Cfr. Abbate (2019: I 18, 83, 4–9; 21-29; 84, 1–15).
18   Cfr. Abbate (2019: I 18, 86, 26–87, 21).
19   Abbate (2019: I 22, 101, 5–12): «Il bene […] è fonte di conservazione e di esistenza per la totalità delle 

cose, e […] risulta sussistere in ogni ambito come entità assolutamente somma, […] è atto a colmare le tutte realtà 
sottoposte, […] preesiste in ogni livello del reale come analogo al Principio primissimo di tutti gli ordinamenti 
divini. Infatti è in base al bene che tutti gli dèi risultano uniti alla sola ed unica causa della totalità dell’universo 
e gli dèi hanno il loro essere principalmente in base ad esso: ed infatti non v’è per tutti gli enti cosa più perfetta 
né del bene né degli dèi».

20   Abbate (2019: I 22, 101, 15–19).



156 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

Mi sembra che in questi tre elementi si rispecchi ciò che propriamente contraddistin-
gue la filosofia platonica, l’idea del movimento che conduce ad unità e la relazione tra 
molteplice ed Uno. Non voglio allontanarmi dagli intenti di questo contributo ma riten-
go che nell’attrarre, nel “far volgere a sé”, e quindi nel guardare come ricercare, come 
trasporre la propria esperienza nel visibile o come lettura dello stesso, come chiave per 
una θεωρία estetica, non solo come visione ma anche e soprattutto come investigazione, 
si possano trovare le tracce di una conclusione, abbozzata se vogliamo, che simbolica-
mente possa porre in dialogo pensatori che partono da “punti di vista” e da “visioni” in 
modalità diverse, come quelli qui presi in esame.

Il “desiderabile” non è il “desiderato”. Il primo indica un’azione che si compie conti-
nuamente, che costituisce non l’oggetto da raggiungere ma ciò che fa sì che gli altri lo 
guardino per raggiungerlo, per partecipare della sua ineffabilità. Il “desiderato” indi-
ca piuttosto qualcosa che viene carpito, come finalità e conclusione di un movimento. 
La visione invece, l’investigazione, se da un lato cercano e trovano un risultato, dall’al-
tro si nutrono e vivono di “desiderabile”, che le illumina e simbolicamente le connette 
a se stesso. Il “desiderabile” non è insomma l’appetibile ma ciò che «solleva tutte le realtà 
e le trasporta in alto verso gli dèi in modo ineffabile con le proprie irradiazioni»21. In 
tal modo la materia risulta «protesa», tendente a quel “desiderabile” che non è passivo, 
ovvero non è un oggetto fermo che attira: se da un lato esso può sembrare tale, dall’al-
tro si deve cercare una definizione che trasponga gli elementi della relazione simbolica 
e consideri proprio il “desiderabile” come ciò che conduce l’azione della visione e della 
partecipazione. “Elevare” le realtà principiate è la struttura protologica del “desiderabile”, 
perché «di tutti quanti gli enti <esso> è il centro, e intorno ad esso tutti gli enti e tutti 
gli dèi hanno ad un tempo le essenze, le potenze e le attività. E la tensione verso di esso 
ed il desiderio da parte degli enti sono inestinguibili. Infatti, pur essendo inconoscibile 
e incoglibile, gli enti bramano questo Desiderabile»22. Siamo al punto di distacco di cui 
abbiamo riferito di Plotino: nel momento in cui ci si eleva dalle sensazioni, si incontra 
la vera bellezza.

Altro carattere simbolico su cui riflette Proclo è l’“adeguato”, una δύναμις che lega 
la sovrabbondanza dell’unità a tutte le entità «fino alle ultime», senza nulla perdere della 
propria qualità. Possiamo dire che è la realizzazione della processione che dalle ipostasi 
plotiniane giunge sino al mondo sensibile. È un vero e proprio simbolo che congiunge 
le realtà ad un carattere che permane in se stesso ma che raggiunge le cose, “adeguando” 
la propria potenza, facendo sì che le realtà si uniscano al “desiderabile”. Si tratta, insom-
ma, del vero e proprio nucleo centrale dell’elevazione, che è presente in tutte le cose per 
via del suo procedere. Si passa quindi da un momento in cui la materia è protesa ad un 
momento in cui riceve la generazione secondo una processione dal Bello. Permanere 
in se stessi, essere “desiderabile”, non significa staticità ma indica un movimento che 

21   Abbate (2019: I 22, 102, 6–8).
22   Abbate (2019: I 22, 102, 12–17).



157Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

dal mantenimento della propria natura, si sposta ad una generazione che procede verso 
le realtà inferiori. Abbiamo quindi un “protendere” e un “procedere”, un doppio scatto 
che, in chiave estetica, è indice della relazione soggetto-oggetto-soggetto, che coniuga 
un impatto immediato con la serenità della riflessione e della speculazione. Non è un 
caso che, a proposito della visione del bello e della sua generazione, Adorno denunci 
proprio questa mancanza di mediazione nell’estetica del “secolo breve”, fatta di esperien-
ze concluse, di sentimentalismo e irrazionalità. 

Il pensiero di Hume risulta un passaggio utile per evidenziare il contrasto con 
il neoplatonismo e la modernità stessa, fondamentale dal punto di vista storico-critico, 
che potrebbe gradualmente far confluire nelle conclusioni di Adorno. Nel saggio La rego-
la del gusto egli cerca «una regola mediante la quale possano venire accordati i vari senti-
menti degli uomini, o almeno una decisione che, quando venga espressa, confermi un 
sentimento e ne condanni un altro»23. Hume pensa intanto ad una norma universale 
ed evidenzia, prima che un giudizio di gusto, un “giudizio di metodo” che accordi tutti 
su una determinata obiettività data dall’evidenza empirica. Tuttavia – ed ecco un primo 
contrasto con il neoplatonismo – se da un lato per il filosofo scozzese si cerca un’oggetti-
vità valida per tutti, questa appartiene non alla sostanza di un oggetto che colpisce i nostri 
sensi, che noi “guardiamo”, ma ad un “accordo” di giudizio che faccia prevalere un senti-
mento specifico su un altro. Dall’altro però – e siamo al tentativo di ricerca della sostan-
za – va sottolineata l’intensità della speculazione humiana volta a fissare un punto fermo 
di osservazione, che incontrovertibilmente generi il giudizio di gusto, condiviso da tutti. 
Nel campo dell’empirismo sappiamo bene che ciò non può avvenire a livello di sostra-
to ontologico, semplicemente per la suddetta distinzione tra il “guardare” e il “vedere”, 
per quella differenza tra relativo-opinabile e assoluto-oggettivo. Verrebbe anche inficia-
to il criterio del “giudizio di verità”. Se è vero come è vero che quest’ultimo si fonda sul 
principio di non contraddizione, proprio di una logica formale, nella speculazione empi-
rica, relativa all’osservazione dei fenomeni e non delle cose in sé, la verità può essere tale 
da un punto di vista prettamente logico, ovvero secondo un adeguamento dell’intelletto 
alla realtà (che descrive ciò che vede); ma dal punto di vista ontologico viene meno l’ap-
prendimento del verum da parte dell’intelletto rispetto all’ente. Hume infatti afferma che 
i sentimenti sono reali e sono tutti giusti, ma ciò non può valere per le determinazioni 
dell’intelletto, le quali si riferiscono a ciò che sta al di là di ciò che si guarda. Ciò che del 
sentimento risulta giusto è l’unità di misura – relativa – del rapporto che vi è tra l’oggetto 
e gli organi che lo percepiscono. Ma, dice Hume, «la bellezza non è una qualità delle cose 
stesse: essa esiste soltanto nella mente che la contempla, ed ogni mente percepisce una 
diversa bellezza»24. Un’affermazione del genere elide la visione estatica dell’Uno proposta 
da Plotino e annulla il processo procliano che va dal “desiderabile”, all’“adeguato”, fino 
al “perfetto”, in una prospettiva in cui proprio quest’ultimo attributo appare inesistente 

23   Preti (1971: tr. 636–658, in part. 639).
24   Preti (1971: tr. 639; cfr. 643).



158 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

per un empirista di tal sorta. La Bellezza, piuttosto, è delle cose in sé; non è soltanto nella 
mente che la contempla, secondo la visione platonica.

Anche la tesi estetica di Adorno può prendere le distanze dalla posizione humiana, 
perché, come si legge più avanti in questo articolo, non sono la mercificazione e l’indu-
strializzazione della cultura (per Hume il cambiamento delle mode e il volgere dell’e-
sperienza) a mostrarci l’essenza del bello e della cosa in sé; anzi, l’analisi di Hume da un 
lato è propedeutica al cambiamento culturale e quindi al volgere della storia delle idee 
che si evince in quella industrializzazione posta in evidenza da Adorno; dall’altro, con 
la proposta e la necessità di fissare una “regola del gusto”, si presenterebbe contigua alla 
critica di Adorno sulla mancanza di una visione metafisica dell’estetica. Vi è comunque, 
in entrambi i pensatori, il bisogno di fondare un ragionamento senza contraddizioni; 
tuttavia, per il filosofo tedesco la necessità è data dal ritrovare – sebbene con modalità 
rivedute – una sostanza situata oltre il ginepro dell’industrializzazione e delle sensazioni 
immediate; per quello scozzese dal fissare un metodo valevole per tutti, una “regola del 
gusto”. Quest’ultima, per Hume, non può provenire dall’astrazione a priori del pensiero, 
che indaga sulle essenze e sulle relazioni di idee eterne e immutabili le quali hanno per lui 
un unico fondamento: «l’esperienza; e non sono altro che osservazioni generali relative 
a ciò che si è trovato piacevole in tutti i paesi e in tutte le epoche»25. Ma se consideriamo 
le essenze delle cose e le loro relazioni, se guardiamo alle idee come forme eterne, immu-
tabili, per se stesse e non per altro, quindi tali per essenza, esse vanno colte proprio con 
l’assoluta astrazione dell’intelletto di contro all’esperienza sensoriale che rilancia il relati-
vismo doxastico. Una “regola del gusto” può avere una valenza relativa quindi, perché ciò 
che per Hume ha fondamento nell’esperienza e ha la pretesa di elevarsi a regola universale, 
ha piuttosto e di necessità un fondamento teoretico come postulato: «Se dunque né per 
tutti tutte le cose sono allo stesso modo insieme e sempre, né per ciascuno in privato 
è ciascuna cosa, allora è chiaro che le cose sono esse da se stesse in possesso di una qual-
che stabile essenza, non relative a noi né da noi tratte in su e in giù per l’immagine che 
ne abbiamo, ma in se stesse in relazione alla loro essenza in possesso di un loro proprio 
modo di essere già predisposte»26.

Di contro alla difficoltà e alla superiore richiesta di attenzione per discernere le 
relazioni che vi sono tra le forme e i sentimenti, fondate sempre sull’esperienza e giudi-
cate “oscure”, Hume propone una via alternativa di analisi, basata sulla «durevole 
ammirazione» che permane nonostante i cambiamenti delle mode e delle abitudini, 
nonché degli errori e della stessa ignoranza27. Da dove proviene la “durevole ammira-
zione”? Se questa è soggettiva essa vale soltanto ogni qual volta si guarda l’opera, come 
se questa fosse sospesa e prendesse vita quando viene percepita dai sensi. Se invece 
è oggettiva, ma non mi sembra tale il riferimento di Hume relativamente ai sentimenti, 

25   Preti (1971: tr. 640).
26   Cfr. Aronadio (2018: tr. 386d–386e).
27   Preti (1971: tr. 642).



159Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

essa appartiene al Bello in sé, che è stabilmente nella condizione di essere ammirato. Si 
tratta di rispondere alla domanda se un dipinto del Caravaggio, un’aria di Bach, un pano-
rama dolomitico e qualsiasi altra cosa noi percepiamo con i sensi, siano belli e suscitino 
ammirazione “soltanto” quando vengono visti o se siano sempre nello stato di bellezza, 
anche se nessuno li veda. Quest’ultimo aspetto è ciò che manca all’arte in generale secon-
do Adorno: un fondamento ontologico in sé per sé, ed è quello che Hume a mio parere 
cerca nella “durevole ammirazione”, tutto sommato relativa, che verrà ad essere il perno 
attorno al quale ruota la sua “regola del gusto”. In una speculazione metafisica, invece, 
la “durevole ammirazione” è tale se è data dal movimento del pensiero, che si soffer-
ma e si riconosce, come dice Plotino a proposito dell’Anima, affine al proprio oggetto 
di pensiero, “desiderabile”, ovvero capace di generare sempre l’azione speculativa. Possia-
mo considerarla “simbolica”, appartenente sia al Bello in sé sia al pensiero stesso, che se ne 
serve per cercarlo e conoscerlo; ma queste sono disprezzate e assurde «teorie di astratta 
filosofia»28. È tuttavia dichiaratamente il campo empirico quello percorso dal pensatore 
scozzese, che vede nella “durevole ammirazione” uno strumento al servizio di chi guarda 
e non una caratteristica ontologica dell’oggetto guardato. 

«Una causa evidente per cui molti non possono sentire il sentimento del giusto della 
bellezza è la mancanza di quella “squisitezza” dell’immaginazione che è necessaria per 
poter essere sensibili a queste che sono le emozioni più raffinate»29. Nell’uso linguisti-
co siamo abituati a utilizzare il sostantivo “squisitezza”, come anche il relativo attributo 

“squisito”, relativamente a qualcosa di buono e di bello. Hume invece lo utilizza nel suo 
significato originario, prettamente analitico; il lemma latino da cui deriva, exquiro, signi-
fica propriamente “investigare”, “cercare di scoprire”, “esaminare”, “esplorare”, “veri-
ficare”, “informarsi”, “giudicare”…30. La mancanza di squisitezza per Hume è la causa 
della mancanza di raffinatezza dell’immaginazione, perché quest’ultima non riesce a fare 
le necessarie distinzioni e le dovute analisi del proprio oggetto. Manca effettivamente 
la “percezione” raffinata che porta alla perfezione della conoscenza empirica; come quan-
do ad esempio si distingue un artigiano perfezionista da uno rozzo, i quali producono in 
maniera diversa il loro oggetto: l’uno è dotato di squisitezza, l’altro no. Non è soltanto 
una questione di metodo ma anche di conoscenza e visione. Secondo Hume manca lo 
strumento per conoscere, per riconoscere e identificare come “desiderabile”, direi nell’ac-
cezione di Proclo, il Bello in sé, il quale, ammesso che ci sia, non è giudicabile dal senti-
mento. Con una semantica diversa e contraria a quella spiegata da Proclo, Hume utilizza 

“desiderabile” come attributo della squisitezza, forse più come “desiderato”, considerata 
come una qualità essenziale dello spirito – inteso come l’uomo che pensa – e del senti-
mento, «perché è la fonte di tutte le gioie più raffinate e più innocenti di cui l’umana 
natura sia capace» e che permette quindi di giudicare31. Identificare la squisitezza, quindi, 

28   Preti (1971: tr. 652); cfr. Preti (1971: tr. 657–658).
29   Preti (1971: tr. 644). 
30   Cfr. Preti (1971: tr. 646).
31   Preti (1971: tr. 646).



160 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

significa per l’empirista Hume, fondarsi su un certo consensus omnium per potere espri-
mere opinioni basate sull’esperienza; vale il giudizio di tutti o della maggior parte degli 
uomini, che guardano all’esperienza per distinguere i diversi generi di bellezza: «Soltan-
to un forte buon senso, unito ad un sentimento squisito accresciuto dalla pratica, perfe-
zionato dall’abitudine ai confronti e liberato da tutti i pregiudizi, può conferire ai critici 
questa preziosa qualità; e la sentenza concorde di questi, ovunque si trovino, è la vera 
regola del gusto e della bellezza»32. Fa problema, a mio giudizio e secondo la visione 
che ho posto in evidenza nell’Introduzione, a chi attribuire l’aggettivo “critico”: se ad un 
movimento di pensiero prettamente teoretico – utilizzato da Plotino e Proclo e ricercato 
in tal senso da Adorno –, o ad una pragmatica capacità (poietica) di vedere e distinguere 
con i sensi, empiricamente, la bellezza degli oggetti. Per Adorno la squisitezza scompare 
in quella mercificazione culturale che non soltanto annebbia la capacità soggettiva della 
ricerca ma cela sotto una coltre pesante la bellezza distintiva di ogni cosa. In ogni caso, 
per entrambi, viene meno ciò che dirime tra complessità (molteplice e anche empirica) 
e semplicità (propria dell’unità e quinti relativa alla sostanza). 

L’imitazione come scoperta eziologica contro l’appiattimento culturale

Adorno afferma che «l’arte è il rifugio del comportamento mimetico. In essa 
il soggetto (…) si rapporta al proprio altro, da esso separato e tuttavia non completa-
mente separato. La rinuncia dell’arte alle pratiche magiche, implica partecipazione alla 
razionalità»33. Mi sembra che egli indichi l’imitazione come “luogo naturale” dell’arte; 
ma è su quell’avversativa, “tuttavia” che vorrei guardare in riferimento alla relazione tra 
soggetto e oggetto, per poi tornare all’imitazione. Intanto chi o che cos’è il “proprio 
altro”? Soltanto l’oggetto da imitare o anche e πλεῖστον, per dirla con Plotino, quello da 
conoscere, mediante l’investigazione speculativa e metafisica? L’argomento su cui riflette 
Adorno è contestuale al momento storico in cui scrive e i riferimenti nelle pagine della 
Teoria estetica lo dimostrano; egli indica una trasformazione che si è avuta nell’elabora-
zione del concetto di estetica, del quale il bello è solo una parte.

L’industrializzazione e la mercificazione di ogni tipo di arte, hanno certamente 
e fortemente limitato il suo scopo principale ovvero la sua stessa libertà di espressio-
ne, di riproduzione, di indagine, al punto che i suoi oggetti propri come prodotti di arti 

“poietiche”, nonché i soggetti che li guardano, sono tutti omologati, classificati come somi-
gliantisi tra di loro e sottomessi al potere del capitale. In questa analisi dell’arte e del 
bello – fuori di sé, ovvero fruito dall’uomo – Adorno, insieme a Horkheimer, è lapida-
rio; riferendosi all’innovativa forma di arte cinematografica, alla radio e alla musica che 
passa attraverso le onde di quest’ultima, ne definisce gli esiti come affari ideologici atti 

32   Preti (1971: tr. 651).
33   Desideri, Matteucci (2009: tr. 72); corsivo mio. 



161Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

a legittimare «le porcherie che producono deliberatamente. Si autodefiniscono industrie, 
e rendendo note le cifre dei redditi dei loro direttori generali soffocano ogni dubbio possi-
bile circa la necessità sociale dei loro prodotti»34. In altre parole, non vi è più una rela-
zione simbolica tra l’oggetto estetico, che diventa prodotto industriale, e il soggetto che 
guarda, che si rivede, che vuole conoscerne l’essenza. È questo un richiamo precipuo del 
filosofare, con riferimento all’appello al dubbio, anima della speculazione e suo inizio35; 
ma non semplicemente in quanto condizione di domanda per conoscere, quanto piut-
tosto, in questo caso, come appello al duplum, al doppio, che proviene proprio dall’al-
ternanza che si pone Adorno nel guardare all’industrializzazione della cultura e, con 
questa, dell’arte. Da un lato quindi l’oggetto e dall’altro il soggetto: una doppiezza che 
non registra più una posizione mediana di incontro, un “movimento” che genera pensiero 
come esito del mutamento mentale, un’alternativa simbolica che possa sublimare nella 
conoscenza la ricerca del soggetto che entra nell’oggetto e viceversa. «Prima philosophia 
e dualismo vanno insieme» sostiene Adorno36, indicando il concetto antico di metafisica 
in un luogo speculativo che fronteggia appunto concetti e categorie e giudicando negativa 

– come negazione della relazione – la dialettica dei principi e delle idee. Un dualismo che 
mette a confronto l’ontico specifico con l’ontologico e che37, tradotto nell’ambito della 
filosofia estetica, assumerebbe un carattere che pone in relazione la flessione tra l’oggetto 
specifico della visione sensibile e l’elaborazione di dati trascendenti che condurrebbe-
ro ad una soluzione afferente all’essere in sé di quell’oggetto38. Un’operazione dialettica 
appunto, che viene assunta dal soggetto che guarda, pensa, vede, conosce. 

In verità il riconoscimento di movimento di mediazione soggettiva implica la critica alla 
concezione di uno sguardo che penetra fino al puro in sé, concezione che, dimenticata, sta 
agguattata dietro tale volgarità. (…). Ma proprio il muro che circonda il soggetto getta su tutto 
quel che evoca l’ombra della cosalità, che poi una filosofia soggettiva combatte impotente-
mente. Qualunque elemento di esperienza la parola essere porti con sé, è esprimibile solo in 
configurazioni di essente, non tramite un’allergia contro di esso; altrimenti il contenuto della 
filosofia diventa il misero risultato di un processo di sottrazione, non diversamente un tempo 

34   Solmi (2010: tr. 127); corsivo mio. 
35   Il riferimento di Adorno è essenzialmente alla distinzione che c’è tra pensiero e pensato, anche se ci 

si riferisce all’Essere; egli insiste sulla contrapposizione di soggetto e oggetto e sulla loro conseguente iden-
tificazione nel rapporto teoretico, arrivando ad affermare che né il soggetto né l’oggetto sono totalmente tali 
e lasciando intendere che nella relazione che li trascende l’uno è partecipato dall’altro. Cfr. Desideri, Matteucci 
(2009: tr. 156–157).

36   Desideri, Matteucci (2009: tr. 124).
37   Il crinale tra Hume e Adorno mi sembra intercettabile in questa distinzione tra ontico e ontologico. Non 

è nelle corde della filosofia del primo guardare all’aspetto teoreticamente ontologico dell’estetica per stabilirne 
una regola del gusto; piuttosto è la sua visione dell’ontico a disciplinarla, secondo un’opinabile per quanto da lui 
auspicata assoluta squisitezza. Adorno invece, sebbene “si muova” a partire dall’immanenza, tenterebbe il passag-
gio da tale immanenza ad una trascendenza ormai vanificata proprio dall’eco empiristica. La ricerca dell’Essere 
nell’industrializzazione della cultura ne costituisce una prova. 

38   Cfr. Berti (2017: tr. Β 3, 998b23–33); Medda (2016: tr. II 7, 92b14–15). 



162 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

dalla certezza cartesiana del soggetto, la sostanza pensante. Non si può guardare oltre. Ciò che 
sarebbe al di là appare soltanto nei materiali e nelle categorie all’interno39.

Viene quindi indicata la possibilità – come potenza – di vedere l’essenza delle cose, 
di inquadrarle come esse si mostrano e trovare nel fenomeno (esistente) ciò che esse sono. 
Occorre cogliere uno status di conoscenza che non oggettivizzi assolutamente ma che 
relativamente all’oggetto “adegui” la conoscenza soggettiva rispetto a ciò che il sogget-
to vede. È l’esistente stesso, a parere di Adorno, che costringe la filosofia, come visione, 
a riconsiderarlo immediatamente, mostrandosi quasi esso stesso come suo proprio 
concetto teoretico40. Come del resto indica Hume: la visione è immediata, e si valuta quel-
lo che si vede; ma Adorno sposta il baricentro della ricerca nel tentativo di oltrepassare 
l’immediatezza e inserirsi in quella sintonia con l’Essere dell’esistente. Nel quadro gene-
rale della relazione concetto-essenza-esistente (ontico), Adorno indica la «non identità» 
dell’essenza con «il concetto di ciò che viene posto per la prima volta dal soggetto»41; 
la prima, piuttosto, precede il secondo, gli è ulteriormente anteriore perché afferisce 
all’ontologico, mentre l’elemento ontico ne è un aspetto, un ambito o, se vogliamo, una 
manifestazione determinata secondo categorie analitiche tali da permettere il percorso 
dialettico fino all’essenza; oppure indeterminata, immediatamente visualizzata e quindi 
da decifrare e analizzare. Nel caso della funzione dell’arte e dell’epifania del bello, quella 
assumerebbe per Adorno un “nuovo” ruolo sotto la lente di una metafisica che guarda 
alla “cosa” cogliendone il sostrato immediatamente; essa si presta ad una gnoseologia 
fondata sull’espressione e non sul vago soggettivismo omologato dall’industrializzazione 
artistica e culturale.

Il fatto che Adorno veda nell’arte una struttura di razionalità che anche nell’imitazio-
ne cerca qualcosa di vero e vuole sintonizzarsi nel giudizio di verità, fuori dalla «razionali-
tà del dominio» dell’industria culturale42, ritengo sia collegato a questi processi teoretici. 
L’industria culturale 

si è sviluppata insieme al primato dell’effetto, della trovata, dell’exploit concreto e tangibile, 
del particolare tecnico, sull’opera nel suo insieme, che, un tempo, era la portatrice dell’idea 
ed è stata liquidata insieme con essa. (…). Il singolo effetto armonico aveva cancellato, nella 
musica, la coscienza della totalità formale; il colore particolare – in pittura – la composizione 
del quadro; la penetrazione psicologica l’architettura del romanzo. A tutto questo l’industria 
culturale pone fine, se così si può dire, per totalità. Non conoscendo più nient’altro che gli 

39   Donolo (1970: tr. 125).
40   Cfr. Donolo (1970: tr. 124).
41   Donolo (1970: tr. 151).
42   Solmi (2010: tr. 127). Cfr. Ledesma (22; 2022: 28–73). 



163Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

effetti, essa spezza la loro insubordinazione e li sottomette alla formula che ha preso il posto 
dell’opera. Essa foggia allo stesso modo il tutto e le parti43. 

Adorno si dilunga sulla sottrazione di razionalità che l’appiattimento culturale dell’in-
dustria ha adoperato sulla fecondità del molteplice, che origina il movimento di pensie-
ro nell’osservazione e nell’elaborazione critica delle idee. La sineddoche utilizzata dal 
pensatore tedesco indica chiaramente una totalità che fa scomparire le parti e i partico-
lari44, segno e non simbolo, di una levigatura del pensiero e dell’osservazione, con relati-
vo trasferimento dell’entropia soggettiva e artistica, nella massificata omologazione che 
elide ogni soggettività, essenziale a livello estetico. Tanto ovvio quanto inutile sottoline-
are che il concetto di estasi plotiniano, per certi versi avvicinabile proprio alla mancanza 
di razionalità nell’estetica teorizzata da Adorno, per il suo sublime livello di sovrarazio-
nalità risulta inversamente proporzionale al concetto estetico del ‘900 che Adorno stesso 
ci descrive con raffinatezza di pensiero nella sua complessità. Riferendosi alla cultura, 
egli non indica il livello ma, appunto, il “livellamento” che in essa manifestano le crea-
zioni artistiche, alle quali associa il qualificativo «spirituali», denotandone l’origine in 
una ποίησις noetica piuttosto che pneumatica45, che traduciamo propriamente con τέχνη, 
la quale indica esattamente una partecipazione intellettiva all’azione poietica del plasma-
re un oggetto, che nel nostro caso è l’opera d’arte. Riguardo a questa relazione deficitaria 
tra il guardare e il vedere, evidenziata da Adorno, Plotino offre delle chiavi di lettura in 
qualche modo coniugabili, a mio parere, con quanto ci dice Adorno. Il pensatore di Lico-
poli mette a confronto il bello che è nei corpi, trattandolo come mera immagine, e il Bello 
in sé, l’Essere Bello o, meglio, l’Essere del Bello. Quello dei corpi è transeunte e chi guar-
da deve piuttosto “fuggire” ciò che immediatamente gli appare per correre verso «ciò 
di cui è immagine» quel corpo bello46. Il tipo di fuga di cui parla Plotino è quella dell’a-
strazione, della risalita, dell’ascesi: «Basta solamente distaccarsi da tutto e non guardare 
più, ma, per così dire, con gli occhi ben serrati, riattivare quell’altra vista che tutti hanno, 
ma che in pochi usano, e ricorrere ad essa»47. Chiaramente, quelli appena citati non sono 
lemmi appartenenti al lessico di Adorno, ma il contenuto è riferibile a quanto Adorno 
stesso ci dice a proposito della mancanza di produzione speculativa nell’ambito estetico. 

«In pochi» cioè utilizzano «l’altra vista»; in pochi ormai si pongono domande in meri-
to a ciò che vedono e sulla consistenza, sull’essenza dell’esistente. Se da un lato Plotino 
parla di ascesi e di fuga, dall’altro Adorno pone l’accento sull’accezione critica dell’uomo 

43   Solmi (2010: tr. 132).
44   «A nessuno è più concesso di dimenticarsi e di perdersi nell’oggetto della rappresentazione. La perfetta 

somiglianza è l’assoluta differenza. L’identità della specie esclude quella dei casi. Si potrebbe quasi dire che l’in-
dustria culturale ha perfidamente realizzato l’uomo come essere generico. Ciascuno si riduce a ciò per cui può 
sostituire ogni altro: un esemplare fungibile della specie». Solmi (2010: tr. 156).

45   «Il luogo in cui lo spirito artistico si eleva al di sopra del meramente esistente è la rappresentazione che 
non capitola davanti alla mera esistenza dei materiali e dei procedimenti». Desideri, Matteucci (2009: tr. 52).

46   Cfr. Radice (2002: tr. I 6, 8, 5–8).
47   Radice (2002: tr. I 6, 8, 25–27).



164 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

del ‘900, capace soltanto di guardare e cogliere tutto alla medesima maniera. La filosofia 
teoretica cioè, ha pieno diritto di cittadinanza nell’ambito della speculazione estetica.

Paradossalmente, le classificazioni culturali ingabbiano il bello e lo “neutralizza-
no”, lo oggettivizzano ai fini catalogativi eliminando ogni contrarietas, primo elemen-
to necessario per una speculazione che possa dirsi tale48. In tal modo viene meno tutto, 
scompare il travaglio kantiano che si sviluppa nell’estetica, nell’analitica e nella dialettica 
trascendentali49; non mi riferisco tanto agli esiti della “critica” kantiana nella sua specifi-
cità, quanto, insisto, al travaglio speculativo, al movimento logico, all’utilizzo della ragio-
ne come strumento nella realizzazione di un’opera che possa definirsi bella50. Se tutto 
è bello lo stile proprio svanisce; se tutto è bello viene meno perfino l’armonia tra le parti, 
tutte distinte tra di esse, il più classico dei “canoni” che definiscono appunto la bellezza. 
«L’idea del bello (…) deve eliminare tutto ciò che le è eterogeneo, che è convenzional-
mente posto, ogni traccia di reificazione. Anche per il bene del bello, non c’è più qualcosa 
di bello: perché nulla lo è più»51. La razionalità dell’opera d’arte, infatti, svolge il compito 
di organizzare in unità, di sussumere, di fare sintesi tra le parti che continuano ad avere 
tra di loro una certa relazione simbolica, ad intra ma anche ad extra52. L’opera d’arte cioè, 
ha una sua vita interiore e un rapporto esteriore con il mondo in cui è inserita, riprodu-
cendone le categorie; il problema sorge quando quell’opera è aperta alla visione che non 
può coglierne l’essenza immediatamente ma deve riconoscerne e perseguirne le cause: 
«Se uno subisce il fascino di qualcosa e ne è affine, certo ha familiarità anche con le sue 
immagini. Se, però, annulla la causa di tale attrazione, non riuscirà a rintracciare i carat-
teri e i motivi di un tale sentimento»53. La “conoscenza per cause”, il riconoscimento delle 
forme, fanno quindi da sostrato alle affinità “erotiche” e di sentimento. Queste ultime 
vanno pertanto “governate” razionalmente, un principio cui lo stesso Adorno aderisce 
nell’affermare la sovranità dell’Essere sull’esistente e sulle realtà ontiche che si riscontra-
no nelle opere d’arte. Se da un lato l’arte esprime un sentimento, dall’altro essa è orga-
nizzata, lo esprime logicamente secondo criteri razionali ordinati: 

La razionalità è all’interno dell’opera d’arte il momento che istituisce l’unità, che organizza, 
non senza relazione con quella che domina all’esterno, di cui però non riproduce l’ordine 
categoriale; i tratti dell’opera d’arte, irrazionali secondo il metro di quest’ultima, non sono 
sintomo di uno spirito irrazionalistico, neanche sempre di una disposizione d’animo irrazio-
nalistica propria dell’osservatore; la disposizione d’animo, di solito produce piuttosto opere 

48   Cfr. Donolo (1970: tr. 129). 
49   Premesso che il termine “trascendentale” in Kant si riferisce a ogni conoscenza che si occupa del nostro 

modo di conoscere gli oggetti (cfr. Gentile, Radice: [2005]), il riferimento al filosofo di Königsberg è voluto per 
indicare, in modo traslato, una configurazione di pensiero critico che imposta la sua ricerca metodologica con 
riferimento alla differenza, nella conoscenza, tra il piano sensibile e quello noetico.

50   Cfr. Solmi (2010: tr. 138).
51   Desideri, Matteucci (2009: tr. 72).
52   Cfr. Radice (2002: tr. I 6, 3–4).
53   Radice (2002: tr. III 5, 1, 25–28).



165Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

d’arte a sé congeneri, in qualche senso razionalistiche. Anzi, la sua désinvolture, la dispensa dai 
precetti logici che entrano come ombre nel suo ambito. (…). Le opere d’arte non rimuovono; 
mediante l’espressione fanno giungere a coscienza attuale ciò che è non coeso e sfuggente 
senza di per sé “razionalizzarlo”54,

dove “senza razionalizzarlo” non contraddice quanto detto poco prima ma indica 
la spontaneità e disinvoltura espressiva dell’arte, che rimane dentro i parametri della 
logica cognitiva.

Entrare nel Bello

Se proviamo ad utilizzare le chiavi di lettura di Proclo, il “desiderabile”, l’“adeguato” 
e il “perfetto” non possono trovare spazio fra le osservazioni sull’estetica riferita da 
Adorno, non tanto perché superate quanto piuttosto perché non pensate; potrebbero 
però trovare cittadinanza nel suo modus cogitandi: «Una cosa è palesare artisticamente, 
formare e quindi rendere in un certo senso razionale l’irrazionale – l’irrazionalità 
dell’ordine come della psiche –, un’altra predicare l’irrazionalità, come suole accadere 
quasi sempre con il razionalismo dei mezzi estetici in base a nessi di superficie 
grossolanamente commensurabili»55. Davanti ad un’opera d’arte non siamo dinanzi 
a qualcosa di appetibile – non desiderata ma desiderabile –, piuttosto al cospetto di qual-
cosa che si fa guardare perché ci si manifesta di fronte, ci si palesa perché si fa conoscere 
con determinati criteri che elevano la conoscenza del soggetto al di sopra del livellamento 
culturale, una superficie appena rassettata, senza criterio, «grossolanamente commensu-
rabile» appunto. Mediante i criteri razionali, invece, essa viene formata, plasmata, assu-
me un’idea che è un legame tra le parti; si “adegua” ad una certa razionalità che è costitu-
tiva nell’essenza dell’opera d’arte che palesa il bello. Se la perfezione di cui parla Proclo, 
come terzo elemento risultante dall’unione del “desiderabile” con l’“adeguato”, è propria 
del divino, e non ritengo sia questo il caso della visione del bello di Adorno, la funzione 
della razionalità come strumento per pensare il bello e, di conseguenza, generarlo nell’o-
pera d’arte, può essere calibrata con quegli elementi indicati dal Licio. 

L’alternanza, ancora, è proprio quella tra razionale e irrazionale, un crogiolo nel quale 
l’arte trova la sua sintesi. Il momento irrazionale, indicato da Adorno nella magia, viene 
ad essere la base per un superamento, per una vera e propria elaborazione speculativa, 
che tuttavia l’industrializzazione dell’arte soffoca, canalizzandone gli intenti sulle rotte 
del mercato e riducendola, nuovamente, se non nell’irragionevole magia, nell’irrazio-
nale mancanza di pensiero e di ragione. Ciò è dovuto, continua Adorno, all’«aver celato 

54   Desideri, Matteucci (2009: tr. 75).
55   Desideri, Matteucci (2009: tr. 75).



166 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

la dialettica di razionalità e mimesi immanente all’arte»56. Quando egli parla di mimetica 
dell’arte non si riferisce soltanto all’imitazione della natura, al tentativo di “raffigurare”, 
ma ragiona sul fatto che «il luogo comune dell’incanto dell’arte richiama alla mente qual-
cosa di vero»57. Ciò che è vero viene quindi richiamato alla mente; ciò che strutturalmen-
te corrisponde al giudizio di verità viene visto e perciò riconosciuto dalla mente, lo stru-
mento proprio per conoscere il vero. Esso si riconosce nel suo luogo proprio e soltanto 
lì può essere definito come tale; e se siffatta conoscenza viene procurata dall’arte, allora 
vuol dire, secondo lo schema adorniano, che pure essa è uno strumento teoretico capace 
di offrire alla speculazione una via metafisica in una dimensione ontologica. Lo stesso 
Plotino non rifiuta il valore dell’imitazione artistica, indicando nel processo tecnologico 
che produce l’opera d’arte un procedimento di avvicinamento alle Idee-forme che ne 
costituiscono l’essenza, e sostenendo, in base al principio di partecipazione che distin-
gue l’essere per sé e l’essere per altro, che le opere d’arte sono belle in virtù della loro 
partecipazione ad una Bellezza altra e superiore. L’alterità di cui parla Plotino è comun-
que intrinseca all’oggetto d’arte, le è strutturalmente connaturata, perché quello viene 
prodotto in base al modello superiore, il quale appartiene ad una Intelligenza superiore. 
L’imitazione, quindi, si presenta come lo strumento idoneo per realizzare la partecipa-
zione all’Essere che precede l’esistente e la sua essenza58.

L’“altro” cui si riferisce Adorno, come genere di alterità, assumerebbe allora una 
doppia valenza, di distacco da un lato e di unione dall’altro. A mio parere, secondo 
il pensatore tedesco, nella μίμησις si realizza il momento della ricerca, che parte da un 
punto originario e in esso ritorna. Il soggetto è separato ma non del tutto dal suo oggetto; 
l’alterità di quest’ultimo non è insomma un indice di estraneità dell’uno rispetto all’altro 
ma un simbolo, una relazione. Se è così, il concetto di μίμησις assume una valenza diversa 
da quella celeberrima di Platone, perché in esso avviene il superamento dell’irrazionale 
e l’acquisizione della conoscenza. 

In quel doppio momento, che accoglie simultaneamente il “procedere” e il “proten-
dere”, potrebbe trovare spazio questo ragionamento di Adorno, che guarda all’arte come 
stato mimetico e come ad una sorta di conoscenza, un momento razionale. Se nell’imi-
tazione non troviamo nulla di originale perché in questa fase abbiamo un blocco della 

56   Desideri, Matteucci (2009: tr. 73).
57   Desideri, Matteucci (2009: tr. 73).
58   Cfr. Radice (2002: tr. I 6, 9, 28–44). Un recente studio sulla bellezza in Plotino rende conto, tra l’altro, 

della ripresa del valore della τέχνη nella produzione dell’opera d’arte e della relazione che vi è tra quest’ultima 
e l’Uno. Cfr. Gál (2022: 43–51). 



167Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

conoscenza59, secondo Adorno «l’arte completa la conoscenza con ciò che è escluso da 
questa e in tal modo pregiudica il carattere conoscitivo, l’univocità di essa»60. 

Lo stesso Proclo, al “desiderabile” all’“adeguato” e alla “perfezione” fa seguire la via 
dell’intellezione, preceduta dalla sapienza. L’atto razionale è preludio alla “visione” della 
Bellezza, che segue il suo costitutivo Bene. Il sapiente, strutturalmente possiede le cose 
conoscibili, che mediante l’intellezione vengono rese intelligibili, “adeguate” alla visione 
intellettiva. La visione del Bello quindi, a dire di Proclo, è legata all’atto astrattivo, ciò che 
manca nella descrizione estetica che ci fornisce Adorno e che lui stesso indica secondo le 
sue categorie speculative. Nel pensiero di Proclo, il genere della sapienza è triadico, «in 
quanto è colmo di essere e verità, è generativo della verità intellettiva, ed è perfezionatore 
delle intellezioni in atto, pur rimanendo esso costantemente in potenza»61. Il luogo del 
pensiero di Adorno in merito all’oggetto della sua ricerca in campo estetico, mi sembra 
essere proprio il giudizio di verità: l’arte deve dirci qualcosa, non soltanto deve esprimere 
qualcosa ma deve darci se stessa, e con essa il bello come anche il brutto,62 come sue parti. 
In questo troviamo il contenuto di verità. Estetica quindi non è soltanto l’esplorazione 
della sensazione, dell’esperienza, ma l’ingresso in questa esperienza come tale, il dialogo 
con essa, la ricerca e la fatica dell’analisi, proprio «perché» – riprendiamo Plotino – «un 
conto è l’essere del corpo, un conto quello della bellezza»63.

Conclusione

La questione del Bello viene concepita, sia da Plotino come da Adorno, dentro quella 
dell’Essere, e viene ragionata organicamente con strumenti afferenti alla lezione metafi-
sica, sebbene con calibrazioni distinte, derivanti da tradizioni diverse. Leggendo le loro 
pagine al riguardo, mi è sembrato che ognuno, parallelamente, provasse a condurre l’ar-
gomento fino all’unità dell’Essere; Plotino perché proveniente dalla tradizione metafisica 
che fin dalla questione eleatica ragiona sul rapporto tra uno e molteplice, con la relativa 
filosofia platonica e aristotelica a tentare di fare sintesi; Adorno in quanto addita l’assolu-
ta indifferenza propinata dall’industria culturale al soggetto che osserva le opere d’arte 
rimanendo inficiato da un modo di dialogare cha ha accantonato il dibattito dialettico 

59   Alludo qui a Platone, del quale conosciamo l’opinione sull’arte. Poiché Adorno parla della mimesi, prendo 
a riferimento quanto Platone ci dice in R. X, 598b e ss. Il valore dell’imitazione, tradotto sul piano della gnoseo-
logia, arriva soltanto alla δόξα, rimanendo di gran lunga lontano dall’ἐπιστήμη da quel grado di conoscenza cioè 
che porta alla νόησις e quindi alla conoscenza dell’Idea del Bene. 

60   Desideri, Matteucci (2009: tr. 73).
61   Abbate (2019: tr. I 23, 105, 24–26).
62   Adorno lo intende come ciò che è restio a lasciarsi plasmare, come l’ostilità al movente dell’arte e, in 

quanto tale, ne amplia il concetto oltre l’ideale artistico. Il brutto serve in qualche modo a definire i confini 
dell’arte e del bello. Cfr. Abbate (2019: tr. I 23, 105, 67–68).

63   Cfr. supra, nota 15.



168 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

che, invece, dalle differenze genera i suoi prodotti speculativi, ponendoli sempre al vaglio 
della critica. 

Il riferimento all’Essere mi sembra fondamentale per entrambi i pensatori, sebbene 
questi abbiano manifestamente diverse prospettive e motivazioni speculative. In Plotino, 
infatti, – come anche in Proclo – il riferimento all’Essere – con a fondamento dell’Essere 
un Principio che lo trascende – è un punto di partenza, un principio, quasi un postulato, 
nei termini di un’ontologia ripensata e fondata in una prospettiva henologica. In Adorno, 
potremmo dire, l’Essere può essere colto nella ricerca del fondamento, capace di anda-
re oltre la prospettiva dell’industrializzazione e della mercificazione dell’arte, laddove 
l’analisi critica sembra volta a riportare la realtà destrutturata ad un fondamento, a un 
principio che ricompone la complessità delle parti del reale. Il punto di partenza di Ploti-
no diverrebbe la meta della metodologia adorniana. 

Quanto fin qui si è cercato di articolare non vuole certamente essere un accordo tra 
i due filosofi; sarebbe questa una ingenuità esegetica oltre che ermeneutica. Tuttavia, lo 
studio della storia delle idee porta sempre a far dialogare i pensatori e, in questo caso 
particolare, mi è sembrato di potere applicare determinate categorie estetiche afferenti 
alla filosofia antica a quelle proposte da Theodor Adorno. In particolare, a proposito del 

“travaglio” speculativo e del movimento del pensiero, che si esprime sempre mediante 
categorie logiche, ho cercato di tradurre visivamente alcune suggestioni che questo studio 
mi ha suscitato. Penso ai “Prigioni” di Michelangelo. Essi sono collocati nel corridoio 
della Galleria dell’Accademia di Firenze, a destra e a sinistra del visitatore il quale entran-
do guarda già sul fondo l’imponente David del Buonarroti. La sorte storica dei “Prigioni” 
ha voluto che queste sculture rimanessero incomplete, “non finite”; l’allestimento muse-
ale della Galleria dell’Accademia le vuole propedeutiche al “finito” David. Esse mi fanno 
pensare a quella tensione spirituale di cui parla Plotino, alla ricerca della causa del Bello 
che vediamo sullo sfondo, a quella contrarietas e al travaglio posti in evidenza da Ador-
no. «Il fermare i ghiribizzi dell’immaginazione e il ridurre ogni espressione alla verità 
e all’esattezza geometriche sarebbe la cosa più contraria alle leggi dell’estetica, perché 
produrrebbe un’opera che, per esperienza universale, si è ritrovata essere la più insipida 
e sgradevole»64. Dal punto di vista empirico, una tale ricerca del Bello si traduce come 
una sorta di istantanea, una volta raggiunto. Tuttavia l’immaginazione non viene fermata 
affatto ma insieme alla logica e al ghiribizzo – o alla logica del ghiribizzo – danno senso 
e significato al movimento di pensiero; essi sono l’attività essenziale diretta verso il fine 
come Bello in sé e quindi vera conoscenza assoluta e non relativa all’esperienza. Se ci 
si fermasse a quest’ultima verrebbe – nuovamente – obnubilata la ricerca dell’Essere 
proposta da Adorno; non l’esperienza deve quindi essere universale bensì la conoscen-

64   Preti (1971: tr. 641).



169Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

za, e questa si sviluppa proprio da quei ghiribizzi di movimento, a cui afferisce proprio 
il “desiderabile” di cui ci parla Proclo.

Se guardiamo all’attuale idea di estetica, il contemporaneo modus cogitandi, dalla 
musica all’arte visiva in generale, dall’osservazione del creato alla cultura della bellezza 
fisica assoluta, esula a mio parere sia dalla proposta empirista di Hume, quella di cercare 
una regola universale del gusto, sia soprattutto dal concetto complesso di “desiderabile” 
proposto da Proclo. Nel primo caso viene decisamente meno il concetto di “squisitez-
za”, preso almeno nei suoi principi analitici e quindi a prescindere dalla sua condivisio-
ne a livello speculativo. Nel secondo caso, il desiderio dell’immediato supera la visione 
dell’immediatezza e valica l’esperienza e il gusto stesso, raggiungendo una sorta di prov-
visorietà priva dello stesso principio empirico. Il “desiderabile”, essenza della tensione 
e del movimento di pensiero, quell’informe visione che vediamo proprio nei “Prigioni”, 
si scioglie in un rapido appetito e in una repentina affezione volta alla soddisfazione del 
possesso. 

Quel “non finito” entropico, invece, è forse proprio il finito in sé, che si realizza mentre 
il pensiero è in movimento. Nella visione del Bello non è soltanto questione di piacere 
e di gradimento, questo è secondario. Diventa piuttosto primario “cercare” risposte e con 
esse le cause della visione. 



170 CRISPINO SANFILIPPO   /  Istituto Teologico Caltanissetta  /

BIBLIOGRAFIA

Abbate, M. (cur.), 2019, Proclo, Teologia platonica, Milano.

Aronadio, F. (cur.), 2018, Platone, Cratilo, Roma – Bari.

Berti, E. (cur.), 2017, Aristotele, Metafisica, Bari – Roma.

Desideri, F., Matteucci, G. (eds.), 2009, T. Adorno, Teoria estetica, Torino.

Donolo, C. A. (tr.), 1970, T. Adorno, Dialettica negativa, Torino.

Gabrieli, F. (tr.), 1997, Platone, Repubblica, Milano.

Gál, O., 2022, Plotinus on Beauty. Beauty as Illuminated Unity in Multiplicity, Leiden – Boston.

Gentile, G., Lombardo Radice, G. (tr.), 1996, I. Kant, Critica della ragion pura, Roma – Bari.

Ledesma, A. F., 2022, “Iconoclasia discreta. Adorno y el fin del arte”, Fedro. Revista de Estética y Teoría de las 

Artes 22, p. 28–73.

Medda, R. (cur.), 2016, Aristotele, Analitici secondi, in: Aristotele, Organon, M. Migliori, (ed.), Milano, p.  

793–1077.

Pedio, R. (tr.), 1989, R. Arnheim, Entropia e arte. Saggio sul disordine e l’ordine, Torino.

Preti, G. (tr.), 1971, D. Hume, La regola del gusto, in: D. Hume, Opere, E. Lecaldano, E. Mistretta (cur.), vol. 

II, Bari, p. 636–658.

Radice, R. (tr.), 2002, Plotino, Enneadi, Milano.

Solmi, R. (tr.), 2010, M. Horkheimer, T. Adorno, Dialettica dell’illuminismo, Torino.

Weiss, S., 2023, “Turning to God: Some Aspects of the Neoplatonic Conversion”, Živa Antika. An Open-Access 

Academic Journal in Classics 73, p. 27–48.

Plotinus and Adorno: Some Parameters of Aesthetic Visions

This article proposes a comparison between the aesthetic vision of Ploti-

nus and that of Theodor W. Adorno, two distant thinkers – not only 

in time – but not for this reason not comparable to each other in the 

possibility of a dialogue on the way in which respectively they conceive 

the relationship with beauty. An attempt is made to address the topic 

through some parameters that structure the distinction between look-

ing and theoretical vision, and therefore that between the object of 

sensation and its true content, giving prominence to the metaphysical 

slant of aesthetic theory. The speculative proposals of Proclus and Hume 

are then used methodologically to highlight links and contrasts with 

Neoplatonism and contemporary philosophy.

Plotinus, Adorno, aesthetics, vision, being, beauty, true

C R I S P I N O  S A N F I L I P P O  
/ Istituto Teologico Caltanissetta  /
crispinosanfilippo@gmail.com

K E Y W O R D S

mailto:crispinosanfilippo@gmail.com

	_Hlk141082885
	_Hlk137660500
	_Hlk140769599
	_Hlk172397824
	_Hlk145513764
	_Hlk172699314
	_Hlk140770350
	_Hlk140997150
	_Hlk145950332
	_Hlk140920452

