PEITHO / EXAMINA ANTIQUA 1 (16 ) /2025

Plotino e Adorno:
alcuni parametri
d1 visioni estetiche

DOI:10.14746/PEA.2025.1.8

CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

Ad Annamaria, che vede il Bello in sé,
nel dolce eterno grato ricordo.

Introduzione

Sebbene il termine “estetica” assuma, in un certo universo semantico, determinati signifi-
cati con rimando ad una certa conoscenza che ha a che fare con i sensi (aicOn015), e quin-
di con una funzione attributiva che accompagna un sostantivo che compie (aicO@dvopat)
effettivamente 1’azione del conoscere, esso puo avere anche una funzione ambiva-
lente, quando non polivalente, ovvero capace di “manifestare” (paivw) un significato



150 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetia /

o “mostrarsi” (paivopat) secondo questo, per “rivelarne” (amoxaAVnT®) poi, sotto una
lente analitica, uno “ulteriore” (¢mékeva) e “noumenico” (voopevov)'.

L'oggetto di questo contributo non é tanto lestetica in sé, della quale molti e valenti
studiosi a vario titolo e sotto ogni aspetto si sono occupati e si occupano; non aggiun-
gerei altro che balbettanti ripetizioni per una disciplina filosofica tanto ampia quanto
complessa in riferimento alle sue diverse accezioni. Piuttosto, in queste pagine vorrei
tentare di mettere in dialogo una certa “teoria” estetica di Plotino (203/205-270) con
quella di Theodor W. Adorno (1903-1969). Due modi di “vedere” che possono essere
considerati decisamente distanti e forse anche inconciliabili se si guarda, da un lato
alla visione del primo e dall’altro a quella del secondo. Prescinde dai miei intenti, infat-
ti, il tentativo di “conciliazione”. Far dialogare e confrontare nonché confrontarsi, non
necessariamente vuol dire accordarsi. L’azione dialogica e dialettica, quantomai nella
speculazione filosofica, genera ulteriori e sempre nuovi risultati, € segno di una pluralita
di pensiero che € sinonimo di fecondita. Non si ha quindi la pretesa della novita sull’argo-
mento; piuttosto si comprende la problematicita a cui determinate affermazioni potran-
no condurre, qualora non rese chiaramente e distintamente intelligibili. Il lettore sapra
usarmi clemenza e onorarmi delle sue osservazioni che, in particolar modo in ambito
speculativo e, appunto, critico, risulterebbero assai utili, efficaci e dunque produttive
per lo sviluppo del pensiero.

Sotto il registro del multifocal approach, tentero di illustrare alcuni aspetti dell’esteti-
ca di Adorno attraverso nozioni del pensiero di Plotino relative alla sua speculazione sulla
Bellezza e al rapporto che quest’ultima ha con il sensibile. In questa peculiare prospet-
tiva di ripensamento di aspetti salienti della riflessione adorniana cerchero di guardare
all’estetica dell’immediato e della sensazione nonché a quella dell’“industrializzazione
della cultura” e quindi dell’arte, tentando di recuperare quelle categorie metafisiche che,
a parere di Adorno, mancano nell’estetica contemporanea, e di ridare alla dimensione
che le é propria, attraverso il rimando alla dialettica tra il sensibile e il noetico propria
del pensiero plotiniano, una certa essenza che trova la sua sussistenza nel mondo delle

“forme”. Occorrera quindi, prima di tutto, guardare al diverso motivo di trascendenza che
muove entrambi i pensatori nella loro visione estetica. A questo approccio, guardando
aun altro contesto della filosofia neoplatonica, si aggiungeranno una lettura della dottri-
na di Proclo (412-485), esposta nella Teologia platonica, relativa al rapporto tra l’essenza
della Bellezza, vista come categoria dell’intellezione, e il suo corrispettivo nel mondo
materiale, che trova realizzazione nella disponibilita di “adeguarsi” al mondo delle forme,
nonché una valutazione della visione estetica in relazione al tardoantico e al moderno
a partire da La regola del gusto di David Hume (1711-1776).

Per cio che concerne Plotino mi muovero quindi dal trattato sul Bello, con dei riferi-
menti all’amore, all’ascesi intellettiva, alla relazione dell’arte con la bellezza e all’unione

! Quest’ultimo lemma deriva proprio da un “verbo di pensiero” propriamente detto, essendo il participio
presente mediopassivo di voém.



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 151

dell’uomo con il “Bello” in sé e quindi con I’Uno?. Dell’eminente rappresentante della
“scuola di Francoforte” terro in considerazione alcuni aspetti della sua Teoria estetica’, un
testo che si presenta come scritto di getto, quasi in un unico dialogo con l'esistente che
si manifesta in una conoscenza immediata e che esige una propria analisi. Uno scritto
che, nella titolazione delle sue parti, non presenta, a mio parere, uno schema organizza-
to, ma una diafasia capace di adattare il linguaggio alle situazioni osservate, le stesse che
provengono dall’¢pmeipia o dal mondo dell’arte, la cui visione sensibile si traduce in una

» o« S LAM .

“prima” e immediata esperienza estetica*. Termini come “arte”, “societa”, “situazione”,
“tecnica”, “bello naturale e bello artistico”, “apparenza ed espressione”, “senso”, “concor-
danza”, “soggetto”, “oggetto”, offrono le lenti per guardare dentro i contenuti che questi
lemmi significano e valutare la possibilita che, ripensandoli con categorie metafisiche
di carattere neoplatonico — quelle che tento di utilizzare, le quali non sono quelle di cui
si serve Adorno - si possa cercare un “contenuto di verita” che porti il soggetto osser-
vante l'oggetto, quel soggetto che legge la natura o 'opera d’arte — dove per quest’ultima
siintende universalmente quella che afferisce non soltanto ad opere scultoree o pittoriche
ma anche musicali testuali e di ogni genere che tocchila sensibilita visiva e teoretica del
soggetto —, fino a quel kévtpov che Plotino indica come culmine estatico, momento in
cui il soggetto si unisce con il proprio oggetto, per dirla con Adorno, ovvero, per rispon-
dere con il pensatore di Licopoli, quell’istante in cui l'uomo si unisce all’Uno. Posta criti-
camente, la possibilita di questo confronto puo essere ammessa; resta da capire quali
punti possono essere di concordanza e quali, invece, diventano delle linee parallele. Su
queste certamente vi sono i punti di partenza dei due pensatori: una posizione prettamen-
te metafisica e platonica, per Plotino, volta ad un’indagine metafenomenica che, semmai,
dialetticamente e in maniera discensiva si volge oltre I’ipostasi dell’Anima. Una posizione
istantanea e immediata, che guarda intanto al fenomeno e cerca in esso il criterio di verita,
per cio che riguarda Adorno. Tuttavia, in merito all’estetica e al bello, come percezione
da un lato e come visione dall’altro, quindi “Bello” in senso neoplatonico, occorre fare
una precisazione per chiarire che estetica non é sinonimo di bellezza, come purtroppo

nel tempo e nell’uso comune del linguaggio quel lemma ¢é diventato.

La determinazione dell’estetica come dottrina del bello frutta cosi poco perché il carattere
formale del concetto di bellezza si allontana dal contenuto intero dell’estetico. Se ’estetica

non fosse che un catalogo magari sistematico di cio che in qualche modo viene chiamato bello,

2 Cfr. Radice (2002: tr. 16; II1 5; V 9).
3 Cfr. Desideri, Matteucci (2009).

* In merito alla traduzione e alle indicazioni sull’organizzazione del testo si veda la nota introduttiva dei
curatori. Cfr. Desideri, Matteucci (2009: XXXI-XXXIV).



152 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

non se ne trarrebbe alcuna idea sulla vita interna al concetto di bello. All’interno di ci6 a cui
mira la riflessione estetica esso rappresenta solo un momentos.

Invece € proprio del carattere formale che qui mi voglio occupare, di quel carattere,
cioé, che essendo originario, permette a cio con cui viene in relazione, di parteciparvi,
di “assumerne” una forma, di “essere in relazione a lui e non per se stesso”. Elevando tale
concetto, in maniera direttamente proporzionale potremo fare altrettanto con quello
di estetica, ovvero di una conoscenza che da immediata puo divenire mediata. Altrimenti,
come intende Adorno, il concetto di bello ne rappresentera soltanto una parte. Il valore
del Bello in sé, quindi, secondo i due pensatori qui presi in esame, come raggiungimen-
to di un termine, di un risultato, € la meta di un percorso speculativo, a prescindere dal
metodo seguito per il raggiungimento di quel risultato. Il bello, come anche il brutto®,
gravitano nell’universo dei ragionamenti, i quali fungono da indispensabile 6pyavov per
la comprensione del loro oggetto. Cio riguarda, anche, la percezione estetica che afferisce
al sentimento o agli stati d’animo, soprattutto se guardiamo alla relazione tra soggetto -
che guarda - e oggetto — che e guardato e, a volte, anche visto’.

Guardare e vedere

Come luogo in cui il Bello risiede Plotino indica, ex abrupto, determinati sensi: la vista
«soprattutto» e poi anche I'udito, spostando subito oltre la sensazione per trovarne l’es-
senza: «Se ci si eleva al di sopra delle sensazioni si incontra la bellezza delle attivita, delle
azioni, delle disposizioni, delle scienze e delle virtl. Se poi ancora prima di cio si trovi
qualcos’altro, non manchera di rivelarsi»®. Sorge una prima questione: la vista o ['udito,
sono il luogo in cui ¢ il Bello o, piuttosto, essi sono quel mezzo che ci permette di vederlo
(6pdw) per conoscerlo (0i8a)? Se subito dopo Plotino guarda al metodo che gli consente
di andare oltre, di essere pitl avanti (;pdetut), comprendiamo che, in un ambito dialettico
prettamente platonico, proprio quella € la via che per lui porta al Bello, consistente in un
superamento del “senso” estetico, della percezione mediante la vista o I’'udito, e protesa
a un principio ulteriore che e «al di la delle sensazioni» appunto.

Si potrebbe gia prospettare una prima argomentazione proveniente dal lessico ador-
niano: quella che fa riferimento alla “situazione”, all’ hic et nunc. Il senso estetico riguarda
soltanto cio che é bello, cio che “piace” o, piuttosto, va riferito a cio che si vede e trasposto
a cio che non si vede? Si tratta, a mio parere, di tornare forse a quelle categorie aristoteli-
che che spiegano cosa sono i sensi e, a partire da questi, tracciarne il campo di indagine
e utilizzare gli stessi sensi come via, come metodo. Leggendo in filigrana, le posizioni

5 Desideri, Matteucci (2009: tr. 69).

6 Cfr. Desideri, Matteucci (2009: 62-83).
7 Cfr. Pedio (1989).

8 Radice (2002: tr.16, 1, 1).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 153

di Adorno in fatto di estetica mi sembrerebbero ondivaghe tra una metafisica classica
e una che potremmo chiamare proprio della situazione, del momento, dell’immanenza.
Mi rendo conto non della contraddizione in termini ma dell’ossimoro speculativo che ho
appena utilizzato. Provo a spiegare partendo proprio da cio che Aristotele intende per
metafisica e, in particolare, per “sostanza”; lo faccio — per rimanere in tema di estetica
e di visione - “guardando” il celeberrimo affresco di Raffaello nella stanza della Signatura
in Vaticano: la Scuola di Atene. Al centro della raffigurazione si vedono Platone e Aristo-
tele che discutono; il primo con la mano alzata e il dito indice che punta in alto, verso
quell’idea del Bene che comporta uno spostamento dialettico ascensionale e discensio-
nale, se si vuole partire dal mondo sensibile e andare verso le vere forme, le idee appun-
to, e viceversa, se dal valore ed essenza di queste ultime si raggiunge il mondo sensibile
consapevoli che la verita consiste nel mondo di lasst. Procedimento che, come sappiamo,
vediamo sintetizzato nel “mito della caverna™. Aristotele & con la mano in posizione fron-
tale e orizzontale, quasi ad indicare una “situazione fattuale”, lungi tuttavia dal negare
il mondo sovrasensibile ma volto a predicare che della visione si deve fare analisi secondo
determinati principi che la costituiscono. Sono assai note quindi le sue sintetiche defini-
zioni della “filosofia prima”, la quale indaga le cause e i principi primi e supremi, ’essere
in quanto essere, la sostanza, Dio e la sostanza sovrasensibile. La ricerca della sostanza,
come cio che rende una cosa cio che essa e, che non si predica di altro ma cio che si predi-
ca fariferimento ad essa;" questo risulta essere 'oggetto vero di una visione - prima facie
- filtrata dal carattere estetico e non piu dal suo senso.
La questione posta da Plotino, relativa alla relazione che vi é tra le cose sensibili
e il Bello in sé, ovvero sulla causa che rende le cose belle e perché sia proprio ’Anima,
come terza ipostasi, 'elemento simbolico che unisce le cose con il Bello, o meglio, perché
proprio ’Anima sia lo strumento affine alla conoscenza del Bello e alla sua visione da
parte delle cose sensibili®?, ottiene una risposta proprio relativamente alla questione della
visione della sostanza. Si tratta cioé di comprendere la distinzione tra “essere per sé” ed
“essere per altro”. In mezzo, simbolicamente, sta la terza ipostasi. «Il fatto & - spiega Ploti-
no - che alcune realta, per esempio quelle corporee, non sono belle per effetto dei loro
sostrati, ma per partecipazione; altre invece, come la natura della virtl, sono belle in
sé»8. C’e quindi un essere per sé, che identifichiamo nello Umokeipevov, in quel sostrato
ciog, che ha una sua propria essenza e che € per se stesso'*. Le realta corporee pertanto,
partecipano “di” un sostrato che fa si che esse siano pitt 0 meno belle o che non lo siano
affatto, «perché un conto & I'essere del corpo, un conto quello della bellezza»*. Plotino

 Cfr. Gabrieli (1997: VII 514a-517a).

10 Cfr. Berti (2017: tr. A 1-2; 3,983a24-34; a 1; T 1-2; E 1, 1026b10-30; Z 1-6).
11 Cfr. Berti (2017: Z 3, 1028b33-1029a5).

12 Cfr. Radice (2002: tr.16, 1,9-12).

13 Radice (2002: tr. 16, 1,9-12).

1 Cfr. Berti (2017: tr. Z 3, 1028b35 ss).

15 Radice (2002: tr. 16, 1, 15).



154 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetia /

cerca proprio l’oggetto di attrazione del contemplante, quello vero, quello che mette in

contatto il contemplante con il contemplato e si chiede quale sia la sua natura, un passag-
gio fondamentale che evidenzia la natura della metafisica neoplatonica volta all’ascesi

verso il Vero e il Bello. Lessenza delle cose belle, quella che, per dirla in termini aristote-
lici, fa si che le cose abbiano del Bello - il complemento partitivo € voluto - rispetto a cio

che ¢ Bello, trova il suo fondamento ultimo nella natura dell’Uno, nell’unita rispetto alla

molteplicita.

Il termine di paragone di Plotino, infatti, € la complessita rispetto alla semplicita,
laddove quella, per assumere la bellezza, deve possedere determinati canoni, quelli
dell’armonia e della proporzione, tipici della classicita antica. Un’opera d’arte, per inten-
derci, per essere definita bella doveva rispettare i parametri dell’armonia tra le sue parti.
Il concetto di ordine ¢ alla base di questa posizione, imprescindibile per un greco anti-
co. La speculazione di Plotino va naturalmente oltre, affermando che per le “vere” cose
belle, come ad esempio I’essenza della virtl, o per 'autenticita della bellezza dell’Anima,
il concetto di armonia e proporzione non puo essere “adeguato”. La bellezza dei corpi,
di un’opera d’arte, di un brano musicale, di un paesaggio di campagna... La bellezza
fenomenica insomma, acquisisce diritto di cittadinanza se viene riconosciuta da cio che le
e affine, dall’Anima, che vede le cose e si “ricorda” della sua essenza e del fatto che deter-
minate realta somigliano per partecipazione a quelle sovrasensibili. Credo che i termini
cruciali utilizzati in questo frangente da Plotino siano proprio pop@rj e €idog, “forma”.
Una forma come figura esteriore e una come idea, matrice propria, essenza. La realta
sensibile, sebbene tendente al Bello, non vi partecipa se non viene plasmata dall’essenza
del Bello; se non vi partecipa non ne assume la bellezza. Tale partecipazione € una dispo-
sizione ad adeguarsi alla forma superiore, che viene data dal percorso dialettico ascensi-
vo che ha come meta I’idea del Bello, la Bellezza in sé. Cio che vediamo, insomma, per
Plotino ¢ bello se ha un grado di partecipazione di quella forma superiore che ne & essenza
divina. Cio che non rientra in questo tipo di partecipazione rimane fuori dalla ragione,
anche questa divina. In tal caso, la lontananza dal Bello, la mancanza di disposizione ad
assumere la forma, fa venir fuori la bruttezza.

Dal tardoantico al moderno. Due postille

In una visione complessiva della storia della filosofia, mi giova soffermarmi su due
pensatori che aiutano nell’approfondimento della ricerca della visione del Bello in
sé e nell’istanza della necessita di acquisire un metodo per potere apprezzare il valore
della bellezza, mediante I’intellezione e i sensi. Il primo, Proclo, segue e irrobustisce
la speculazione di Plotino e quindi di Platone; il secondo, David Hume, si colloca, in eta
moderna, nell’ambito di una filosofia che predilige il valore dell’¢uneipia, quindi diame-
tralmente opposta ad una metafisica della sostanza e della contemplazione. In questa
proposta di lettura, rispetto ad Adorno, queste due prospettive di pensiero manifestano
un significativo valore sia per la tensione e la “nostalgia” metafisica espressa come defi-



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 155

cienza del suo tempo e che i cela tra le fitte righe della Teoria estetica, sia per lo squarcio
che Hume - e 'empirismo tutto — apre nella storia delle idee, influenzando giocoforza in
campo estetico stili, gusti e modi di percepire la realta circostante il soggetto che la pensa
e la indaga. A proposito del termine aicOn0o1g insomma, in Proclo e Hume possiamo
incontrare la polisemia che ho indicato nell’Introduzione, dalla quale, secondo una mia
interpretazione, Adorno non ¢ immune.

Commentando il Fedro e il Filebo, Proclo fa sua I’analisi platonica in merito al Bene,
intercambiabile con la sapienza e la bellezza. Sebbene il registro speculativo utilizzato
da Proclo al riguardo sia rivolto alla struttura ontologica degli déi, esso puo essere acco-
stato in qualche modo all’assunto ens, verum, bonum et pulchrum convertuntur in unum
che dalla scolastica e riferito ai trascendentali quali attributi divini mentre per Proclo,
appunto, indica la struttura dell’essere divino®. Questi, infatti, parla proprio del Bene,
della sapienza e della bellezza come essenza del divino, degli dei, che sono tali perché
consistono in questi tre principi, dei quali partecipa il mondo sensibile; nessun ente, infat-
ti, € buono se non partecipa e non é causato dalla bonta divina”.

Una modalita per questa partecipazione, che Proclo inquadra nell’atto del “rivol-
gersi” (¢motpépopat) degli enti verso la bonta degli déi'®, e che potrebbe avvicinare
la posizione di Plotino riferita poco sopra, € quella che intende la partecipazione come
discesa (e dialetticamente risalita) dal (al) Bene.” Nella sua interpretazione di Platone,
Proclo presenta «i tre caratteri in assoluto pit importanti della natura del Bene, quel-
lo di “desiderabile”, quello di “adeguato”, quello di perfetto» e aggiunge che «Bisogna
infatti ad un tempo che esso - il Bene - faccia volgere verso se stesso tutte le cose, che le
colmi e che sotto nessun aspetto la sovrabbondanza venga a mancare né diminuisca».>®
Bene inteso, anche, come Bello. Il “far volgere” viene ad essere corollario del “deside-
rabile” e dell’“adeguato” che, sommati, danno la perfezione. Se questa e propria degli
dei, e di questi parla Proclo, mediante gli altri due elementi si apre I’accesso alla divinita,
a quella partecipazione alla “forma” di cui tratta Plotino.

16 Secondo un’ermeneutica platonica, per Proclo I'Uno-Bene, assunto come il Principio primo di tutte le
cose, trascende anche alla Bellezza in sé intesa come forma e la verita stessa. Nella visione henologica procliana,
"Uno-Bene trascende tutti gli déi, i quali ricevono i loro caratteri divini da esso e li dispensano a tutti gli altri enti,
facendoli partecipare della loro bonta. La loro stessa immutabilita, la loro unita e la loro verita, derivano e vengo-
no trascese dalla Bonta. Cfr. Abbate (2019: tr. I 17, 81, 14-21). In part. cfr. Abbate (2019: tr. 117, 81, 28-82, 2:
«Pertanto tutto cio che viene mostrato risulta dipendere da queste tre cognizioni comuni concernenti la realta
divina: la bonta, 'immutabilita e la verita».

17 Cfr. Abbate (2019: 118, 83, 4-9; 21-29; 84, 1-15).

18 Cfr. Abbate (2019: 118, 86, 26-87, 21).

19 Abbate (2019: 122, 101, 5-12): «Il bene [...] & fonte di conservazione e di esistenza per la totalita delle
cose, e [....] risulta sussistere in ogni ambito come entita assolutamente somma, [...] € atto a colmare le tutte realta
sottoposte, [...] preesiste in ogni livello del reale come analogo al Principio primissimo di tutti gli ordinamenti
divini. Infatti € in base al bene che tutti gli déi risultano uniti alla sola ed unica causa della totalita dell’universo
e gli dei hanno il loro essere principalmente in base ad esso: ed infatti non v’e per tutti gli enti cosa pil perfetta
né del bene né degli déi».

20 Abbate (2019: 122, 101, 15-19).



156 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

Mi sembra che in questi tre elementi si rispecchi cio che propriamente contraddistin-
gue la filosofia platonica, I’idea del movimento che conduce ad unita e la relazione tra
molteplice ed Uno. Non voglio allontanarmi dagli intenti di questo contributo ma riten-
go che nell’attrarre, nel “far volgere a sé”, e quindi nel guardare come ricercare, come
trasporre la propria esperienza nel visibile o come lettura dello stesso, come chiave per
una Oewpia estetica, non solo come visione ma anche e soprattutto come investigazione,
si possano trovare le tracce di una conclusione, abbozzata se vogliamo, che simbolica-
mente possa porre in dialogo pensatori che partono da “punti di vista” e da “visioni” in
modalita diverse, come quelli qui presi in esame.

11 “desiderabile” non ¢ il “desiderato”. Il primo indica un’azione che si compie conti-
nuamente, che costituisce non l'oggetto da raggiungere ma cio che fa si che gli altri lo
guardino per raggiungerlo, per partecipare della sua ineffabilita. Il “desiderato” indi-
ca piuttosto qualcosa che viene carpito, come finalita e conclusione di un movimento.
La visione invece, I’investigazione, se da un lato cercano e trovano un risultato, dall’al-
tro si nutrono e vivono di “desiderabile”, che le illumina e simbolicamente le connette
a se stesso. Il “desiderabile” non & insomma ’appetibile ma ci6 che «solleva tutte le realta
e le trasporta in alto verso gli dei in modo ineffabile con le proprie irradiazioni»*. In
tal modo la materia risulta «protesa», tendente a quel “desiderabile” che non e passivo,
ovvero non € un oggetto fermo che attira: se da un lato esso puo sembrare tale, dall’al-
tro si deve cercare una definizione che trasponga gli elementi della relazione simbolica
e consideri proprio il “desiderabile” come cio che conduce ’azione della visione e della
partecipazione. “Elevare” le realta principiate ¢ la struttura protologica del “desiderabile”,
perché «di tutti quanti gli enti <esso> € il centro, e intorno ad esso tutti gli enti e tutti
gli déi hanno ad un tempo le essenze, le potenze e le attivita. E la tensione verso di esso
ed il desiderio da parte degli enti sono inestinguibili. Infatti, pur essendo inconoscibile
e incoglibile, gli enti bramano questo Desiderabile»*. Siamo al punto di distacco di cui
abbiamo riferito di Plotino: nel momento in cui ci si eleva dalle sensazioni, si incontra
la vera bellezza.

Altro carattere simbolico su cui riflette Proclo e I’“adeguato”, una dvvapuig che lega
la sovrabbondanza dell’unita a tutte le entita «fino alle ultime», senza nulla perdere della
propria qualita. Possiamo dire che é la realizzazione della processione che dalle ipostasi
plotiniane giunge sino al mondo sensibile. E un vero e proprio simbolo che congiunge
le realta ad un carattere che permane in se stesso ma che raggiunge le cose, “adeguando”
la propria potenza, facendo si che le realta si uniscano al “desiderabile”. Si tratta, insom-
ma, del vero e proprio nucleo centrale dell’elevazione, che € presente in tutte le cose per
via del suo procedere. Si passa quindi da un momento in cui la materia e protesa ad un
momento in cui riceve la generazione secondo una processione dal Bello. Permanere
in se stessi, essere “desiderabile”, non significa staticita ma indica un movimento che

21 Abbate (2019: 122, 102, 6-8).
22 Abbate (2019: 122, 102, 12-17).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 157

dal mantenimento della propria natura, si sposta ad una generazione che procede verso
le realta inferiori. Abbiamo quindi un “protendere” e un “procedere”, un doppio scatto
che, in chiave estetica, € indice della relazione soggetto-oggetto-soggetto, che coniuga
un impatto immediato con la serenita della riflessione e della speculazione. Non é un
caso che, a proposito della visione del bello e della sua generazione, Adorno denunci
proprio questa mancanza di mediazione nell’estetica del “secolo breve”, fatta di esperien-
ze concluse, di sentimentalismo e irrazionalita.

Il pensiero di Hume risulta un passaggio utile per evidenziare il contrasto con
il neoplatonismo e la modernita stessa, fondamentale dal punto di vista storico-critico,
che potrebbe gradualmente far confluire nelle conclusioni di Adorno. Nel saggio La rego-
la del gusto egli cerca «una regola mediante la quale possano venire accordati i vari senti-
menti degli uomini, o almeno una decisione che, quando venga espressa, confermi un
sentimento e ne condanni un altro»*. Hume pensa intanto ad una norma universale
ed evidenzia, prima che un giudizio di gusto, un “giudizio di metodo” che accordi tutti
su una determinata obiettivita data dall’evidenza empirica. Tuttavia — ed ecco un primo
contrasto con il neoplatonismo - se da un lato per il filosofo scozzese si cerca un’oggetti-
vita valida per tutti, questa appartiene non alla sostanza di un oggetto che colpisce i nostri
sensi, che noi “guardiamo”, ma ad un “accordo” di giudizio che faccia prevalere un senti-
mento specifico su un altro. Dall’altro pero - e siamo al tentativo di ricerca della sostan-
za — va sottolineata I’intensita della speculazione humiana volta a fissare un punto fermo
di osservazione, che incontrovertibilmente generi il giudizio di gusto, condiviso da tutti.
Nel campo dell’empirismo sappiamo bene che ci6 non puo avvenire a livello di sostra-
to ontologico, semplicemente per la suddetta distinzione tra il “guardare” e il “vedere”,
per quella differenza tra relativo-opinabile e assoluto-oggettivo. Verrebbe anche inficia-
to il criterio del “giudizio di verita”. Se ¢ vero come ¢ vero che quest’ultimo si fonda sul
principio di non contraddizione, proprio di una logica formale, nella speculazione empi-
rica, relativa all’osservazione dei fenomeni e non delle cose in sé, la verita puo essere tale
da un punto di vista prettamente logico, ovvero secondo un adeguamento dell’intelletto
alla realta (che descrive cio che vede); ma dal punto di vista ontologico viene meno ’ap-
prendimento del verum da parte dell’intelletto rispetto all’ente. Hume infatti afferma che
i sentimenti sono reali e sono tutti giusti, ma cid non puo valere per le determinazioni
dell’intelletto, le quali si riferiscono a cio che sta al di la di cio che si guarda. Cio che del
sentimento risulta giusto € I’'unita di misura - relativa — del rapporto che vi & tra'oggetto
e gli organi che lo percepiscono. Ma, dice Hume, «la bellezza non € una qualita delle cose
stesse: essa esiste soltanto nella mente che la contempla, ed ogni mente percepisce una
diversa bellezza»**. Un’affermazione del genere elide la visione estatica dell’Uno proposta
da Plotino e annulla il processo procliano che va dal “desiderabile”, all’“adeguato”, fino
al “perfetto”, in una prospettiva in cui proprio quest’ultimo attributo appare inesistente

2 Preti (1971: tr. 636-658, in part. 639).
2% Preti (1971: tr. 639; cfr. 643).



158 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

per un empirista di tal sorta. La Bellezza, piuttosto, € delle cose in sé; non e soltanto nella
mente che la contempla, secondo la visione platonica.

Anche la tesi estetica di Adorno puo prendere le distanze dalla posizione humiana,
perché, come si legge pit avanti in questo articolo, non sono la mercificazione e I’'indu-
strializzazione della cultura (per Hume il cambiamento delle mode e il volgere dell’e-
sperienza) a mostrarci ’essenza del bello e della cosa in sé; anzi, I’analisi di Hume da un
lato € propedeutica al cambiamento culturale e quindi al volgere della storia delle idee
che si evince in quella industrializzazione posta in evidenza da Adorno; dall’altro, con
la proposta e la necessita di fissare una “regola del gusto”, si presenterebbe contigua alla
critica di Adorno sulla mancanza di una visione metafisica dell’estetica. Vi &€ comunque,
in entrambi i pensatori, il bisogno di fondare un ragionamento senza contraddizioni;
tuttavia, per il filosofo tedesco la necessita & data dal ritrovare - sebbene con modalita
rivedute — una sostanza situata oltre il ginepro dell’industrializzazione e delle sensazioni
immediate; per quello scozzese dal fissare un metodo valevole per tutti, una “regola del
gusto”. Quest’ultima, per Hume, non puo provenire dall’astrazione a priori del pensiero,
che indaga sulle essenze e sulle relazioni di idee eterne e immutabili le quali hanno per lui
un unico fondamento: «l’esperienza; e non sono altro che osservazioni generali relative
a cio che si e trovato piacevole in tutti i paesi e in tutte le epoche»*. Ma se consideriamo
le essenze delle cose e le loro relazioni, se guardiamo alle idee come forme eterne, immu-
tabili, per se stesse e non per altro, quindi tali per essenza, esse vanno colte proprio con
P’assoluta astrazione dell’intelletto di contro all’esperienza sensoriale che rilancia il relati-
vismo doxastico. Una “regola del gusto” puo avere una valenza relativa quindi, perché cio
che per Hume ha fondamento nell’esperienza e ha la pretesa di elevarsi a regola universale,
ha piuttosto e di necessita un fondamento teoretico come postulato: «Se dunque né per
tutti tutte le cose sono allo stesso modo insieme e sempre, né per ciascuno in privato
€ ciascuna cosa, allora é chiaro che le cose sono esse da se stesse in possesso di una qual-
che stabile essenza, non relative a noi né da noi tratte in su e in git per 'immagine che
ne abbiamo, ma in se stesse in relazione alla loro essenza in possesso di un loro proprio
modo di essere gia predisposte»*°.

Di contro alla difficolta e alla superiore richiesta di attenzione per discernere le
relazioni che vi sono tra le forme e i sentimenti, fondate sempre sull’esperienza e giudi-
cate “oscure”, Hume propone una via alternativa di analisi, basata sulla «durevole
ammirazione» che permane nonostante i cambiamenti delle mode e delle abitudini,
nonché degli errori e della stessa ignoranza®. Da dove proviene la “durevole ammira-
zione”? Se questa ¢ soggettiva essa vale soltanto ogni qual volta si guarda 'opera, come
se questa fosse sospesa e prendesse vita quando viene percepita dai sensi. Se invece
¢ oggettiva, ma non mi sembra tale il riferimento di Hume relativamente ai sentimenti,

% Preti (1971: tr. 640).
26 Cfr. Aronadio (2018: tr. 386d-386e).
27 Preti (1971: tr. 642).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 159

essa appartiene al Bello in sé, che € stabilmente nella condizione di essere ammirato. Si

tratta di rispondere alla domanda se un dipinto del Caravaggio, un’aria di Bach, un pano-
rama dolomitico e qualsiasi altra cosa noi percepiamo con i sensi, siano belli e suscitino

ammirazione “soltanto” quando vengono visti o se siano sempre nello stato di bellezza,
anche se nessuno li veda. Quest’ultimo aspetto € cid che manca all’arte in generale secon-
do Adorno: un fondamento ontologico in sé per sé, ed & quello che Hume a mio parere

cerca nella “durevole ammirazione”, tutto sommato relativa, che verra ad essere il perno

attorno al quale ruota la sua “regola del gusto”. In una speculazione metafisica, invece,
la “durevole ammirazione” é tale se & data dal movimento del pensiero, che si soffer-
ma e si riconosce, come dice Plotino a proposito dell’Anima, affine al proprio oggetto

di pensiero, “desiderabile”, ovvero capace di generare sempre I’azione speculativa. Possia-
mo considerarla “simbolica”, appartenente sia al Bello in sé sia al pensiero stesso, che se ne

serve per cercarlo e conoscerlo; ma queste sono disprezzate e assurde «teorie di astratta

filosofia»*%. E tuttavia dichiaratamente il campo empirico quello percorso dal pensatore

scozzese, che vede nella “durevole ammirazione” uno strumento al servizio di chi guarda

e non una caratteristica ontologica dell’'oggetto guardato.

«Una causa evidente per cui molti non possono sentire il sentimento del giusto della
bellezza ¢ la mancanza di quella “squisitezza” dell’immaginazione che € necessaria per
poter essere sensibili a queste che sono le emozioni piu raffinate»*. Nell’uso linguisti-
co siamo abituati a utilizzare il sostantivo “squisitezza”, come anche il relativo attributo

“squisito”, relativamente a qualcosa di buono e di bello. Hume invece lo utilizza nel suo
significato originario, prettamente analitico; il lemma latino da cui deriva, exquiro, signi-

» o« » o« » o« » o«

fica propriamente “investigare”, “cercare di scoprire”, “esaminare”, “esplorare”, “veri-
ficare”, “informarsi”, “giudicare”... . La mancanza di squisitezza per Hume € la causa
della mancanza diraffinatezza dell’immaginazione, perché quest’ultima non riesce a fare
le necessarie distinzioni e le dovute analisi del proprio oggetto. Manca effettivamente
la “percezione” raffinata che porta alla perfezione della conoscenza empirica; come quan-
do ad esempio si distingue un artigiano perfezionista da uno rozzo, i quali producono in
maniera diversa il loro oggetto: I'uno & dotato di squisitezza, I’altro no. Non ¢ soltanto
una questione di metodo ma anche di conoscenza e visione. Secondo Hume manca lo
strumento per conoscere, per riconoscere e identificare come “desiderabile”, direi nell’ac-
cezione di Proclo, il Bello in sé, il quale, ammesso che ci sia, non e giudicabile dal senti-
mento. Con una semantica diversa e contraria a quella spiegata da Proclo, Hume utilizza
“desiderabile” come attributo della squisitezza, forse piti come “desiderato”, considerata
come una qualita essenziale dello spirito - inteso come 'uomo che pensa - e del senti-
mento, «perché e la fonte di tutte le gioie pit raffinate e piti innocenti di cui 'umana
natura sia capace» e che permette quindi di giudicare®. Identificare la squisitezza, quindi,

28 Preti (1971: tr. 652); cfr. Preti (1971: tr. 657-658).
2 Preti (1971: tr. 644).

30 Cfr. Preti (1971: tr. 646).

31 Preti (1971: tr. 646).



160 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetia /

significa per ’empirista Hume, fondarsi su un certo consensus omnium per potere espri-
mere opinioni basate sull’esperienza; vale il giudizio di tutti o della maggior parte degli
uomini, che guardano all’esperienza per distinguere i diversi generi di bellezza: «Soltan-
to un forte buon senso, unito ad un sentimento squisito accresciuto dalla pratica, perfe-
zionato dall’abitudine ai confronti e liberato da tutti i pregiudizi, puo conferire ai critici
questa preziosa qualita; e la sentenza concorde di questi, ovunque si trovino, € la vera
regola del gusto e della bellezza»*. Fa problema, a mio giudizio e secondo la visione
che ho posto in evidenza nell’Introduzione, a chi attribuire 'aggettivo “critico™ se ad un
movimento di pensiero prettamente teoretico — utilizzato da Plotino e Proclo e ricercato
in tal senso da Adorno -, o ad una pragmatica capacita (poietica) di vedere e distinguere
con i sensi, empiricamente, la bellezza degli oggetti. Per Adorno la squisitezza scompare
in quella mercificazione culturale che non soltanto annebbia la capacita soggettiva della
ricerca ma cela sotto una coltre pesante la bellezza distintiva di ogni cosa. In ogni caso,
per entrambi, viene meno cio che dirime tra complessita (molteplice e anche empirica)
e semplicita (propria dell’unita e quinti relativa alla sostanza).

L’imitazione come scoperta eziologica contro I'appiattimento culturale

Adorno afferma che «!’arte ¢ il rifugio del comportamento mimetico. In essa
il soggetto (...) si rapporta al proprio altro, da esso separato e tuttavia non completa-
mente separato. La rinuncia dell’arte alle pratiche magiche, implica partecipazione alla
razionalita»®. Mi sembra che egli indichi ’imitazione come “luogo naturale” dell’arte;
ma ¢ su quell’avversativa, “tuttavia” che vorrei guardare in riferimento alla relazione tra
soggetto e oggetto, per poi tornare all’imitazione. Intanto chi o che cos’¢ il “proprio
altro”? Soltanto 'oggetto da imitare o anche e wheiotov, per dirla con Plotino, quello da
conoscere, mediante]’investigazione speculativa e metafisica? L’argomento su cui riflette
Adorno ¢ contestuale al momento storico in cui scrive e i riferimenti nelle pagine della
Teoria estetica lo dimostrano; egli indica una trasformazione che si € avuta nell’elabora-
zione del concetto di estetica, del quale il bello € solo una parte.
L’industrializzazione e la mercificazione di ogni tipo di arte, hanno certamente
e fortemente limitato il suo scopo principale ovvero la sua stessa liberta di espressio-
ne, di riproduzione, di indagine, al punto che i suoi oggetti propri come prodotti di arti
“poietiche”, nonché i soggetti che li guardano, sono tutti omologati, classificati come somi-
gliantisi tra di loro e sottomessi al potere del capitale. In questa analisi dell’arte e del
bello - fuori di sé, ovvero fruito dall’'uomo - Adorno, insieme a Horkheimer, ¢ lapida-
rio; riferendosi all’innovativa forma di arte cinematografica, alla radio e alla musica che
passa attraverso le onde di quest’ultima, ne definisce gli esiti come affari ideologici atti

32 Preti (1971: tr. 651).
3 Desideri, Matteucci (2009: tr. 72); corsivo mio.



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche

alegittimare «le porcherie che producono deliberatamente. Si autodefiniscono industrie,
e rendendo note le cifre dei redditi dei loro direttori generali soffocano ogni dubbio possi-
bile circa la necessita sociale dei loro prodotti»**. In altre parole, non vi & pitt una rela-
zione simbolica tra l’'oggetto estetico, che diventa prodotto industriale, e il soggetto che
guarda, che si rivede, che vuole conoscerne I'essenza. E questo un richiamo precipuo del
filosofare, con riferimento all’appello al dubbio, anima della speculazione e suo inizio®;
ma non semplicemente in quanto condizione di domanda per conoscere, quanto piut-
tosto, in questo caso, come appello al duplum, al doppio, che proviene proprio dall’al-
ternanza che si pone Adorno nel guardare all’industrializzazione della cultura e, con
questa, dell’arte. Da un lato quindi l'oggetto e dall’altro il soggetto: una doppiezza che
non registra pitt una posizione mediana di incontro, un “movimento” che genera pensiero
come esito del mutamento mentale, un’alternativa simbolica che possa sublimare nella
conoscenza la ricerca del soggetto che entra nell’oggetto e viceversa. «Prima philosophia
e dualismo vanno insieme» sostiene Adorno?*, indicando il concetto antico di metafisica
in un luogo speculativo che fronteggia appunto concetti e categorie e giudicando negativa

- come negazione della relazione - la dialettica dei principi e delle idee. Un dualismo che
mette a confronto I’ontico specifico con 'ontologico e che¥, tradotto nell’ambito della
filosofia estetica, assumerebbe un carattere che pone in relazione la flessione tra 'oggetto
specifico della visione sensibile e I’elaborazione di dati trascendenti che condurrebbe-
ro ad una soluzione afferente all’essere in sé di quell’oggetto®. Un’operazione dialettica
appunto, che viene assunta dal soggetto che guarda, pensa, vede, conosce.

In verita il riconoscimento di movimento di mediazione soggettiva implica la critica alla
concezione di uno sguardo che penetra fino al puro in sé, concezione che, dimenticata, sta
agguattata dietro tale volgarita. (...). Ma proprio il muro che circonda il soggetto getta su tutto
quel che evoca 'ombra della cosalita, che poi una filosofia soggettiva combatte impotente-
mente. Qualunque elemento di esperienza la parola essere porti con sé, & esprimibile solo in
configurazioni di essente, non tramite un’allergia contro di esso; altrimenti il contenuto della

filosofia diventa il misero risultato di un processo di sottrazione, non diversamente un tempo

3 Solmi (2010: tr. 127); corsivo mio.

% Tlriferimento di Adorno ¢ essenzialmente alla distinzione che c’é tra pensiero e pensato, anche se ci
si riferisce all’Essere; egli insiste sulla contrapposizione di soggetto e oggetto e sulla loro conseguente iden-
tificazione nel rapporto teoretico, arrivando ad affermare che né il soggetto né I'oggetto sono totalmente tali
e lasciando intendere che nella relazione che li trascende I'uno € partecipato dall’altro. Cfr. Desideri, Matteucci
(2009: tr. 156-157).

36 Desideri, Matteucci (2009: tr. 124).

3 1l crinale tra Hume e Adorno mi sembra intercettabile in questa distinzione tra ontico e ontologico. Non
e nelle corde della filosofia del primo guardare all’aspetto teoreticamente ontologico dell’estetica per stabilirne
una regola del gusto; piuttosto ¢ la sua visione dell’ontico a disciplinarla, secondo un’opinabile per quanto da lui
auspicata assoluta squisitezza. Adorno invece, sebbene “si muova” a partire dall'immanenza, tenterebbe il passag-
gio da tale immanenza ad una trascendenza ormai vanificata proprio dall’eco empiristica. La ricerca dell’Essere
nell’industrializzazione della cultura ne costituisce una prova.

38 Cfr. Berti (2017: tr. B 3, 998b23-33); Medda (2016: tr. 117, 92b14-15).



162 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

dalla certezza cartesiana del soggetto, la sostanza pensante. Non si puo guardare oltre. Cio che
sarebbe al di la appare soltanto nei materiali e nelle categorie all’interno®.

Viene quindi indicata la possibilita — come potenza - di vedere ’essenza delle cose,
diinquadrarle come esse si mostrano e trovare nel fenomeno (esistente) cio che esse sono.
Occorre cogliere uno status di conoscenza che non oggettivizzi assolutamente ma che
relativamente all’oggetto “adegui” la conoscenza soggettiva rispetto a cio che il sogget-
to vede. E lesistente stesso, a parere di Adorno, che costringe la filosofia, come visione,
a riconsiderarlo immediatamente, mostrandosi quasi esso stesso come suo proprio
concetto teoretico*’. Come del resto indica Hume: la visione &€ immediata, e si valuta quel-
lo che si vede; ma Adorno sposta il baricentro della ricerca nel tentativo di oltrepassare
I'immediatezza e inserirsi in quella sintonia con I’Essere dell’esistente. Nel quadro gene-
rale della relazione concetto-essenza-esistente (ontico), Adorno indica la «non identita»
dell’essenza con «il concetto di cio che viene posto per la prima volta dal soggetto»+;
la prima, piuttosto, precede il secondo, gli & ulteriormente anteriore perché afferisce
all’ontologico, mentre I’elemento ontico ne € un aspetto, un ambito o, se vogliamo, una
manifestazione determinata secondo categorie analitiche tali da permettere il percorso
dialettico fino all’essenza; oppure indeterminata, immediatamente visualizzata e quindi
da decifrare e analizzare. Nel caso della funzione dell’arte e dell’epifania del bello, quella
assumerebbe per Adorno un “nuovo” ruolo sotto la lente di una metafisica che guarda
alla “cosa” cogliendone il sostrato immediatamente; essa si presta ad una gnoseologia
fondata sull’espressione e non sul vago soggettivismo omologato dall’industrializzazione
artistica e culturale.

Il fatto che Adorno veda nell’arte una struttura di razionalita che anche nell’imitazio-
ne cerca qualcosa di vero e vuole sintonizzarsi nel giudizio di verita, fuori dalla «razionali-
ta del dominio» dell’industria culturale**, ritengo sia collegato a questi processi teoretici.
L’industria culturale

si & sviluppata insieme al primato dell’effetto, della trovata, dell’exploit concreto e tangibile,
del particolare tecnico, sull’'opera nel suo insieme, che, un tempo, era la portatrice dell’idea
ed ¢ stata liquidata insieme con essa. (...). Il singolo effetto armonico aveva cancellato, nella
musica, la coscienza della totalita formale; il colore particolare - in pittura — la composizione
del quadro; la penetrazione psicologica I’'architettura del romanzo. A tutto questo I’industria

culturale pone fine, se cosi si puo dire, per totalita. Non conoscendo pil nient’altro che gli

3 Donolo (1970: tr. 125).

4 Cfr. Donolo (1970: tr. 124).

41 Donolo (1970: tr. 151).

42 Solmi (2010: tr. 127). Cfr. Ledesma (22; 2022: 28-73).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 163

effetti, essa spezza la loro insubordinazione e li sottomette alla formula che ha preso il posto
dell’opera. Essa foggia allo stesso modo il tutto e le parti®.

Adorno si dilunga sulla sottrazione di razionalita che I'appiattimento culturale dell’in-
dustria ha adoperato sulla fecondita del molteplice, che origina il movimento di pensie-
ro nell’osservazione e nell’elaborazione critica delle idee. La sineddoche utilizzata dal
pensatore tedesco indica chiaramente una totalita che fa scomparire le parti e i partico-
lari*4, segno e non simbolo, di una levigatura del pensiero e dell’osservazione, con relati-
vo trasferimento dell’entropia soggettiva e artistica, nella massificata omologazione che
elide ogni soggettivita, essenziale a livello estetico. Tanto ovvio quanto inutile sottoline-
are che il concetto di estasi plotiniano, per certi versi avvicinabile proprio alla mancanza
di razionalita nell’estetica teorizzata da Adorno, per il suo sublime livello di sovrarazio-
nalita risulta inversamente proporzionale al concetto estetico del ‘9oo che Adorno stesso
ci descrive con raffinatezza di pensiero nella sua complessita. Riferendosi alla cultura,
egli non indica il livello ma, appunto, il “livellamento” che in essa manifestano le crea-
zioni artistiche, alle quali associa il qualificativo «spirituali», denotandone l'origine in
una roinotg noetica piuttosto che pneumatica*, che traduciamo propriamente con téyv,
la quale indica esattamente una partecipazione intellettiva all’azione poietica del plasma-
re un oggetto, che nel nostro caso € 'opera d’arte. Riguardo a questa relazione deficitaria
tra il guardare e il vedere, evidenziata da Adorno, Plotino offre delle chiavi di lettura in
qualche modo coniugabili, a mio parere, con quanto ci dice Adorno. Il pensatore di Lico-
poli mette a confronto il bello che € nei corpi, trattandolo come mera immagine, e il Bello
in sé, ’Essere Bello o, meglio, I’Essere del Bello. Quello dei corpi ¢ transeunte e chi guar-
da deve piuttosto “fuggire” cio che immediatamente gli appare per correre verso «cio
di cui ¢ immagine» quel corpo bello*. Il tipo di fuga di cui parla Plotino € quella dell’a-
strazione, della risalita, dell’ascesi: «Basta solamente distaccarsi da tutto e non guardare
piu, ma, per cosi dire, con gli occhi ben serrati, riattivare quell’altra vista che tutti hanno,
ma che in pochi usano, e ricorrere ad essa»*. Chiaramente, quelli appena citati non sono
lemmi appartenenti al lessico di Adorno, ma il contenuto é riferibile a quanto Adorno
stesso ci dice a proposito della mancanza di produzione speculativa nell’ambito estetico.
«In pochi» cioé utilizzano «I’altra vista»; in pochi ormai si pongono domande in meri-
to a cio che vedono e sulla consistenza, sull’essenza dell’esistente. Se da un lato Plotino
parla di ascesi e di fuga, dall’altro Adorno pone ’accento sull’accezione critica dell'uomo

4 Solmi (2010: tr. 132).

“ «Anessuno € piti concesso di dimenticarsi e di perdersi nell’oggetto della rappresentazione. La perfetta
somiglianza é 'assoluta differenza. L’identita della specie esclude quella dei casi. Si potrebbe quasi dire che I'in-
dustria culturale ha perfidamente realizzato I'uomo come essere generico. Ciascuno si riduce a cio per cui puod
sostituire ogni altro: un esemplare fungibile della specie». Solmi (2010: tr. 156).

% «Illuogo in cui lo spirito artistico si eleva al di sopra del meramente esistente ¢ la rappresentazione che
non capitola davanti alla mera esistenza dei materiali e dei procedimenti». Desideri, Matteucci (2009: tr. 52).

4 Cfr. Radice (2002: tr. 16, 8, 5-8).

¥ Radice (2002: tr. 16, 8, 25-27).



164 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

del ‘900, capace soltanto di guardare e cogliere tutto alla medesima maniera. La filosofia
teoretica cioe, ha pieno diritto di cittadinanza nell’ambito della speculazione estetica.

Paradossalmente, le classificazioni culturali ingabbiano il bello e lo “neutralizza-
no”, lo oggettivizzano ai fini catalogativi eliminando ogni contrarietas, primo elemen-
to necessario per una speculazione che possa dirsi tale*®. In tal modo viene meno tutto,
scompare il travaglio kantiano che si sviluppa nell’estetica, nell’analitica e nella dialettica
trascendentali*’; non mi riferisco tanto agli esiti della “critica” kantiana nella sua specifi-
cita, quanto, insisto, al travaglio speculativo, al movimento logico, all’utilizzo della ragio-
ne come strumento nella realizzazione di un’opera che possa definirsi bella®. Se tutto
é bello lo stile proprio svanisce; se tutto & bello viene meno perfino ’armonia tra le parti,
tutte distinte tra di esse, il pili classico dei “canoni” che definiscono appunto la bellezza.
«L’idea del bello (...) deve eliminare tutto cio che le & eterogeneo, che & convenzional-
mente posto, ogni traccia di reificazione. Anche per il bene del bello, non c’é pit qualcosa
dibello: perché nulla lo é piu»*. La razionalita dell’opera d’arte, infatti, svolge il compito
di organizzare in unita, di sussumere, di fare sintesi tra le parti che continuano ad avere
tra di loro una certa relazione simbolica, ad intra ma anche ad extra®. Lopera d’arte ciog,
ha una sua vita interiore e un rapporto esteriore con il mondo in cui € inserita, riprodu-
cendone le categorie; il problema sorge quando quell’opera ¢ aperta alla visione che non
puo coglierne ’essenza immediatamente ma deve riconoscerne e perseguirne le cause:
«Se uno subisce il fascino di qualcosa e ne ¢ affine, certo ha familiarita anche con le sue
immagini. Se, pero, annulla la causa di tale attrazione, non riuscira a rintracciare i carat-
teri e i motivi di un tale sentimento»®. La “conoscenza per cause”, il riconoscimento delle
forme, fanno quindi da sostrato alle affinita “erotiche” e di sentimento. Queste ultime
vanno pertanto “governate” razionalmente, un principio cui lo stesso Adorno aderisce
nell’affermare la sovranita dell’Essere sull’esistente e sulle realta ontiche che si riscontra-
no nelle opere d’arte. Se da un lato I’arte esprime un sentimento, dall’altro essa é orga-
nizzata, lo esprime logicamente secondo criteri razionali ordinati:

La razionalita ¢ all’interno dell’opera d’arte il momento che istituisce I’unita, che organizza,
non senza relazione con quella che domina all’esterno, di cui pero non riproduce ’ordine
categoriale; i tratti dell’opera d’arte, irrazionali secondo il metro di quest’ultima, non sono
sintomo di uno spirito irrazionalistico, neanche sempre di una disposizione d’animo irrazio-

nalistica propria dell’osservatore; la disposizione d’animo, di solito produce piuttosto opere

4 Cfr. Donolo (1970: tr. 129).

# Premesso che il termine “trascendentale” in Kant si riferisce a ogni conoscenza che si occupa del nostro
modo di conoscere gli oggetti (cfr. Gentile, Radice: [2005]), il riferimento al filosofo di K6nigsberg € voluto per
indicare, in modo traslato, una configurazione di pensiero critico che imposta la sua ricerca metodologica con
riferimento alla differenza, nella conoscenza, tra il piano sensibile e quello noetico.

50 Cfr. Solmi (2010: tr. 138).

51 Desideri, Matteucci (2009: tr. 72).

52 Cfr. Radice (2002: tr. 16, 3-4).

53 Radice (2002: tr. III 5, 1, 25-28).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 165

d’arte a sé congeneri, in qualche senso razionalistiche. Anzi, la sua désinvolture, la dispensa dai
precettilogici che entrano come ombre nel suo ambito. (...). Le opere d’arte non rimuovono;
mediante I’espressione fanno giungere a coscienza attuale cio che € non coeso e sfuggente

senza di per sé “razionalizzarlo™*,

dove “senza razionalizzarlo” non contraddice quanto detto poco prima ma indica
la spontaneita e disinvoltura espressiva dell’arte, che rimane dentro i parametri della
logica cognitiva.

Entrare nel Bello

Se proviamo ad utilizzare le chiavi di lettura di Proclo, il “desiderabile”, ’“adeguato”
e il “perfetto” non possono trovare spazio fra le osservazioni sull’estetica riferita da
Adorno, non tanto perché superate quanto piuttosto perché non pensate; potrebbero
pero trovare cittadinanza nel suo modus cogitandi: «Una cosa é palesare artisticamente,
formare e quindi rendere in un certo senso razionale 'irrazionale - Iirrazionalita
dell’ordine come della psiche -, un’altra predicare ’irrazionalita, come suole accadere
quasi sempre con il razionalismo dei mezzi estetici in base a nessi di superficie
grossolanamente commensurabili»*. Davanti ad un’opera d’arte non siamo dinanzi
a qualcosa di appetibile — non desiderata ma desiderabile -, piuttosto al cospetto di qual-
cosa che si fa guardare perché ci si manifesta di fronte, ci si palesa perché si fa conoscere
con determinati criteri che elevano la conoscenza del soggetto al di sopra del livellamento
culturale, una superficie appena rassettata, senza criterio, «grossolanamente commensu-
rabile» appunto. Mediante i criteri razionali, invece, essa viene formata, plasmata, assu-
me un’idea che & un legame tra le parti; si “adegua” ad una certa razionalita che é costitu-
tiva nell’essenza dell’opera d’arte che palesa il bello. Se la perfezione di cui parla Proclo,
come terzo elemento risultante dall’unione del “desiderabile” con I’“adeguato”, & propria
del divino, e non ritengo sia questo il caso della visione del bello di Adorno, la funzione
della razionalita come strumento per pensare il bello e, di conseguenza, generarlo nell’o-
pera d’arte, puo essere calibrata con quegli elementi indicati dal Licio.

L’alternanza, ancora, € proprio quella tra razionale e irrazionale, un crogiolo nel quale
l’arte trova la sua sintesi. Il momento irrazionale, indicato da Adorno nella magia, viene
ad essere la base per un superamento, per una vera e propria elaborazione speculativa,
che tuttavia I’industrializzazione dell’arte soffoca, canalizzandone gli intenti sulle rotte
del mercato e riducendola, nuovamente, se non nell’irragionevole magia, nell’irrazio-
nale mancanza di pensiero e di ragione. Cio & dovuto, continua Adorno, all’«aver celato

54 Desideri, Matteucci (2009: tr. 75).
55 Desideri, Matteucci (2009: tr. 75).



166 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

la dialettica di razionalita e mimesi immanente all’arte»’. Quando egli parla di mimetica
dell’arte non si riferisce soltanto all’imitazione della natura, al tentativo di “raffigurare”,
ma ragiona sul fatto che «il luogo comune dell’incanto dell’arte richiama alla mente qual-
cosa di vero»’. Cio che & vero viene quindi richiamato alla mente; cio che strutturalmen-
te corrisponde al giudizio di verita viene visto e percio riconosciuto dalla mente, lo stru-
mento proprio per conoscere il vero. Esso si riconosce nel suo luogo proprio e soltanto
1i puo essere definito come tale; e se siffatta conoscenza viene procurata dall’arte, allora
vuol dire, secondo lo schema adorniano, che pure essa € uno strumento teoretico capace
di offrire alla speculazione una via metafisica in una dimensione ontologica. Lo stesso
Plotino non rifiuta il valore dell’imitazione artistica, indicando nel processo tecnologico
che produce 'opera d’arte un procedimento di avvicinamento alle Idee-forme che ne
costituiscono I’essenza, e sostenendo, in base al principio di partecipazione che distin-
gue ’essere per sé e ’essere per altro, che le opere d’arte sono belle in virtu della loro
partecipazione ad una Bellezza altra e superiore. L’alterita di cui parla Plotino &€ comun-
que intrinseca all’'oggetto d’arte, le & strutturalmente connaturata, perché quello viene
prodotto in base al modello superiore, il quale appartiene ad una Intelligenza superiore.
L’imitazione, quindji, si presenta come lo strumento idoneo per realizzare la partecipa-
zione all’Essere che precede l’esistente e la sua essenzas®.

L’“altro” cui si riferisce Adorno, come genere di alterita, assumerebbe allora una
doppia valenza, di distacco da un lato e di unione dall’altro. A mio parere, secondo
il pensatore tedesco, nella pipnotg si realizza il momento della ricerca, che parte da un
punto originario e in esso ritorna. Il soggetto & separato ma non del tutto dal suo oggetto;
Dalterita di quest’ultimo non ¢ insomma un indice di estraneita dell’uno rispetto all’altro
ma un simbolo, una relazione. Se ¢ cos, il concetto di pipnoig assume una valenza diversa
da quella celeberrima di Platone, perché in esso avviene il superamento dell’irrazionale
e 'acquisizione della conoscenza.

In quel doppio momento, che accoglie simultaneamente il “procedere” e il “proten-
dere”, potrebbe trovare spazio questo ragionamento di Adorno, che guarda all’arte come
stato mimetico e come ad una sorta di conoscenza, un momento razionale. Se nell’imi-
tazione non troviamo nulla di originale perché in questa fase abbiamo un blocco della

56 Desideri, Matteucci (2009: tr. 73).

57 Desideri, Matteucci (2009: tr. 73).

58 Cfr. Radice (2002: tr. 16, 9, 28—44). Un recente studio sulla bellezza in Plotino rende conto, tra I’altro,
della ripresa del valore della téxvn nella produzione dell’opera d’arte e della relazione che vi & tra quest’ultima
el’Uno. Cfr. Gal (2022: 43-51).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 167

conoscenza®, secondo Adorno «I’arte completa la conoscenza con cio che é escluso da
questa e in tal modo pregiudica il carattere conoscitivo, I'univocita di essa»®°.

Lo stesso Proclo, al “desiderabile” all’“adeguato” e alla “perfezione” fa seguire la via
dell’intellezione, preceduta dalla sapienza. L’atto razionale e preludio alla “visione” della
Bellezza, che segue il suo costitutivo Bene. Il sapiente, strutturalmente possiede le cose
conoscibili, che mediante I'intellezione vengono rese intelligibili, “adeguate” alla visione
intellettiva. La visione del Bello quindi, a dire di Proclo, ¢ legata all’atto astrattivo, cio che
manca nella descrizione estetica che ci fornisce Adorno e che lui stesso indica secondo le
sue categorie speculative. Nel pensiero di Proclo, il genere della sapienza é triadico, «in
quanto e colmo di essere e verita, & generativo della verita intellettiva, ed & perfezionatore
delle intellezioni in atto, pur rimanendo esso costantemente in potenza»®. Il luogo del
pensiero di Adorno in merito all’oggetto della sua ricerca in campo estetico, mi sembra
essere proprio il giudizio di verita: I’arte deve dirci qualcosa, non soltanto deve esprimere
qualcosa ma deve darci se stessa, e con essa il bello come anche il brutto,® come sue parti.
In questo troviamo il contenuto di verita. Estetica quindi non ¢ soltanto ’esplorazione
della sensazione, dell’esperienza, mal’ingresso in questa esperienza come tale, il dialogo
con essa, la ricerca e la fatica dell’analisi, proprio «perché» — riprendiamo Plotino - «un
conto ¢ I’essere del corpo, un conto quello della bellezza»®.

Conclusione

La questione del Bello viene concepita, sia da Plotino come da Adorno, dentro quella
dell’Essere, e viene ragionata organicamente con strumenti afferenti alla lezione metafi-
sica, sebbene con calibrazioni distinte, derivanti da tradizioni diverse. Leggendo le loro
pagine al riguardo, mi € sembrato che ognuno, parallelamente, provasse a condurre I’ar-
gomento fino all’unita dell’Essere; Plotino perché proveniente dalla tradizione metafisica
che fin dalla questione eleatica ragiona sul rapporto tra uno e molteplice, con la relativa
filosofia platonica e aristotelica a tentare di fare sintesi; Adorno in quanto addita I’assolu-
ta indifferenza propinata dall’industria culturale al soggetto che osserva le opere d’arte
rimanendo inficiato da un modo di dialogare cha ha accantonato il dibattito dialettico

% Alludo qui a Platone, del quale conosciamo I'opinione sull’arte. Poiché Adorno parla della mimesi, prendo
ariferimento quanto Platone ci dice in R. X, 598b e ss. Il valore dell’imitazione, tradotto sul piano della gnoseo-
logia, arriva soltanto alla 86€a, rimanendo di gran lunga lontano dall’¢motijun da quel grado di conoscenza cioé
che porta alla vonoig e quindi alla conoscenza dell’Idea del Bene.

% Desideri, Matteucci (2009: tr. 73).

¢t Abbate (2019: tr. 123, 105, 24-26).

¢ Adorno lo intende come cio che é restio a lasciarsi plasmare, come 'ostilita al movente dell’arte e, in
quanto tale, ne amplia il concetto oltre I’ideale artistico. Il brutto serve in qualche modo a definire i confini
dell’arte e del bello. Cfr. Abbate (2019: tr. 123, 105, 67-68).

% Cfr. supra, nota 15.



168 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

che, invece, dalle differenze genera i suoi prodotti speculativi, ponendoli sempre al vaglio
della critica.

Il riferimento all’Essere mi sembra fondamentale per entrambi i pensatori, sebbene
questi abbiano manifestamente diverse prospettive e motivazioni speculative. In Plotino,
infatti, — come anche in Proclo - il riferimento all’Essere — con a fondamento dell’Essere
un Principio che lo trascende - & un punto di partenza, un principio, quasi un postulato,
nei termini di un’ontologia ripensata e fondata in una prospettiva henologica. In Adorno,
potremmo dire, ’Essere puo essere colto nella ricerca del fondamento, capace di anda-
re oltre la prospettiva dell’industrializzazione e della mercificazione dell’arte, laddove
Panalisi critica sembra volta a riportare la realta destrutturata ad un fondamento, a un
principio che ricompone la complessita delle parti del reale. Il punto di partenza di Ploti-
no diverrebbe la meta della metodologia adorniana.

Quanto fin qui si e cercato di articolare non vuole certamente essere un accordo tra
i due filosofi; sarebbe questa una ingenuita esegetica oltre che ermeneutica. Tuttavia, lo
studio della storia delle idee porta sempre a far dialogare i pensatori e, in questo caso
particolare, mi & sembrato di potere applicare determinate categorie estetiche afferenti
alla filosofia antica a quelle proposte da Theodor Adorno. In particolare, a proposito del

“travaglio” speculativo e del movimento del pensiero, che si esprime sempre mediante
categorie logiche, ho cercato di tradurre visivamente alcune suggestioni che questo studio
mi ha suscitato. Penso ai “Prigioni” di Michelangelo. Essi sono collocati nel corridoio
della Galleria dell’Accademia di Firenze, a destra e a sinistra del visitatore il quale entran-
do guarda gia sul fondo I'imponente David del Buonarroti. La sorte storica dei “Prigioni”
ha voluto che queste sculture rimanessero incomplete, “non finite”; I’allestimento muse-
ale della Galleria dell’Accademia le vuole propedeutiche al “finito” David. Esse mi fanno
pensare a quella tensione spirituale di cui parla Plotino, alla ricerca della causa del Bello
che vediamo sullo sfondo, a quella contrarietas e al travaglio posti in evidenza da Ador-
no. «Il fermare i ghiribizzi dell’immaginazione e il ridurre ogni espressione alla verita
e all’esattezza geometriche sarebbe la cosa piti contraria alle leggi dell’estetica, perché
produrrebbe un’opera che, per esperienza universale, si € ritrovata essere la pit insipida
e sgradevole»%+, Dal punto di vista empirico, una tale ricerca del Bello si traduce come
una sorta di istantanea, una volta raggiunto. Tuttavia ’'immaginazione non viene fermata
affatto ma insieme alla logica e al ghiribizzo - o alla logica del ghiribizzo — danno senso
e significato al movimento di pensiero; essi sono l’attivita essenziale diretta verso il fine
come Bello in sé e quindi vera conoscenza assoluta e non relativa all’esperienza. Se ci
si fermasse a quest’ultima verrebbe — nuovamente — obnubilata la ricerca dell’Essere
proposta da Adorno; non I’esperienza deve quindi essere universale bensi la conoscen-

64 Preti (1971: tr. 641).



Plotino e Adorno: alcuni parametri di visioni estetiche 169

za, e questa si sviluppa proprio da quei ghiribizzi di movimento, a cui afferisce proprio
il “desiderabile” di cui ci parla Proclo.

Se guardiamo all’attuale idea di estetica, il contemporaneo modus cogitandi, dalla
musica all’arte visiva in generale, dall’osservazione del creato alla cultura della bellezza
fisica assoluta, esula a mio parere sia dalla proposta empirista di Hume, quella di cercare
una regola universale del gusto, sia soprattutto dal concetto complesso di “desiderabile’
proposto da Proclo. Nel primo caso viene decisamente meno il concetto di “squisitez-
za”, preso almeno nei suoi principi analitici e quindi a prescindere dalla sua condivisio-
ne a livello speculativo. Nel secondo caso, il desiderio dell’immediato supera la visione
dell’'immediatezza e valica I'esperienza e il gusto stesso, raggiungendo una sorta di prov-
visorieta priva dello stesso principio empirico. Il “desiderabile”, essenza della tensione
e del movimento di pensiero, quell’informe visione che vediamo proprio nei “Prigioni”,
si scioglie in un rapido appetito e in una repentina affezione volta alla soddisfazione del

»

PpOSSesso.

Quel “non finito” entropico, invece, € forse proprio il finito in sé, che si realizza mentre
il pensiero € in movimento. Nella visione del Bello non ¢ soltanto questione di piacere
e di gradimento, questo € secondario. Diventa piuttosto primario “cercare” risposte e con
esse le cause della visione.



170 CRISPINO SANFILIPPO / Istituto Teologico Caltanissetta /

BIBLIOGRAFIA

ABBATE, M. (cur.), 2019, Proclo, Teologia platonica, Milano.

ARONADIO, F. (cur.), 2018, Platone, Cratilo, Roma - Bari.

BERTL E. (cur.), 2017, Aristotele, Metafisica, Bari — Roma.

DESIDERI, F., MATTEUCCI, G. (eds.), 2009, T. Adorno, Teoria estetica, Torino.

DonNoLo, C. A. (tr.), 1970, T. Adorno, Dialettica negativa, Torino.

GABRIELL F. (tr.), 1997, Platone, Repubblica, Milano.

GAL, 0., 2022, Plotinus on Beauty. Beauty as Illuminated Unity in Multiplicity, Leiden — Boston.

GENTILE, G., LOMBARDO RADICE, G. (tr.), 1996, I. Kant, Critica della ragion pura, Roma - Bari.

LEDESMA, A. F., 2022, “Iconoclasia discreta. Adorno y el fin del arte”, Fedro. Revista de Estética y Teoria de las
Artes 22, p. 28-73.

MEDDA, R. (cur.), 2016, Aristotele, Analitici secondi, in: Aristotele, Organon, M. Migliori, (ed.), Milano, p.
793-1077.

PEDIO, R. (tr.), 1989, R. Arnheim, Entropia e arte. Saggio sul disordine e I'ordine, Torino.

PRETI, G. (tr.), 1971, D. Hume, La regola del gusto, in: D. Hume, Opere, E. Lecaldano, E. Mistretta (cur.), vol.
11, Bari, p. 636-658.

RADICE, R. (tr.), 2002, Plotino, Enneadi, Milano.

SoLwmi, R. (tr.), 2010, M. Horkheimer, T. Adorno, Dialettica dell’illuminismo, Torino.

WEISS, S., 2023, “Turning to God: Some Aspects of the Neoplatonic Conversion”, Ziva Antika. An Open-Access
Academic Journal in Classics 73, p. 27-48.

CRISPINO SANFILIPPO Plotinus and Adorno: Some Parameters of Aesthetic Visions
/ Istituto Teologico Caltanissetta /
crispinosanfilippo@gmail.com

This article proposes a comparison between the aesthetic vision of Ploti-
nus and that of Theodor W. Adorno, two distant thinkers - not only

in time — but not for this reason not comparable to each other in the
possibility of a dialogue on the way in which respectively they conceive
the relationship with beauty. An attempt is made to address the topic
through some parameters that structure the distinction between look-
ing and theoretical vision, and therefore that between the object of
sensation and its true content, giving prominence to the metaphysical
slant of aesthetic theory. The speculative proposals of Proclus and Hume
are then used methodologically to highlight links and contrasts with

Neoplatonism and contemporary philosophy.

KEYWORDS Plotinus, Adorno, aesthetics, vision, being, beauty, true


mailto:crispinosanfilippo@gmail.com

	_Hlk141082885
	_Hlk137660500
	_Hlk140769599
	_Hlk172397824
	_Hlk145513764
	_Hlk172699314
	_Hlk140770350
	_Hlk140997150
	_Hlk145950332
	_Hlk140920452

