
P E I T H O  /  E X A M I N A  A N T I Q U A  1  (  1 6  )  /  2 0 2 5

Che cosa intendiamo 
per “filosofia”?

LIVIO ROSSETTI   / Università di Perugia /

Luca Grecchi ha dedicato un bell’articolo ai primi passi della filosofia in Grecia, soste-
nendo che “se già nei presocratici era presente l’alberello della filosofia pur senza il nome 
(…) anche loro dovrebbero essere considerati, almeno in parte (...) »filosofi«”1. Su questa 
premessa Grecchi ha anche provato a scrivere, nel 2022, un libro sulla “filosofia prima 
della filosofia”, che si sarebbe delineata addirittura secoli prima che la nozione corrispon-
dente facesse la sua comparsa: nell’isola di Creta, in età minoica. E se la società minoica 
seppe esprimere una sua filosofia, beh, forse ebbe ragione Aldo Lo Schiavo a parlare, 
a sua volta, di Omero filosofo (1983; 20212).

Osservo, per cominciare, che è bello (o sembra bello) poter parlare di Omero filosofo, 
quindi anche della filosofia di Omero e, perché no, della filosofia della Creta minoica. Per 
carità, tutto ante litteram ma, posto che una filosofia affiori perfino dai poemi omerici 
e posto che si possa parlare di Omero, beh, questi mi appare anche più meritevole dei 
cretesi perché i poemi omerici hanno effettivamente forgiato una cultura, e che cultura!2 

1   In Grecchi 2024: 22.
2   All’argomento ho dedicato il primo capitolo di Rossetti 2023a.

D O I :  1 0 . 1 4 7 4 6 / P E A . 2 0 2 5 . 1 . 1 1



218 LIVIO ROSSETTI   / Università di Perugia /

Per di più, parlare della loro potenziale rilevanza filosofica aiuta a riconoscere in essi dei 
pregi che la tradizione esegetica era riuscita a non vedere. 

In effetti il tipo di cultura di chi ha coltivato studi omerici e si è fatto una compe-
tenza specifica, con tanto greco arcaico ma con poco altro, rischia – nessuno si offenda 

– di dare prova di orizzonti ristretti: si vedono infiniti dettagli ma si finisce per perdere 
di  vista l’insieme. Provo a spiegarmi brevemente. I poemi omerici riflettono una società 
tutt’altro che irrigidita in un assetto ben stabilito. Se il potere è relativamente instabile 
e conosce contestazioni anche importanti in terra, e talvolta perfino in cielo, molti canti 
(specialmente nell’Odissea) sono manifestamente concepiti per interessare e compiacere 
anche il pubblico femminile, e già questi tratti hanno qualcosa di sbalorditivo. Ogni possi-
bile confronto con le società e i regimi coevi evidenzia, anche solo su questi due punti, 
una distanza abissale. Presso altri popoli e laddove si parlavano altre lingue non si ebbe 
sentore di niente che fosse almeno lontanamente paragonabile alla duttilità delle società 
e delle città in cui si parlava greco. In questo senso i poemi hanno delineato un mondo, 
nonché un modo di concepire e organizzare la vita quotidiana, che non sarebbe potuta 
essere più innovativa, né più coerente nella sua duttilità. Guarda caso, anche nella nostra 
società (quantomeno in Italia e nell’Europa occidentale) il punto di vista femminile viene 
tenuto in gran conto e accade che il potere politico ed economico – e così pure l’autorità 
religiosa – conosca contrasti e fattori di instabilità3. A mio modo di vedere, si tratta di un 
dato altamente significativo: ci dice che siamo in condizione di capire e gustare quel 
mondo così lontano e di affermare che dai poemi omerici emerge un’idea del mondo, 
della società e dell’uomo che ha una sua identità: identità che, per l’appunto, compren-
diamo facilmente. E abbiamo le nostre buone ragioni se ci azzardiamo a presumere che 
questa idea eminentemente greca fosse retta da una sua filosofia virtuale. 

‘Virtuale’ ho detto. Così facendo ho evocato una parola chiave, che si applica bene 
non solo a chiunque sia vissuto ‘troppo presto’, ma anche a chiunque sia vissuto ‘trop-
po lontano’ per poter venire a sapere alcunché sul conto della filosofia dei greci. E non 
solo, Si applica, in verità, anche a molte altre figure: per esempio a tutti coloro ai quali 
è accaduto di rimanere all’oscuro della filosofia greca (o anche della filosofia in quanto 
tale), e non solo. Infatti non c’è soltanto la filosofia dei filosofi ‘conclamati’, come Platone 
e Kant, che vengono tradizionalmente trattati con rispetto o addirittura con deferenza. 
C’è anche quella virtuale dei comuni mortali, quindi di tutti coloro che sono vissuti, che 
vivono o che vivranno da qualche parte. A chi non è mai accaduto di fermarsi a riflette-
re? Chi nei primi vent’anni di vita non ha almeno provato a farsi un’idea del suo vissuto 
e abbozzare più o meno alla buona una sua filosofia virtuale? Né Platone né Kant né altri, 
per quanto grandi siano stati, possono pretendere di dirci come dobbiamo ragionare noi. 
Il nostro vissuto, ricco o povero che sia, è troppo differente per non indirizzarci verso 

3   Aggiungo, se posso, altre due annotazioni appena più circoscritte: la sensibilità con cui nei poemi omerici 
non viene esibito alcun insegnamento malgrado l’indubbia rilevanza che ha la componente didascalica di quella 
poesia; l’avvenuta desensibilizzazione per il “tu devi” e per il decalogo nella nostra società, da confrontare con 
quella società omerica di cui non si può certo dire che fosse impregnata di obbligazioni morali.



219Che cosa intendiamo per “filosofia”?

conclusioni che sono le nostre e non le loro. Mi è anzi accaduto di scrivere che “è filosofia 
anche il modo in cui ogni bambino/a e ragazzo/a prova quotidianamente a raccapezzarsi 
facendo ciò che in passato io, voi e un numero strabocchevole di altri adulti abbiamo 
provato (almeno provato) a fare, ciascuno durante la nostra infanzia/adolescenza, e alcuni 
anche da adulti, ogniqualvolta ci siamo dedicati a aggiornare, riassestare, riorganizzare 
la nostra enciclopedia personale e a capire un po’ meglio come stavamo ragionando 
e cosa stavamo facendo”4. Per cui una conclusione si delinea: di filosofie virtuali è pieno 
il mondo, talmente pieno da far vacillare la stessa ragion d’essere del termine. 

Anche nel recente contributo vertente “sulla nascita della filosofia e sui presocratici” 
(Grecchi 2024: 19–24) Il nostro Grecchi mostra di assumere che associare i cretesi di una 
certa epoca alla filosofia fa loro onore e ce li rende più interessanti. In secondo luogo, 
che è bello scrivere un libro sulla loro filosofia (virtuale). Bello perché permette a molti 
di scoprire che quella società fu ‘filosofica’ in un’accezione lodevole (Grecchi ci parla degli 
indizi in base ai quali è ragionevole presumere che quella società sia stata così pacifica da 
non circondare di mura nemmeno i centri di governo dell’isola e da non avere un vero 
sovrano potente o potentissimo), ma si insinua una domanda: da questi indicatori si dedu-
ce forse che la società governata dai faraoni, molto più gerarchizzata, non fu altrettanto 

‘filosofica’? Perché in entrambi i casi parliamo di una filosofia rigorosamente virtuale. 
È ben possibile che la filosofia degli egizi non sia stata così bella come quella dei cretesi, 
ma non per questo cesserebbe di essere (di lasciar intravedere) un’altra filosofia virtuale5.

Si affaccia, per queste vie, il problema della filosofia ‘bella’. Forse che esistono filo-
sofie belle e filosofie brutte? In effetti io non riesco a sottrarmi all’idea che quella dei 
presocratici sia stata una filosofia ‘bella’ (= interessante, perché creativa e molto libera), 
mentre dai tempi di Platone in poi l’universo della filosofia ha progressivamente perdu-
to molte delle sue attrattive (almeno ai miei occhi) per almeno due ragioni: in primo 
luogo per il fatto che la filosofia si organizzò in scuole e previde che tutti gli allievi di una 
certa scuola adottassero e sostenessero il ‘credo’ di quella scuola (dopodiché l’allievo X 
si ritrovava a essere e doversi professare cirenaico, peripatetico o epicureo in base alle 
scelte familiari, essendo stato mandato a ‘studiare’ nell’una o nell’altra istituzione scola-
stica); in secondo luogo perché la filosofia si è tendenzialmente identificata con la cultura 
superiore, dando vita a una cospicua rendita di posizione, quindi a forme anche vistose 
di ripiegamento. Aggiungo che il bello e il brutto hanno non poco di soggettivo e sanno 
essere ben asimmetrici rispetto al vero e al falso (nonché al bene e al male e ad altri possi-
bili criteri di valutazione). 

Migliori e peggiori sono le filosofie virtuali, ma non si può non dire la stessa cosa 
anche dalle filosofie e dai filosofi dichiarati. Certo, chi scrive un libro di storia della filo-
sofia o una monografia su Plotino probabilmente preferisce gli apprezzamenti alle stron-
cature, e spesso evita di evidenziare sia gli apprezzamenti sia le ragioni per cui apprezza, 

4   Queste righe figurano in Rossetti 2023b: 112. 
5   Ricordo che anche Montagnino (2024) dedica una penetrante disamina alla filosofia virtuale.



220 LIVIO ROSSETTI   / Università di Perugia /

sorvola o indugia nel rilevare questa o quella caratteristica. Dopodiché tutto si confonde 
un poco. Quanto meno diviene dubbia la scelta di dedicarsi alle filosofie ‘belle’ – per 
esempio al potenziale filosofico della società cretese di un certo tempo passato – e non 
a quelle ‘brutte’ (cosa che ho fatto pure io!).

Grecchi (2024) esce da queste secche opponendomi che la filosofia ha una sua preci-
sa identità, ma la definizione da lui proposta6 si limita a delineare un ideale regolativo 
e non si vede come possa applicarsi a chi è filosofo solo in modo virtuale. Né si traduce in 
criteri per stabilire quanto io sono lontano o vicino alla “conoscenza della verità dell’in-
tero”, se sono sulla buona o sulla cattiva strada quanto alla “realizzazione della buona vita 
degli esseri umani”, o se le mie riflessioni si possono considerare dialettiche. Del resto, io 
posso ben essere ora più lontano e ora più vicino alla “conoscenza della verità dell’intero” 
e tu puoi ben dirmelo; a mia volta io posso anche dichiararmi d’accordo con te, ma cosa 
cambierebbe? Chi potrebbe dirci se noi due siamo, quanto meno, sulla buona strada? Da 
queste considerazioni mi sembra di poter dedurre che non solo la definizione, ma anche 
altri riferimenti alla filosofia sono scatole vuote di rilevanza trascurabile. Malgrado l’ada-
gio di McLuhan, “il medium è il messaggio”, mi sento di affermare che, nel caso della 
filosofia, ciò che viene comunicato conta (se conta) molto più della sua qualificazione 
come “filosofico”.

Oltretutto, filosofia, filosofo e la-f losofia-di sono nozioni nate in tempi e conte-
sti diversi. Ai tempi di Socrate e Gorgia (seconda metà del V secolo) si registrò, forse 
nella sola Atene, una certa diffusione di philosophia e philosophein senza che la nozione 
si precisasse e acquistasse importanza. La svolta è avvenuta con il Fedone platonico, dove 
la nozione si è venuta precisando e non solo ha acquistato importanza, ma si è corredata 
dell’ulteriore nozione di philosophos. Svolta importantissima, perché permette di chie-
dersi se un tale è o non è philosophos (in Phd. 61c spicca la domanda retorica su Eveno, 

“Ma come, lui non è un filosofo?”) e di elaborare idee su ciò che si richiede, o si potrebbe 
richiedere, per poter dire di una persona che “è philosophos” (in questo caso l’implicito 
è: “come me”). 

La domanda retorica su Eveno mi sembra importante perché ha immediatamente 
associato la possibilità di attribuirsi o vedersi attribuire la qualifica di filosofo a un impe-
gno del tutto impraticabile, un impegno a adoperarsi per morire che, nel Fedone, Socrate 
abilmente coniuga prendendo le distanze dagli insegnamenti di Filolao e facendo rife-
rimento al suo proprio destino. Se proviamo ad accantonare le contingenze del passo 
in esame, notiamo che la qualifica di filosofo è al momento non attribuibile a nessuno 
fuorché a Socrate, circostanza molto utile per capire come mai, nella vulgata, Socrate 
sia passato per un filosofo, anzi per un grande, ineguagliabile filosofo. Platone proverà 

6   “Come ho ampiamente riferito nel mio Il concetto di philosophia dalle origini ad Aristotele (…) la philoso-
phia (…) risulta essere un sapere: (a) avente come contenuto la conoscenza della verità dell’intero; (b) avente come 
fine la realizzazione della buona vita degli esseri umani nel rispetto del cosmo naturale; (c) avente come metodo 
principale di analisi della realtà la dialettica, ossia il continuo domandare e rispondere fino a che non si giunge, sul 
problema esaminato, ad una soluzione condivisa” (Grecchi 2024: 23).



221Che cosa intendiamo per “filosofia”?

ad abbassare almeno un poco l’asticella nella Repubblica, peraltro evitando di precisare 
i requisiti che bisognerebbe avere per potersi attribuire (o meglio: per poter lui attribuire) 
l’ambita qualifica. Ma intanto, per queste vie, è decollata la fase di creazione del mito della 
filosofia che, sola, permette di farsi un’idea addirittura del ‘Mondo delle idee’. Sono, d’al-
tronde, proprio queste le ‘vie’ in virtù delle quali, a molti di noi del XXI secolo, viene da 
pensare che la qualifica di filosofo introduca una forzatura e un ‘troppo’ non desiderabili, 
per cui ci troviamo molto più a nostro agio con la ben più umile qualifica di ‘professore 
di filosofia’. Intanto, però, ‘filosofia’, ‘philosophein’ e ‘filosofo’ sono saliti nell’empireo 
e si sono comunque esposti alla pubblica ammirazione per il fatto di aprire la porta all’i-
dea che la filosofia si configuri come un territorio protetto, un ‘salotto buono’ o qualcosa 
di più, forse addirittura una sorta di tempio (con i suoi sacerdoti e, naturalmente, con 
qualche ‘Gran Sacerdote’). Si può ben dire, pertanto, che la comparsa dell’aggettivo abbia 
costituito un evento qualificante7.

Una quarta parola chiave, “la filosofia di X”, è entrata nell’uso solamente in età elle-
nistica, un buon secolo dopo la comparsa di “filosofo”, quando personaggi come Platone, 
Aristotele ed Epicuro erano ormai saliti nell’empireo. Questa quarta nozione evoca un 
pensiero strutturato, una riflessione evoluta, delle idee meditate che hanno preso forma, 
e soprattutto la decisione di proporle all’attenzione di una qualche opinione pubblica, 
nonché una certa affermazione dell’insegnamento dell’uno o dell’altro, in modo che aves-
se senso parlare della filosofia (o delle teorie) di costoro. Rimane tuttavia che la prolife-
razione delle “filosofie-di” e dei filosofi (fino a includervi Omero) è abbastanza recente.

Proprio Grecchi ha riportato il parere di non pochi specialisti – Balaudé, Laks, 
Centrone, Sassi – che in anni non lontani si sono spesi per riconoscere la filosoficità dei 
presocratici8 in contrapposizione (virtuale) al mio punto di vista e a difesa della legit-
timità di titoli come Early Greek Philosophy (Laks, Most 2016), The Presocratic Philo-
sophers (Kirk, Raven, Schofield 1984) e The Texts of Early Greek Philosophers (Graham 
2010). Con queste intitolazioni – e, per estensione, con altri titoli, come Omero filoso-
fo (Lo Schiavo 1983), Gorgia ontologo e metafisico (Mazzara 1982) e Gorgias’s Thought 
(Di Iulio 2023) – si è finito per assumere che i presocratici (tutti? E in più Omero) sono 
assimilabili a dei filosofi professionali, portatori di vere e proprie teorie filosofiche. Con 
ciò, si è dato vita a un piano inclinato che personalmente non mi entusiasma. Di Iulio, 
per esempio, nei titoli che ha attribuito a singoli capitoli, associa Gorgia a nozioni come 
epistemologia, scetticismo, fondazionalismo, epistemologia della persuasione e filosofia 
del linguaggio prendendosi, presumo, delle libertà eccessive. Per l’appunto i presocratici 
sono solo parzialmente (o molto parzialmente) noti ed è forte la tentazione di ricorrere 
a filosofemi moderni per capire meglio, ma è un po’ come quando il sapere matematico 
di altre epoche viene riscritto ricorrendo a simboli matematici moderni e senza rendere 

7   Ho l’impressione che la sua importanza non venga ancora riconosciuta meno se ne tace nel mio libro del 
2015, in Moore (2020) e in Grecchi (2023).

8   Grecchi 2024: 22–23.



222 LIVIO ROSSETTI   / Università di Perugia /

conto di quanto diversi sono i mezzi espressivi di cui disponiamo noi oggi e quelli di cui 
si poteva disporre X centinaia o migliaia di anni fa. 

Nel caso specifico, chi parla di filosofia presocratica è sempre sul punto di attri-
buire a questi antichi una terminologia incongrua e la capacità di prestare attenzione 
a specifiche di cui non ebbero in alcun modo idea. Appare pertanto desiderabile farne 
a meno e ricorrere a mezzi non così sovraccarichi di storia. Io per esempio non parlerei 
mai di ‘metafisica platonica’ (oppure aristotelica), visto che il termine è entrato nell’uso 
solo diversi secoli più tardi e in contesti lontanissimi dal mondo nel quale si trovarono 
immersi quei due. Analogamente, nel trattare di Omero ho cercato di cogliere il nuovo 
che sembrava affiorare senza indulgere in espressioni, come partito filo-troiano o anche 
pluralismo, che si prestavano a essere considerate troppo legate al nostro mondo. Per 
queste ragioni ritengo di dover mantenere il punto di dissenso da Grecchi ed anzi auspi-
care che egli stesso eviti espressioni suscettibili di essere considerate anacronistiche9. 
Dopotutto, i cretesi di circa tremila anni fa non avranno mancato di cercare e trovare 
nella loro lingua le parole con cui denominare aspetti diversi della loro società, così come 
altri avranno fatto nel loro paese, e anche noi facciamo tuttora.

9   Vedo che Grecchi parla volentieri di filosofi e filosofie “in potenza” e ricorre non meno volentieri all’im-
magine del seme che diverrà albero, e vorrei capire se c’è differenza rispetto alla filosofia virtuale che son venuto 
evocando io. Specialmente la differenza tra virtuale e potenziale è ben difficile da individuare.



223Che cosa intendiamo per “filosofia”?

L I V I O  R O S S E T T I  
/ Università di Perugia, Italy  /
livio.rossetti@gmail.com

BIBLIOGRAFIA

Di Iulio, E., 2023, Gorgias’s Thought, London.

Graham, D.W., 2010, The Texts of Early Greek Philosophers, Cambridge.

Grecchi, L., 2023, Il concetto di philosophia dalle origini ad Aristotele, Brescia.

Grecchi, L., 2024, “Livio Rossetti sulla nascita della filosofia e sui Presocratici”, Peitho. Examina Antiqua 15, 

pp. 20–24.

Kirk, G.S., Raven, J.E., Schofield, M., 1984, The Presocratic Philosophers, Cambridge.

Laks, A., Most, G.W. (eds.), 2016, Early Greek Philosophy, Cambridge – London.

Lo Schiavo, A., 1983, Omero filosofo: l’enciclopedia omerica e le origini del razionalismo greco, Firenze.

Mazzara, G., 1982, Gorgia ontologo e metafisico, Palermo.

Montagnino, M., 2024, “Della nozione di »filosofia virtuale« e degli altri strumenti ermeneutici messi a punto 

da Livio Rossetti per ripensare i presocratici”, Peitho. Examina Antiqua 15, pp. 25–37.

Moore, C., 2020, Calling Philosophers Names. On the Origin of a Discipline, Princeton – Oxford.

Rossetti, L., 2015, La filosofia non nasce con Talete, e nemmeno con Socrate, Bologna. 

Rossetti, L., 2023a, Ripensare i presocratici. Da Talete (anzi da Omero) a Zenone, Milano.

Rossetti, L., 2023b, “Amica Sofia: un modo di fare filosofia con i bambini, i ragazzi e altri gruppi”, in G. D’Addel-

fio (ed.), Stupirsi. Fare fiosofia con bambini, ragazzi e comunità, Brescia, pp. 111–132.

What Do We Mean by “Philosophy”?




	_GoBack

