
P E I T H O  /  E X A M I N A  A N T I Q U A  1  (  1 6  )  /  2 0 2 5

Che cosa intendere per 
“filosofia”? In dialogo 
con Livio Rossetti

LUCA GRECCHI   / Università degli Studi di Milano-Bicocca /

Livio Rossetti, nel suo precedente articolo intitolato Che cosa intendiamo per “filoso-
fia”? ha preso in carico, con approccio dialettico, alcune mie posizioni sulle origini e sulla 
definizione della filosofia, rispondendo a riflessioni da me elaborate soprattutto in due 
libri (Grecchi 2022; 2023), nonché in un articolo pubblicato nello scorso numero della 
rivista Peitho (Grecchi 2024). L’amico Livio ha espresso in merito il proprio dissenso, 
ponendo in essere molteplici interessanti problematizzazioni. Si tratta di una dissonanza 
che può a mio avviso risultare fruttuosa, per cui proverò, per quanto in maniera sintetica, 
a prolungare questo dialogo, per il quale lo ringrazio. 

Il punto centrale della questione mi pare si snodi sul significato da attribuire al termi-
ne philosophia. Nei miei libri poc’anzi citati, cercando di mettere a fattore comune gli 
elementi che la parola veicola nelle opere di Platone e Aristotele – ovvero quando essa 
appare per la prima volta, nella cultura greca, in un gran numero di occorrenze –, la philo-
sophia si presenta come un sapere avente: (a) come contenuto la conoscenza della verità 
dell’intero, articolato in parti; (b) come fine la realizzazione della buona vita degli esseri 
umani; (c) come metodo principale di analisi della realtà la dialettica. Nell’articolo cui 
Rossetti principalmente si riferisce (Grecchi 2024), composto proprio – in un nume-
ro monografico della rivista a lui dedicato – per confrontarmi con le sue tesi, invitavo 
il nostro studioso a prendere posizione su questo tema, dato che egli è fra i maggiori anti-

D O I :  1 0 . 1 4 7 4 6 / P E A . 2 0 2 5 . 1 . 1 2



226 LUCA GRECCHI   / Università degli Studi di Milano-Bicocca /

chisti al mondo ad essersi occupato ampiamente della nascita della filosofia. Lo esortavo, 
in particolare, a dire se concorda con la definizione da me proposta, oppure se ritiene che 
altra sia la definizione più corretta della filosofia, oppure ancora se considera la filosofia 
non definibile e, in tal caso, perché. Ritengo infatti che qualunque discorso sulla filosofia, 
effettuato senza chiarire bene – il che si può fare, a mio aristotelico avviso, solo giungen-
do ad una definizione – che cosa si intende per filosofia, sia poco dirimente.

Detto questo, a quanto almeno comprendo, nel presente articolo Rossetti non 
ha risposto in modo univoco al mio invito. Può darsi, tuttavia, che mi sbagli. Può infatti 
essere che, problematizzando ulteriormente la questione, egli affermi in sostanza che 
la filosofia non è unitariamente definibile, poiché caratterizzata da una molteplicità 
di aspetti, approcci, caratterizzazioni tali da non essere riconducibili ad un’unica defi-
nizione. Si può in effetti trattare, a suo avviso, solo di generiche “filosofie”, non definire 
specificamente la “filosofia”. 

Il punto di discordanza tra me e Rossetti sta proprio qui. Non è possibile infatti, a mio 
avviso, parlare in maniera determinata di “filosofie” senza attribuire prima un significato 
determinato al termine “filosofia”, così come non è possibile parlare in maniera determi-
nata di “medioevi” senza attribuire prima un significato determinato al termine “medio-
evo”, o parlare di cristianesimi senza delineare prima un significato di “cristianesimo”, 
o parlare di “marxismi” senza prima definire il “marxismo”, e così via. Per parlare in 
maniera sensata al plurale, insomma – cosa che pure l’ermeneutica contemporanea tende 
sempre più spesso a fare –, occorre prima saper parlare al singolare. Per potere, cioè, arti-
colare le molteplici declinazioni di un termine (nella fattispecie, “le filosofie”), occorre 
innanzitutto avere definito il significato di quel termine (nella fattispecie, “la filosofia”). 
Senza questo chiarimento preliminare, ogni discorso in merito rischia, ad avviso di chi 
scrive, di muoversi in maniera incerta. 

Sulla nascita della filosofia, peraltro, come sottolineavo in Grecchi (2024), la tesi più 
forte di Rossetti (2015), sostenente proprio la necessità di distinguere fra un significato 
generico, ossia virtuale, della filosofia, ed un significato specifico, ossia tecnico, della 
medesima – delineato per la prima volta da Platone e Aristotele –, mi trova pienamente 
in accordo. Non capisco, però, per quale motivo il Nostro appaia poi così reticente nel 
delineare tale significato specifico. Così facendo, infatti, gli rimane da analizzare soltanto 
il significato generico, ossia gli restano tra le mani solo le varie “filosofie virtuali”, locu-
zione che del resto costituisce, come egli stesso afferma, la parola chiave del suo discorso 
interpretativo. 

Ebbene, chiediamoci allora: cosa intende Rossetti con “filosofie virtuali”? Egli 
ricomprende, con questa espressione, tutti i logoi di coloro “cui sia accaduto di fermarsi 
a riflettere (...) sul proprio vissuto”. A suo avviso, infatti, sono “filosofie” tutti i discorsi 

“dei comuni mortali, quindi di tutti coloro che sono vissuti, che vivono o che vivranno 
da qualche parte”, anche se ignari della filosofia costituitasi nel suo specifico significato 
greco. 

La tesi di Rossetti suscita, tuttavia, qualche perplessità. Chiedo in merito all’amico 
Livio: tutti questi esseri umani devono essere considerati “filosofi” anche se non ricerca-



227Che cosa intendere per “filosofia”? In dialogo con Livio Rossetti

no la verità dell’intero articolato in parti? Devono esserlo anche se non si pongono come 
fine la buona vita degli esseri umani? Devono esserlo anche se si sottraggono al confron-
to dialettico, ossia al metodo del domandare e del rispondere? Senza rapportarsi infatti 
almeno a questi temi essenziali, a mio avviso, il significato generico di “filosofia”, assunto 
come riferimento dal nostro studioso, risulta davvero troppo generico, quindi indetermi-
nato, per poter essere utilizzato. 

E’ vero, come ricorda Rossetti, che anche io ho parlato di una “filosofia prima della 
filosofia”, in merito alla cultura minoica della Creta palaziale. L’ho fatto però non in 
maniera generica, bensì in base ad una specifica definizione di filosofia – quella prece-
dentemente riportata –, mostrando come nella cultura minoica ci fu in maniera implicita, 
in base agli argomenti riportati in Grecchi (2022), ciò che nella cultura classica ci fu poi in 
maniera esplicita. Nel titolo del libro, la “filosofia” prima della filosofia è proprio questa 

“filosofia in potenza”, tale in quanto appunto anticipa, come in certo senso fanno il seme 
e le radici, la piantina cresciuta poi in epoca presocratica e compiutamente formatasi in 
epoca classica, ossia la “filosofia in atto”. Il significato con cui ho utilizzato il termine, 
per quanto analogico – come nel libro chiarisco fin dall’inizio –, è dunque non generico, 
ma specifico. Anche sul piano storico, inoltre, risulta innegabile che la cultura minoica 
sta alla base della civiltà micenea, la quale sta alla base dell’epica omerica, la quale sta alla 
base (per quanto in maniera oppositiva, come accade, in misura maggiore o minore, per 
tutti i processi di derivazione culturale) della scienza presocratica, la quale sta alla base 
della filosofia classica, evidenziando, a mio avviso, un sostanziale sviluppo del fenomeno 
culturale dalla potenza all’atto. 

La cosa curiosa è che Rossetti, il quale mi imputa, nella fattispecie, un utilizzo troppo 
generico del termine “filosofia”, pratica lo stesso utilizzo generico parlando di “filosofie 
virtuali”, ossia, come detto, ritenendo miliardi di esseri umani “tutti filosofi”. Su questo 
punto si focalizza infatti il nostro dissenso. Per me furono filosofi in senso specifico, in 
base alla definizione fornita, in primo luogo Platone e Aristotele, che effettuarono un 
uso esplicito molto consapevole del termine. Furono inoltre filosofi in senso specifico, 
per quanto solo in maniera implicita, in quanto non usarono il termine (in base almeno 
allo scarno materiale testuale rivenuto), molti socratici e presocratici, nonché coloro che 
strutturarono la cultura minoica. Risulta invece per me errato sostenere, a differenza 
di quanto ritiene l’amico Livio, che gli esseri umani esistiti siano stati “tutti filosofi”. Tale 
tesi si basa infatti su un significato troppo generico del termine, producendo l’erroneo 
risultato in base a cui, nel caso gli esseri umani fossero davvero stati genericamente “tutti 
filosofi”, non vi sarebbe stato specificamente “nessun filosofo” (todos caballeros, ningun 
caballero). 

Un conto, in sostanza, è dire in che modo, ossia con quali determinazioni, la filosofia 
si è presentata nella storia umana, in base ad uno specifico significato di “filosofia” univo-
camente definito. Un altro conto è parlare genericamente di “filosofie”, dicendo che sono 
tali tutti i pensieri di tutte le persone sulla vita, sulla morte, sul mondo, ecc., come appun-
to fa Rossetti parlando di “filosofie virtuali”. Se non distinguiamo bene i due significati 
del termine, ma soprattutto se non chiariamo il primo, il rischio, a mio avviso, è quello 



228 LUCA GRECCHI   / Università degli Studi di Milano-Bicocca /

di far passere l’idea, errata, secondo cui non esiste alcuna essenza specifica della filosofia, 
come se Platone e Aristotele non avessero esplicitato il concetto in senso tecnico (mentre, 
invece, lo hanno fatto: Grecchi 2023). 

Rossetti, nel suo articolo, apporta molte intelligenti problematizzazioni della questio-
ne. Esse, tuttavia, sempre a mio modo di vedere, non argomentano in modo adeguato 
la sua tesi implicita di una sostanziale impossibilità di definire la filosofia, che infatti non 
viene da lui esplicitata. Esplicitare, del resto, che la filosofia è indefinibile richiederebbe 
almeno il rispondere – metodo dialettico – alla preliminare istanza teoretica circa il che 
cosa, nella realtà, sia indefinibile, e perché, nonché come sia possibile anche solo parlare 
di un concetto indefinibile, dato che non si sa nemmeno bene cosa significhi. Rimanere 
reticenti su questi temi genera inevitabilmente problemi.

Rossetti afferma in merito che, se si considera “filosofica” la cultura minoica, allora 
lo può essere “altrettanto” la civiltà gerarchizzata dei faraoni dell’antico Egitto, “o una 
qualunque altra”. La cultura minoica, tuttavia, come ricordato, non è per me “filosofica” 
in senso generico, ma in senso specifico, in quanto anticipa, in base all’analisi storico-
culturale da me effettuata, contenuti, finalità e metodi della filosofia classica, ossia della 
filosofia compiutamente formata. La civiltà dei faraoni dell’antico Egitto invece, almeno 
in base alle mie conoscenze, non anticipò tali elementi. 

Mi si potrebbe certo ribattere che non ne so abbastanza dell’antico Egitto per affer-
mare o negare ciò, ma il fulcro della questione non sta qui. Il punto focale sta nel fatto 
che per parlare di filosofia in modo determinato occorre specificare cosa si intenda per 
filosofia, ossia si deve esplicitare una definizione articolata della filosofia, ed argomen-
tarla. Questo non viene fatto da Rossetti, né in questa sede né nei suoi due libri principali 
sull’argomento (Rossetti 2015; 2024), pur ricchi di notazioni illuminanti, per le quali non 
gli si sarà mai abbastanza grati. 

Per concludere, devo aggiungere di non ritenere corretta la tesi del nostro secondo 
cui la definizione di filosofia da me proposta, strettamente derivata dall’opera di Platone 
e Aristotele, può essere inquadrata come un kantiano “ideale regolativo”, in quanto tale 
scarsamente applicabile sul piano pratico. Tale definizione, in realtà, risulta inapplicabile 
soltanto alle “filosofie virtuali” di cui parla Rossetti, ma, a mio avviso, a causa loro, ovve-
ro in quanto esse sono troppo generiche, ossia indeterminate, per poter essere, appunto, 
determinabili come filosofie. 

Non posso infine concordare con Rossetti nemmeno quando afferma che “non solo 
la definizione, ma anche altri riferimenti alla filosofia sono scatole vuote di rilevanza 
trascurabile”, se si tratta di comprendere cosa sia la filosofia. La definizione, atto di chia-
rezza, rappresenta invece, a mio avviso, il maggiore gesto di “onestà” del filosofo, per 
cui dovrebbe sempre, laddove possibile, essere ricercata, in quanto si rivela importan-
te per il lavoro dialettico, propriamente filosofico. Ciò non mi impedisce, in ogni caso, 
di concordare con l’amico Livio quando sostiene che, “nel caso della filosofia, ciò che 
viene comunicato conta (se conta) molto più della sua qualificazione come filosofico”.

 



229Che cosa intendere per “filosofia”? In dialogo con Livio Rossetti

BIBLIOGRAFIA

Grecchi, L., 2022, La filosofia prima della filosofia. Creta, XX secolo a.C.–Magna Grecia, VIII secolo a.C., Brescia. 

Grecchi, L., 2023, Il concetto di philosophia dalle origini ad Aristotele, Brescia.

Grecchi, L., 2024, “Livio Rossetti: Sulla nascita della filosofia e sui Presocratici”, Peitho. Examina Antiqua 15, 

pp. 20–24.

Rossetti, L., 2015, La filosofia non nasce con Talete. E nemmeno con Socrate, Bologna. 

Rossetti, L., 2024, Ripensare i presocratici. Da Talete (anzi da Omero) a Zenone, Sesto San Giovanni. 

What is Meant by “Philosophy”? A Dialogue with Livio Rossetti

 

L U C A  G R E C C H I  
/ University of Milan-Bicocca Milan, Italy  /
luca.grecchi@unimib.it




