
109Open Access article, distributed under the terms of the CC licence 
(BY-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/)

Streszczenie: Dyskusje o interpretacji rozpościerają się między dwoma biegunami: 
wolności, pełnej swobody, inwencji oraz dyscypliny, wyraźnie zarysowanych granic, 
reguł. Teoretyczne uzasadnienia dla różnych rozwiązań mają swoje mocne i słabe strony. 
Ich różnorodność powoduje, że uczenie interpretacji w szkole napotyka na trudności, bo 
nie jest łatwo wypracować złoty środek między wspomnianymi biegunami. W artykule 
zostają w skrócie zaprezentowane niektóre koncepcje teoretyczne, a jego celem jest 
przedstawienie propozycji formy szkolnej interpretacji, która służyłaby zarazem otwar-
ciu uczniów na żywą, osobistą, przeżytą lekturę, jak i nauczeniu ich dostrzegania granic, 
których w procesie odczytywania dzieła nie należy przekraczać. Interpretacja potrakto-
wana zostanie jako sposób rozumienia nie tylko konkretnego tekstu, ale i rzeczywistości. 
Przykładem wieloznaczności tekstów i różnych dróg interpretacyjnych są dwa utwory 
Zbigniewa Herberta.

Słowa kluczowe: interpretacja, bariery interpretacyjne, wolność czytelnika, granice 
interpretacji, wieloznaczność, literatura, rzeczywistość, Zbigniew Herbert

Abstract: Discussions about interpretation span two poles: freedom, complete 
liberty, invention, and discipline, clearly defined boundaries, and rules. Theoretical justi-
fications for various solutions have their strengths and weaknesses. Their diversity makes 
teaching interpretation in schools challenging, as it is not easy to find a happy medium 
between these poles. This article briefly presents some theoretical concepts, and its aim 
is to propose a form of school interpretation that would both open students to a lively, 
personal, experienced reading experience and teach them to recognize boundaries that 
should not be crossed in the process of reading a work. Interpretation will be treated as 
a way of understanding not only a specific text but also reality. Two works by Zbigniew 
Herbert exemplify the ambiguity of texts and the various interpretive paths.

Key words: interpretation, barriers in reading, freedom of reader, limits of interpret-
ation, polysemy, literature, reality, Zbigniew Herbert

Krzysztof Biedrzycki
Uniwersytet Jagielloński
ORCID 0000-0002-5110-6986

Barriers to be broken and boundaries to be crossed. 
On the freedom and discipline of interpretation. 

Bariery do obalenia i granice 
nieprzekraczalne. O wolności 
i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

DOI: 10.14746/pi.2025.21.8



110

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

Minotaur

W wierszu Zbigniewa Herberta Damastes z przydomkiem Prokrustes mówi 
(Herbert 1983) mamy do czynienia z niejednoznaczną sytuacją. Jak wskazuje sam 
tytuł, swoją mowę wygłasza mitologiczny Prokrustes. Jest to mowa pośmiertna 
(„pozbawił mnie życia Tezeusz”), a zarazem obrończa (przedstawia racje stojące 
za jego zbrodniczymi praktykami) czy nawet programowa („mam niepłonną 
nadzieję że inni podejmą mój trud”). Pozbawił go życia Tezeusz, którego tak 
przedstawia: „morderca niewinnego Minotaura”. Jak to rozumieć? Czy przesłanki 
rozumowania, a nade wszystko wartościowania Damastesa należy traktować 
serio? Owszem, wyczuwamy tu autorski dystans, ironię, ale gdzie znajdujemy 
dowody na taką interpretację, gdzie pojawiają się sygnały wskazujące nam drogę 
do lektury odwrotnej do intencji bohatera wiersza? A może byłaby to droga na 
manowce? Czy określenie „niewinny Minotaur” brzmi wystarczająco absurdalnie 
i wewnętrznie sprzecznie, żeby zanegować całą wypowiedź Prokrustesa? 

Kreteński więzień Labiryntu pojawia się u Herberta ponownie w prozie 
poetyckiej Historia Minotaura (Herbert 2001). Poeta zaczyna tak: „W nieodczyta-
nym jeszcze piśmie linearnym A opowiedziano prawdziwą historię księcia Mino-
taura”. To już zapowiada spojrzenie na tę postać niezgodnie z przyjętą 
powszechnie wizją. U Herberta nie spotykamy żarłocznego i przerażającego 
potwora, lecz nieszczęśliwego chłopca z nienormalnie dużą głową, melancholika 
traktowanego jako matołek (tak jest nazwany w utworze), którego więzi się 
w Labiryncie po to, by odkrywając logikę architektury tego miejsca, uczył się 
zasad poprawnego myślenia. Ponieważ jednak nie czyni postępów w nauce, Minos 
postanawia zabić swoje dziecko (czytamy, że wbrew mitologicznym plotkom wcale 
nie było ono synem przysłanego przez Posejdona byka i wiarołomnej Pasifae) 
i w tym celu sprowadza z Grecji „zręcznego mordercę Tezeusza”. W finale tej opo-
wieści „wraca Tezeusz niosąc wielką, krwawą głowę Minotaura o wytrzeszczo-
nych oczach, w których po raz pierwszy kiełkować zaczęła mądrość – jaką zwykło 
zsyłać doświadczenie.”

Jak zatem trzeba by interpretować postaci Tezeusza i Minotaura w świetle 
tych dwóch utworów? W obu Tezeusz to morderca, a Minotaur jest niewinny. O ile 
w wierszu wyczuwamy ironię, a wartościowanie Damastesa (jako z założenia nie-
obiektywnego, wszak i on, „niewinny”, jest ofiarą mordercy Tezeusza) możemy 
a priori odrzucić, o tyle w prozie poetyckiej, owszem, przewrotnej, polemicznej 
wobec potocznie przyjętej wykładni mitu, ale napisanej w tonacji serio, odwróce-
nie oceny obu bohaterów wskazuje, że czytelnik za autorem winien przyjąć per-
spektywę współczucia dla więźnia Labiryntu. W takim razie może ów „niewinny 
Minotaur” z perory Damastesa powinien być potraktowany poważnie, bo nie jest 
prostym i jednoznacznym sygnałem poetyckiego dystansu? Czy można by pójść 
jeszcze dalej i podważyć ironiczną lekturę wiersza?

Wiemy, że Herbert stwarza problemy interpretacyjne (pisał o tym Stanisław 
Barańczak w książce Uciekinier z Utopii 40 lat temu i niewiele się zmieniło od 



111

Bariery do obalenia i granice nieprzekraczalne. O wolności i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

tamtej pory1). Jego utwory nie są jednoznaczne, za każdym razem mogą nas pro-
wadzić w pułapkę odczytań kanonicznych, ostatecznych i pozbawionych wątpli-
wości, podczas gdy są one wewnętrznie dialogiczne, oparte na niepewności 
i nieusuwalnych napięciach. Domagają się współpracy z sobą, wchodzenia z nimi 
w rozmowę lub nawet spór – domagają się interpretacji.

Interpretacja – rozumienie świata

Interpretacja jest najtrudniejszą, a zarazem najważniejszą umiejętnością, 
którą powinien nabyć uczeń podczas lekcji języka polskiego. Pisano o tym dużo, 
nie będę tu powtarzał wszystkich argumentów uzasadniających tę tezę, a także 
nie będę wskazywał na wszystkie trudności z nią związane, zwrócę uwagę tylko 
na te fundamentalne. Trzeba jasno powiedzieć, że nauka interpretacji, choć naj-
dogłębniej ćwiczona na materiale literackim, wykracza daleko poza literaturę 
i oznacza wyposażenie młodego człowieka w sprawność rozumowania, rozumie-
nia rzeczywistości i porozumienia z drugim człowiekiem. Rola interpretacji 
w rozumieniu świata jest sednem filozofii hermeneutycznej Hansa-Georga Gada-
mera: „Właściwym wymiarem tego, co dane, okazuje się (…) pośredni świat 
języka. (…) Interpretacja rodzi nigdy niezrealizowane zapośredniczenie między 
człowiekiem a światem, i o tyle właśnie jest ona jedyną rzeczywistą bezpośrednio-
ścią oraz realnością sprawiającą, że rozumiemy coś jako to coś” (Gadamer 2007, 
220-221). Koncepcję tę na gruncie polskim rozwinął Michał Paweł Markowski, 
gdy zaproponował następującą definicję interpretacji: 

[Interpretacja to] rozumienie znaczeń jakiegoś kawałka rzeczywistości. Rożni się od 
opinii i przekonań tym, że daje się weryfikować na podstawie tego, o czym mówi. 
Interpretator zmierza do wydania prawdziwego sądu na temat rzeczywistości, to 
znaczy sądu, który podlega dyskusji, albowiem podlega weryfikacji danych (Markow-
ski 2019, 345). 

Zwróćmy uwagę na wyeksponowanie rozumienia świata, rzeczywistości, nie tylko 
tekstu. Według tej koncepcji wszelkie poznanie ma charakter językowy, a skoro 
tak, to za pomocą języka można zmierzać do zrozumienia i wyjaśnienia napotyka-
nych w rzeczywistości fenomenów. Stąd rola interpretacji.

Aspekty poznania

Stanislas Deahene przedstawił siedem definicji/aspektów uczenia się, a więc 
poznania (Dehaene 2021). Pierwszy polega na tym, że mózg reguluje parametry 
modelu zmysłów czy języka w kierunku dostrzeżenia tego, co dla niego nowe i spe-
cyficzne – to jest mechanizm podobny do nastawiania ostrości w aparacie fotogra-
ficznym. Przykładem może być wyregulowanie parametru języka, w którym 
słyszymy jakąś wypowiedź: żeby ją zrozumieć, trzeba nastawić się na słuchanie 
w konkretnym języku, bez przestawienia się nie sposób odczytać wypowiedzi, 
nawet jeśli jest ona sformułowana w języku, który znamy, ale w danym kontekście 
nie wydaje się oczywisty. Drugim aspektem jest wyzyskiwanie eksplozji kombina-

1  Rozdział Nieporozumienia (Barańczak 1984).



112

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

torycznej. Jesteśmy bombardowani wielością impulsów ze świata zewnętrznego, 
wydaje się, że możemy tworzyć nieskończoną liczbę kombinacji w ich łączeniu, 
w przypadku języka to oznacza ogromne możliwości formułowania zdań w obrębie 
tego samego systemu.  Trzeci aspekt procesu poznania to eksploracja przestrzeni 
możliwości. W świecie, który chcemy sobie oswoić, mamy dużo dróg sprawdzania 
bogactwa, którym nas kusi lub którym przytłacza. Im więcej sprawdzimy, tym 
więcej się nauczymy, choć oczywiście ekonomia czasu i wysiłku sprawia, że ogra-
niczamy eksplorację. Czwarty aspekt można zatem określić jako zawężanie prze-
strzeni wyszukiwania. W nieogarnionym świecie trzeba przestrzeń zawęzić, 
skupić się na takim wyjaśnieniu zjawiska, które pozwoli nam je zrozumieć. Kolejny 
aspekt to rzutowanie apriorycznych hipotez. Poznanie odbywa się w kontekście 
tego, co już wiemy, a zatem dla wyjaśnienia zjawiska, choćby przez analogię, 
wykorzystujemy stawiane przez nas hipotezy. One mają charakter aprioryczny, 
nawet jeśli wynikają logicznie z innych, uprzednich efektów poznania. Dalszym 
etapem jest weryfikacja tych hipotez. Szósty aspekt uczenia się (poznania) to 
minimalizowanie błędów. Zawsze pojawia się ryzyko popełnienia błędu w rozpo-
znaniu tego, co dla nas nowe – ważne jest, żeby umieć się cofnąć, skorygować ten 
obraz zjawiska, który nie jest zgodny z rzeczywistością. Równocześnie nie można 
się obawiać błędu, bo lęk przed niepowodzeniem unieruchamia nas w procesie 
poznania, niczego nowego się nie uczymy. Ostatni aspekt polega na optymalizacji 
funkcji nagrody. Chcemy poznawać coś nowego, bo to sprawia nam przyjemność. 
Co prawda, uczenie się połączone jest z trudem, ale zwieńczenie przynosi nagrodę 
w postaci uruchomienia obwodu nagrody w mózgu. 

W interpretacji dostrzegamy właśnie te aspekty. Regulujemy parametry 
modelu lektury, skupiamy uwagę na tym, żeby zrozumieć czytany utwór, usta-
wiamy go w jakimś kontekście, uruchamiamy wobec niego oczekiwania, wyzysku-
jemy różne kombinacje odczytań, eksplorujemy przestrzenie możliwości 
interpretacyjnych, rzutujemy aprioryczne hipotezy zrozumienia tekstu, które 
następnie weryfikujemy. Zawsze ryzykujemy błąd w interpretacji, ale możliwość 
pojawienia się go nie powinna nas paraliżować i przepełniać lękiem, na odwrót – 
trzeba się nauczyć zarówno minimalizowania błędów, jak i analizowania ich przy-
czyn. Wreszcie – interpretacja może i powinna być źródłem satysfakcji.

Na gruncie dydaktyki z tym specyficznym sposobem poznania w postaci inter-
pretacji spotykamy się, gdy dostrzegamy, jaką rolę w nauce na lekcjach różnych 
przedmiotów odgrywają interpretacje danych, faktów, przebiegu funkcji itd., 
a także interpretacja tekstów w postaci np. historycznej krytyki źródeł. To jest 
część wspólna różnych dziedzin wiedzy: ćwiczenie samodzielnego myślenia, mie-
rzenie się z tekstami i faktami, rozumienie ich, stawianie hipotez i tez oraz ich 
dowodzenie2. Nas jednak interesuje specyficzny typ interpretacji, szczególnie 
wymagający, czyli interpretacja dzieła literackiego.

2  Przykład konfrontacji doświadczeń różnych przedmiotów, między innymi właśnie w obszarze 
interpretacji, możemy spotkać w następujących publikacjach: Szkoła samodzielnego myślenia (Bia-
łek i in. 2013), Polscy piętnastolatkowie w perspektywie międzynarodowej. Wyniki badania PISA 
2022. (Bulkowski, Kaźmierczak 2024), Argumentacja w edukacji szkolnej: przykład języka polskiego 
i matematyki (Federowicz 2018), Błąd w dydaktyce (Biedrzycki, Chrzanowski, Ostrowska 2024).



113

Bariery do obalenia i granice nieprzekraczalne. O wolności i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

Bariery i ich pokonywanie

Mamy tu do czynienia z dużym problemem, bo utwór z natury rzeczy nie jest 
tekstem o prostym i jednoznacznym przesłaniu. To znaczy może taki być, ale wów-
czas dużo traci ze swojej literackości, prześlizguje się w stronę publicystyki, pro-
stego przekazu, może kaznodziejstwa, nie budzącej wątpliwości perswazji czy 
wyrażenia wspólnych dla jakiejś zbiorowości emocji. Wybitna literatura najczę-
ściej jest wieloznaczna i stawia przed czytelnikiem wymaganie uważnej lektury, 
w której odczytania mogą się poważnie różnić.

W tej sytuacji wyzwaniem dydaktycznym jest wdrożenie ucznia w taki styl czy-
tania, w którym zmierzy się on z wielowymiarowością dzieła literackiego, jego 
polisematycznością, niejednoznacznością, z możliwością różnych dróg rozumie-
nia, a w konsekwencji przeżywania tekstu i odpowiadania nań. Od razu jednak 
pojawia się dylemat: na ile możemy sobie pozwolić, gdzie należy wyznaczyć gra-
nice interpretacji. Czy ich wyznaczenie nie jest czasem ograniczeniem wolności 
czytelnika, czy z kolei wolność nie oznacza dowolności i kiedy interpretacja staje 
się niezobowiązującą opinią?

Zacznijmy od barier, które dzielą nas od interpretacji, czy inaczej – barier 
zatrzymujących odbiorców w obrębie interpretacji gotowych, narzuconych, prze-
kazanych do odtwarzania. To częsta praktyka w polonistyce szkolnej. Można 
wskazać różne jej źródła. Zasadniczym jest przekonanie o istnieniu w dziele zna-
czenia, które należy tylko odkryć i wydobyć. Utwór literacki traktowany jest jako 
– co prawda bardziej skomplikowany i ozdobny w swojej formie – przekaz, w grun-
cie rzeczy jednak taki jak inne wypowiedzi. Ważne okazuje się zatem zrozumienie 
tego, co w nim jest zawarte. Niejednokrotnie oznacza to rekonstrukcję intentio 
auctoris, w strywializowanej postaci sprowadzonej do pytania: „Co autor miał na 
myśli?” Oczywiście tekst literacki był pisany z jakąś intencją, zarazem jednak jego 
istota nie sprowadza się do prostego przekazu, gdyż taki nie potrzebowałby formy 
literackiej ani swego rodzaju literackiego szyfru. Innym źródłem praktyki przeka-
zywania gotowej interpretacji jest wiara w autorytet. Pokłada się ufność w autory-
tet bardziej doświadczonych czytelników, a zwłaszcza badaczy literatury. W tej 
sytuacji nauczyciel sam staje się medium przekazującym to, co inni już ustalili (lub 
niekiedy co sam ustalił i czego naucza mocą własnego autorytetu). To mocno się 
wiąże z lękiem – trzecim źródłem praktyki odtwarzania. Lękiem przed samodziel-
nością, która często może się łączyć z nieudolnością wnikania w znaczenia 
zawarte w tekście, rozumowania, dowodzenia stawianych tez, argumentowania.

Jeśli chcemy uczniów wyposażyć w umiejętność uważnego czytania, negocjo-
wania znaczeń i przekonywania do swoich racji, zamiast przekazywać gotowe 
wykładnie dzieła, powinniśmy pokazać im, jak pokonywać bariery oporu przed 
samodzielnością interpretacji. Spotkanie z tekstem ma być nauką wnikliwej lek-
tury, a jej warunkiem jest wolność; nie oczekiwanie wydobycia gotowego sensu, 
lecz spotkanie ucznia-czytelnika z tekstem, podjęcie przez niego wysiłku wydoby-
wania różnych znaczeń, wchodzenia w dialog z utworem i innymi czytelnikami, 
wskazywania argumentów świadczących za prawomocnością odczytania.



114

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

Trzeba pamiętać, że uczeń – gdy wejdzie w dorosłe życie – będzie musiał 
samodzielnie sobie radzić z interpretacją poznawanych tekstów i ogólnie rzeczy-
wistości, z weryfikacją rozumienia różnych przekazów, a także z rozumowaniem 
i budowaniem argumentów. Ażeby się mierzyć z tym, co nowe w procesie pozna-
nia, potrzeba odwagi. Nauka interpretacji powinna być nauką przełamywania 
lęku. Dlatego pożyteczna jest Derridiańska kategoria inwencji (Derrida 1996). 
W spotkaniu z utworem literackim potrzebna jest wyobraźnia. Tekst stanowi 
wyzwanie, przed którym łatwo zdezerterować, mówiąc, że zbyt trudny, niezrozu-
miały, niejasny albo zgoła głupi i pozbawiony sensu (częste argumenty uczniów 
nieradzących sobie z lekturą). Nie, interpretacja to konfrontacja z czymś, co nas 
zaskakuje, co nie jest oczywiste, dziwi (czasem w negatywnym sensie), ale zara-
zem po pokonaniu wewnętrznego oporu może (choć przecież nie musi) otworzyć 
przed nami nieznaną jeszcze perspektywę poznawczą Jest spotkaniem z Innym 
w tekście lub Innym stojącym za tekstem. 

Herbertowskie postrzeganie Minotaura niewątpliwie może wpędzić w konfu-
zję. Kto zna mitologię, w jakiejkolwiek narracji (Parandowskiego, Gravesa, 
Kubiaka), wie, że owa kreatura u starożytnych budziła strach i wstręt. Nie ina-
czej u potomnych. To Tezeusz, choć okrutny, był herosem. Oczywiście określenie 
„niewinny Minotaur” nie jest oksymoronem, w potworze nie ma winy zawinionej, 
etycznej, z perspektywy odbiorców mitu jest w nim jednak wina paradoksalna – 
samego istnienia, skażonego pochodzenia, bycia strasznym i odrażającym, 
budzącym uzasadniony strach. Herbert niewinność Minotaura wprowadza 
jednak w dwóch odrębnych kontekstach: narracji Prokrustesa i narracji kogoś 
opowiadającego jego „prawdziwą historię”. Dla czytelnika stanowi to zadanie 
konieczności skonfrontowania tych dwóch opowieści, dostrzeżenia ich niejedno-
znaczności i uwikłania w sytuację narracyjną, która w obu przypadkach jest 
radykalnie odmienna. 

Trudnością w lekturze może być bezwzględne zaufanie mitowi czy raczej 
zakorzenionemu w kulturze jego rozumieniu. Inną trudnością może być coś 
odwrotnego, mianowicie naiwne przyjęcie argumentacji Prokrustesa i bezkry-
tyczne uznanie wersji z Historii Minotaura za „prawdziwą”. W jednym i drugim 
przypadku odbiór staje się jednostronny i zmierzający do ujednoznacznienia 
wymowy obu tekstów. Wyobrażalna jest jeszcze jedna sytuacja – lęk interpreta-
cyjny powodujący, że czytelnik (uczeń) oczekuje rozstrzygnięcia jego wątpliwości, 
podania mu gotowej wykładni, bo niepewność powoduje dyskomfort. 

„Niewinny Minotaur” powinien prowokować do refleksji i dialogu. Tak jak 
Herbert dokonywał reinterpretacji mitu, tak czytelnik (uczeń) ma prawo, a nawet 
w pewnym sensie obowiązek podjąć dialog czy wręcz wejść w spór z autorem. 
Herbert przecież wskazuje kierunek, nie rozstrzyga. Współczucie, z jakim Prokru-
stes mówi o Minotaurze, jest podejrzane. Można to dostrzec jednak dopiero, gdy 
się dokładnie przeczyta cały wiersz, czyli przemowę protagonisty. I gdy się dojrzy 
ironię, z jaką jest on wprowadzony do utworu. Skoro zbrodniarz opowiada o nie-
winności potwora, sytuacja sama sprawia, że wartościowanie poddaje się falsyfi-
kacji i możemy powrócić do tradycyjnego postrzegania syna Pasifae. Tylko czy na 



115

Bariery do obalenia i granice nieprzekraczalne. O wolności i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

pewno? Czy istotnie fakt i jego interpretacja przedstawiane przez kogoś, komu nie 
ufamy, musi powodować, że on w tym względzie nie mówi prawdy lub jego ocena 
jest bezwartościowa? 

Sprawa w Historii Minotaura też nie jest oczywista. Czym jest owo źródło 
podawane jako „prawdziwe”? Z jakiej perspektywy jest w nim podana narracja? 
Istotnie powinniśmy współczuć Minotaurowi? A może wpływa się na nasze uczu-
cia i nimi manipuluje? Jeśli jednak tekst potraktować serio, a wiele wskazuje, że 
tak należy uczynić, to dostrzegamy w potworze z Krety każdego, kto nie jest 
w stanie sprostać oczekiwaniom, kto podlega opresji wynikającej z kultury nieak-
ceptującej odmienności.

Każda z tych dróg interpretacyjnych wymaga uważności w lekturze, ale też 
przekraczania przeszkód stojących na drodze rozumienia tekstu. Dlatego ważne 
jest, żeby czytelnik (uczeń) miał świadomość istnienia tych przeszkód, gdyż mogą 
one powodować, że jego odbiór (utworu literackiego, postu na portalu interneto-
wym, spotkanego człowieka, zdarzeń politycznych, informacji dotyczących zdro-
wia…) uwarunkowany jest sytuacją, w jakiej ów odbiór się dokonuje. 
W opisywanym tutaj przypadku przeszkody mogą mieć rozmaity charakter. 
Przede wszystkim znajomość mitu w klasycznej wersji powoduje, że jego rewizja 
wydaje się nadużyciem – nie każdy jest gotowy do akceptacji wersji zreinterpreto-
wanej, a nawet zdekonstruowanej (nie w imię założeń teoretycznych, ale w prak-
tyce, choćby i mimowolnie). Trudność stanowi dostrzeżenie pięter instancji 
nadawczych: w wierszu Damastes z przydomkiem Prokrustes mówi to sam Dama-
stes, dopuszczający go do głosu „konferansjer” – wypowiadający się w tytule, 
wreszcie nadrzędny podmiot ironizujący. W Historii Minotaura mamy jakieś 
„prawdziwe” źródło i przytaczającego je narratora, przy czym nie wiadomo, ile 
informacji pochodzi od niego, ile z owego źródła. Nie jest proste dostrzeżenie tych 
skomplikowanych gier literackich, wobec czego lektura może wieść ku uproszcze-
niu. Barierę niejednokrotnie stanowią przed-sądy, w znaczeniu wprowadzonym 
przez Gadamera (Gadamer 1979), które ustawiają, a przynajmniej warunkują lek-
turę. Może to być słownictwo, jakim się posługuje odbiorca – na przykład słowo 
„niewinny”, które na pozór ma jednoznaczny sens, bywa odbierane nieufnie (stąd 
pytanie „któż jest bez winy?” lub pogardliwe określenie „niewiniątko”). Może to 
być coś więcej, językowy obraz świata, w którym nie mieści się połączenie „nie-
winny Minotaur” albo „język finalny” w ujęciu Rorty’ego, zawierający spójny 
system oceny rzeczywistości i jej wartościowania (Rorty 2009). W każdym z tych 
przypadków ważne jest wypracowanie samoświadomości: z jakiej perspektywy 
czytam, co dla mnie znaczą słowa, jakie są moje przed-sądy? 

Istotne jest życiowe i lekturowe doświadczenie czytelnika. W odbiorze wier-
sza Damastes z przydomkiem Prokrustes mówi dużą rolę może (a nawet powinna) 
odegrać wrażliwość na funkcję perswazyjną tekstu, na manipulację, propagandę, 
wpływanie na nasze emocje. Niewątpliwie inaczej ten wiersz przeczyta ktoś zna-
jący nowomowę, jej frazeologię i specyficzną logikę dowodzenia racji, aniżeli ktoś 
niedostrzegający pułapek tego rodzaju języka. W lekturze Historii Minotaura dużą 
rolę odgrywa empatia wobec osób skazanych na wykluczenie. Te czynniki popro-



116

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

wadzą w stronę interpretacji odkrywającej istotne dla obu utworów znaczenia. 
Same jednak też mogą stanowić przeszkody, bo rodzą pokusę ujednoznaczniania 
– wiersz czytany będzie tylko w kluczu politycznym, a proza jako utwór interwen-
cyjny, a nawet dydaktyczny. Tymczasem oba jednoznaczności się wymykają.

Oczywiście nie każdy dostrzeże migotliwość znaczeń w utworze. A nawet 
niewielu czytelników ją od razu zauważy. Dlatego przy interpretacji konieczne 
są: dialog, dyskusja, konfrontowanie różnych odczytań, przedstawianie wła-
snych stanowisk i argumentowanie. Dopiero w ich rezultacie może dojść do 
ustalania stanowisk, choć możliwe jest przecież przyjęcie protokołu rozbieżno-
ści, z zaznaczeniem wszakże, iż lektury mogą być odmienne i niekiedy 
sprzeczne, ale dopuszczalne z perspektywy tekstu, natomiast wyznaczone przez 
rozmaite doświadczenia życiowe i kulturowe, różne przed-sądy i słowniki, nie-
jednakową wrażliwość.

Wolność, odwaga i dyscyplina interpretacji

W podjęciu samodzielnego wysiłku interpretacyjnego konieczne są zatem 
wyobraźnia, inwencja i odwaga. Wszystkie trzy są potrzebne po to, żeby wejść 
w relację z utworem, uważnie weń się wczytać, próbować dostrzec w nim różne 
znaczenia, zaproponować zrozumienie i uzasadnić je, równocześnie przekroczyć 
oczywiste – wydawałoby się – własne uwarunkowania, uświadomić je sobie i bez 
strachu przyznać się do tego, dlaczego czytam w określony sposób, kim jestem 
w akcie lektury. 

Osiągnięcie takiego celu jest bardzo trudne, ale to on stanowi o sensie 
nauczania literatury, a nawet więcej – on jest ważny w dalszym życiu młodego 
człowieka, gdy będzie musiał w różnych sytuacjach przeprowadzać proces rozu-
mienia i uzasadniania swojego pojmowania jakichś tekstów, wszelkich aktów 
komunikacji, zjawisk, faktów. Dążenie do tego celu może się jednak wiązać z nie-
bezpieczeństwem wyobraźni, inwencji i odwagi bez granic, czyli dowolności 
w interpretacji. Tego boją się nauczyciele, którzy nie pozwalają uczniom na swo-
bodne wypowiedzi o utworze i przedstawiają im interpretacje gotowe. Pojawia 
się zatem kwestia rozstrzygnięcia, gdzie przebiegają granice, których przekro-
czyć nie wolno. 

Spory o granice interpretacji stanowią powracający motyw humanistyki. Nie-
jednoznaczność rozstrzygnięć powoduje, że rodzi się lęk przed podejmowaniem 
wysiłku samodzielnego rozumienia dzieł literackich. Niejednokrotnie dotyczy to 
naukowców i krytyków, którzy dążą do ustalenia jednej obowiązującej egzegezy 
tekstu wedle reguł badań historycznoliterackich, gdy rekonstruuje się kontekst 
macierzysty utworu, docieka się intencji autora czy przedstawia się dzieje recep-
cji bez propozycji rozstrzygnięcia tego, jak według uczonego należałoby odczyty-
wać dzieło. To jednak z kolei rodzi sprzeciw zwolenników interpretacji swobodnej, 
twórczej, ale narażonej na ryzyko swawoli lekturowej, odkrywania w tekście tego, 
co sami weń włożyliśmy (wedle stwierdzenia Nietzschego), interpretacji niejedno-
krotnie uzależnionej od ideologii lub osobistych doświadczeń badacza.



117

Bariery do obalenia i granice nieprzekraczalne. O wolności i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

Wyrazistym przykładem sporu wokół tego problemu jest dyskusja między 
Umberto Eco, Richarderm Rorty’m i Jonathanem Cullerem na temat nadinterpre-
tacji (Eco, Rorty, Culler, Brooke-Rose 1996). Eco rozróżnia intentio auctoris 
(która jest możliwa do odczytania w procesie żmudnych badań biograficznych, 
jednak nie jest wcale koniecznym warunkiem lektury), intentio lectoris (skutku-
jącą dowolnością i w efekcie przynoszącą ryzyko nadinterpretacji) oraz intentio 
operis – wpisanych w dzieło potencjalnych sensów. Właśnie intentio operis sta-
nowi kryterium oceny interpretacji, gdyż nie zawęża jej do rekonstrukcji zamie-
rzeń autorskich ani nie pozostawia pełnej swobody czytelnikowi. To nie znaczy, 
że czytelnik odgrywa mniejszą rolę, wręcz przeciwnie – bez niego dzieło pozosta-
łoby tylko niezrealizowaną potencjalnością, niemniej jednak interpretacja musi 
być ograniczona przez kod dzieła, który w procesie lektury ma być odczytany. 
Wedle tej koncepcji jakość interpretacji zależy od kompetencji czytelniczej. O ile 
jednak trudno wyrokować, które odczytanie dzieła jest prawidłowe lub najlepsze, 
o tyle da się wyznaczyć reguły zakreślające orzeczenie, które jest złe, nietrafne 
lub przynajmniej gorsze od innych. W tym sporze zdecydowanie oponuje Rorty. 
Jego zdaniem wartość dzieła zasadza się na jego produktywności, potencjale 
wykorzystania go przez czytelnika, który tak w istocie sam nadaje mu sens w pro-
cesie negocjacji znaczeń. Mniej radykalny jest Culler, choć i on raczej staje po 
stronie swobody czytelniczej i gotowości do permanentnej reinterpretacji litera-
tury, czemu oczywiście sprzyja uważna lektura. Co jednak dla Cullera ważne, 
trudno wyrokować, gdzie przebiega granica między interpretacją a nadinterpre-
tacją, natomiast można mówić o rozumieniu i nadrozumieniu dzieła. Rozumienie 
byłoby procesem lektury bliskim koncepcji Eco, nadrozumienie zaś oznaczałoby 
zadawanie dziełu pytań, które ono samo pomija.

O ile porzucenie dociekania intentio auctoris wydaje się punktem zgody 
między dyskutantami, co jest być może oczywiste w kontekście Śmierci autora 
Rolanda Barthesa (Barthes 1999), o tyle nie ma zgody co do tego, w jakim stopniu 
rozdzielone są intentio lectoris i intentio operis. Przesunięcie akcentów nie ozna-
cza, że dla Rorty’ego, a tym bardziej Cullera, dzieło jest tylko pretekstem dla twór-
czej interpretacji, ale jednak na pierwszy plan wysuwają oni wolność czytelnika.

Właśnie ta wolność bywa powodem niepokoju. Susan Sontag napisała szkic 
Przeciw interpretacji (Sontag 2012), samym tytułem prowokując do tego, żeby 
w ogóle porzucić aktywność interpretacyjną, gdyż powoduje ona zafałszowanie 
dzieła. W istocie Sontag nie tyle ogólnie interpretację odrzucała, ile jej specy-
ficzną, poddaną ideologicznym założeniom wersję, w której dzieło znika na rzecz 
zewnętrznej wobec niego wykładni. Podobnie jest w artykule Cleantha Brooksa 
Herezja parafrazy (Brookes 2007), gdzie przedmiotem krytyki była inna forma 
swobodnej lektury dzieła, polegająca na zastąpieniu dzieła jego arbitralną 
wykładnią i parafrazą, która właściwie istnieje niezależnie od tekstu będącego jej 
podstawą. U obojga autorów ważne było wezwanie do poważnego traktowania 
utworu, dostrzegania jego literackiej specyfiki. 

Niezależnie od stanowisk zajmowanych w tym sporze można przyjąć, że gra-
nicą interpretacji staje się samo dzieło. Nie tylko jako potencjalność i pretekst, 



118

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

ale jako tekst sam w sobie, który zawiera konkretne sensy, choć w spotkaniu 
z czytelnikiem mogą się one aktualizować w rozmaity sposób. Jako ograniczenie 
swobody czytelniczej można, za Paulem Ricoeurem, przyjąć zasadę uprawomoc-
nienia: każda teza interpretacyjna musi znaleźć potwierdzenie i uzasadnienie 
w czytanym utworze, jego formie, strukturze, języku, budowie fabularnej, symbo-
lice itd. (Ricoeur 1989).

Granice te można wytyczyć na różne sposoby. Michał Paweł Markowski pisze 
o ustalaniu interpretacji, argumentowaniu, wzajemnym przekonywaniu się, wska-
zywaniu w tekście dowodów na jego zrozumienie – przeciwstawia interpretację 
opinii, która może nie podlegać dyscyplinie, może tekst traktować tylko jako pre-
tekst dla ekspresji własnych poglądów. Dodaje, że interpretacja jest formą budo-
wania wspólnoty, drogą do wyjaśniania rzeczywistości, a w konsekwencji do 
wypracowywania społecznego konsensusu (Markowski 2019). Budowana jest 
wspólnota interpretacyjna, według koncepcji Stanleya Fisha (Fish 2002) z jednej 
strony umożliwiająca sam akt interpretacji, gdyż stwarzająca sytuację, w której 
można i chce się go podejmować, a z drugiej strony zakreślająca granice w postaci 
praw rządzących tą wspólnotą (język, wartości, sposoby czytania) – a w konse-
kwencji sprawiająca, że lektura dokonuje się zbiorowo, w zderzeniu indywidual-
nych odczytań, wzajemnie weryfikowanych, uzgadnianych i negocjowanych.

Bartosz Brożek proponuje rozumienie interpretacji jako parafrazy tekstu, 
w której zostaje zawężona wiązka znaczeń generowanych przez ten tekst. 
Zauważmy, że jest to inne postrzeganie parafrazy niż u Brooksa – według Brożka 
ona nie zastępuje dzieła, tylko pozwala na wyrażenie jego zrozumienia. Para-
frazy mogą być różne, przy czym nie wszystkie są dopuszczalne. Za właściwą 
czytelnik uzna tę, która jest zgodna z kontekstem, a zatem z innymi znaczeniami 
zawartymi czy to w samym tekście, czy w tekstach mu bliskich z różnych powo-
dów (na przykład historycznych), a także z wiedzą tła, czyli obrazem świata czy-
telnika. Interpretacja nie jest zatem dowolna, choć jednak pozostaje relatywna 
i nigdy nie będzie definitywnie skończona – przynajmniej nie możemy stwierdzić 
jej finału (Brożek 2014).

Konkretne zasady falsyfikowania niewłaściwych interpretacji wymienia 
Henryk Markiewicz enumeratywnie, choć katalog ten nie jest u niego wyczer-
pany (Markiewicz: 1996). Najogólniej można powiedzieć, że sprowadzają się one 
do zrozumienia tekstu na różnych poziomach sensów – od słów po wyższe układy 
znaczeniowe, właśnie zrozumienia, które musi poprzedzić interpretację jako 
interakcję z tekstem. W przypadku słów może się to wydawać oczywiste, ale 
przestaje takie być, gdy mamy do czynienia z utworami z odległych epok lub 
wykorzystującymi język różnych grup społecznych, gdzie stosuje się leksykę nie-
tożsamą z leksyką ogólnego, oficjalnego języka literackiego (np. współcześnie 
język młodzieżowy lub korporacyjny). Bywa jednak i tak, że autor, podejmując 
grę z językiem, nadaje słowom swoiste sensy. Mniej jednoznaczna jest sytuacja 
z odczytaniem wyższych układów znaczeniowych. Markiewicz zwraca uwagę, że 
nie powinno się proponować interpretacji jawnie sprzecznych z kontekstem 
macierzystym utworu, zmieniać w lekturze konwencji dzieła (np. odczytywać 



119

Bariery do obalenia i granice nieprzekraczalne. O wolności i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

powieści realistycznej jako symbolicznej), przypisywać metaforom i symbolom 
znaczeń niespójnych z tekstem całości utworu itd., czyli interpretacja nie może 
być niezgodna z samym dziełem. 

Każda z tych koncepcji zakłada, że wolność interpretacyjna jest ograniczona 
przez czytany tekst. Granica wyznaczona zostaje tam, gdzie zaczyna się – owszem, 
być może sprowokowana przez dzieło – własna opinia, gdzie uruchamiają się 
odczucia czytelnika, ważne dla niego samego, ale nie stanowiące odpowiedzi na 
utwór, wreszcie: gdzie występuje niezrozumienie tego, co napisane. 

Wieloznaczność utworu

Jak to się ma do wieloznaczności dzieła? Granice, zależnie od wnikliwości lek-
tury, rozszerzają się; inwencja, wyobraźnia i odwaga pozwalają dostrzegać coraz 
więcej, zarazem jednak muszą podlegać dyscyplinie bliskości tekstu. Każda kon-
cepcja powinna podlegać uprawomocnieniu, uzasadnieniu, przedyskutowaniu, 
zderzeniu z innymi koncepcjami, a także „przeczytaniu samego siebie”, czyli 
uświadomieniu sobie własnych przed-sądów, emocji, powodów takiego, a nie 
innego odczytania sensów tekstu i wywołanych przezeń emocji, „słownika final-
nego”, którym się posługujemy i własnego językowego obrazu świata.

Gdzie przebiegają granice interpretacji obu utworów Herberta, a zwłaszcza 
przywołanych fragmentów o Minotaurze? W przypadku wiersza Damastes z przy-
domkiem Prokrustes mówi określenie „niewinny Minotaur” powinno być mocno 
powiązane z kontekstem całego utworu – kto mówi, w jakiej sytuacji, z jakiej pozy-
cji się wypowiada, jaki jest tok jego argumentacji? Oczywiście zmienia się to 
w zderzeniu z innym kontekstem, czyli Historią Minotaura. Nasuwają się wówczas 
pytania o możliwość jednoznacznego rozstrzygnięcia oceny tej postaci. Granice 
zostają poszerzone. Pojawia się dwuznaczność. Nadal jednak pozostajemy blisko 
obu tekstów. Szukamy w nich argumentów. Kolejnym kontekstem są różne odczy-
tania mitu. Granice znów się rozszerzają, ale nadal wyznaczone są przez obecne 
w kulturze wątki rozumienia motywu Minotaura. Innym kontekstem jest cała 
twórczość Herberta i jego przewrotne reinterpretacje kulturowych wątków, jego 
ironia oraz związana z nią migotliwość sensów. 

Jak widać, nie ma potrzeby zawężania granic interpretacji. Za każdym razem 
jednak przy odnajdywaniu nowych dróg lektury trzeba je poddawać refleksji i kon-
frontować z samym tekstem. Przecież niewłaściwe byłoby przypisywanie obu opo-
wieściom, w których pojawia się Minotaur, znaczeń jawnie sprzecznych 
z tekstami, odczytywanie ich według nietrafnej konwencji (na przykład realistycz-
nej; choć oba utwory na pozór otwierają taką możliwość, niemniej jednak pozosta-
jemy w obrębie mitu), pominięcie faktu, że wprowadzona jest w nich wyraźna 
rama narracyjna. Proces ten wart jest wysiłku, bo jego zwieńczenie to optymaliza-
cja nagrody, zadowolenie z poznania czegoś nowego – w naszym wypadku satys-
fakcja z  wejścia w dialog z tekstem. 

Zwrócenie uwagi na proces poznawczy jest w kontekście interpretacji ważne, 
bo rozważane kwestie przełamywania barier i wyznaczania granic są wpisane 



120

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

w ów proces. Z jednej strony trzeba pokonywać ograniczenia i zdobywać się na 
samodzielność zrozumienia utworu literackiego, z całą jego złożonością i wielo-
znacznością. Z drugiej jednak strony konieczne jest wypracowanie dyscypliny 
i umiejętności minimalizowania błędu, weryfikowania prób interpretacyjnych za 
pomocą sprawdzonych reguł.

Szkolnej nauki interpretacji nie można izolować od poznania rzeczywistości 
w ogóle. Interpretacja rozciąga się między biegunem esencjalizmu, czyli przeko-
nania o istnieniu wpisanego w dzieło sensu, który trzeba tylko rozpoznać, a biegu-
nem kreacjonizmu, czyli wytwarzania sensu w procesie lektury. To oczywiście 
ekstrema. Esencjalizm grozi dogmatyzmem, odtwarzaniem ustalonych, gotowych 
interpretacji. Kreacjonizm może prowadzić do dowolności i ignorowania samego 
dzieła. Trzeba tak uczyć, żeby uczeń miał odwagę proponowania i uzasadniania 
własnego odczytania utworu. Powinien ćwiczyć się w dyscyplinie rozumowania 
i wykazywania prawomocności swojej lektury. To bagaż samodzielnego, odważ-
nego, krytycznego i uważnego myślenia oraz poznawania świata.

A co z „niewinnym Minotaurem”? To wyzwanie dla umysłu, przedmiot rozwa-
żań i dyskusji, bez jednoznacznego rozstrzygnięcia. I o to chodzi. Literatura poka-
zuje, że świat jest skomplikowany i nie ma niebudzącego wątpliwości wyjaśnienia. 
Trzeba odważnie to dostrzec i w sensowny sposób o tym opowiedzieć.

Bibliografia:

Białek Kinga i in., 2013, Szkoła samodzielnego myślenia, Warszawa.

Barańczak Stanisław, 1984, Uciekinier z Utopii. O poezji Zbigniewa Herberta, 
Londyn.

Barthes Roland, 1999, Śmierć autora, „Teksty Drugie”, nr 1-2, s. 249-253.

Biedrzycki Krzysztof, Chrzanowski Marcin, Ostrowska E, Barbara, 2024, Błąd 
w dydaktyce: przyczyny powstawania, mechanizmy, szanse dydaktyczne. Na 
podstawie rozwiązań zadań badania PISA, Warszawa.

Brookes Cleanth, 2007, Herezja parafrazy, w: Burzyńska A., Markowski M. P. 
(red.), Teorie literatury XX wieku. Antologia, Kraków, s. 155-170.

Brożek Bartosz, 2014, Granice interpretacji, Kraków.

Bulkowski Krzysztof, Kaźmierczak Joanna (red.), 2024, Polscy piętnastolatkowie 
w perspektywie międzynarodowej. Wyniki badania PISA 2022, Warszawa.

Dehaene Stanislas, 2021, Jak się uczymy? Dlaczego mózgi uczą się lepiej niż 
komputery… jak dotąd, Kraków.

Derrida Jacques, 1996, Psyché. Odkrywanie innego, w : Nycz R. (red.) 
Postmodernizm. Antologia przekładów, Kraków, s. 81-107.

Eco Umberto, Rorty Richard, Culler Jonathan, Brooke-Rose Christine, 1996, 
Interpretacja i nadinterpretacja, Kraków.

Federowicz Michał, Biedrzycki Krzysztof, Hącia Agata, Białek Kinga, Karpiński 
Marcin, 2019, Argumentacja w edukacji szkolnej: przykład języka polskiego. 
Wyniki badań i wnioski z warsztatów, „Edukacja Filozoficzna” nr 65, s. 5-32.



121

Bariery do obalenia i granice nieprzekraczalne. O wolności i dyscyplinie interpretacji 

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025

Fish Stanley, 2022, Interpretacja, retoryka, polityka, Kraków.

Gadamer Hans-Georg, 2007, Tekst i interpertacja, w: Burzyńska A., Markowski 
M. P. (red.) Teorie literatury XX wieku. Antologia Kraków 2007, s. 213-241.

Gadamer Hans-Georg, 1979, Rozum, słowo, dzieje, Łukasiewicz M., Michalski K. 
(przeł.), Warszawa.

Herbert Zbigniew, 2001, Historia Minotaura, w: Król mrówek, Kraków, s. 90.

Herbert Zbigniew, 1983, Damastes z przydomkiem Prokrustes mówi, w: Raport 
z oblężonego Miasta i inne wiersze, Paryż, s. 49. 

Markiewicz Henryk, 1996, O falsyfikowaniu interpretacji literackich, „Pamiętnik 
Literacki”, nr 1, s. 59-74.

Markowski Michał Paweł, 2019, Wojny nowoczesnych plemion. Spór 
o rzeczywistość w epoce populizmu, Kraków. 

Ricoeur Paul, 1989, Język, tekst, interpretacja, Graff P., Rosner K. (przeł.), 
Warszawa.

Rorty Richard, 2009, Przygodność, ironia, solidarność, Popowski W. J. (przeł.), 
Warszawa.

Sontag Susan, 2012, Przeciw interpretacji, w: Przeciw interpretacji i inne eseje, 
Pasicka M., Skucińska A., Żukowski D. (przeł.), Kraków, s. 11-26.

O autorze:

Krzysztof Biedrzycki - Katedra Polonistycznej Edukacji Nauczycielskiej na 
Wydziale Polonistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego w Krakowie, Instytut Badań 
Edukacyjnych w Warszawie. Historyk literatury, krytyk literacki, badacz edukacji. 
Zajmuje się literaturą XX i XXI wieku. Bada praktykę interpretacji zarówno w kry-
tyce literackiej, jak i w nauczaniu. 



122

Krzysztof Biedrzycki

Polonistyka. Innowacje
Numer 21, 2025


