
Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 48 (68)

doi: 10.14746/pspsl.2025.48.5

Klaudia Socha
Uniwersytet Jagielloński
ORCID: 0000-0001-7274-404X

Sztuka Wschodu czy Zachodu?  
Typografia XVII-wiecznych kresowych druków 
dzieł Łazarza Baranowicza*

Analizy porównawcze druków dawnych są niekiedy jedyną meto-
dą odtworzenia zasobu typograficznego, a zarazem próbą rekon-
strukcji sposobu pracy dawnych zecerów. Zawieruchy wojenne 
i upływ lat usunęły najmniejsze materialne ślady: nie zachowały 
się wzorniki, cenniki, maszyny czy czcionki. Świadectwem działal-
ności niektórych oficyn pozostały rozproszone i uszkodzone druki, 
które przetrwały, czasem we fragmentach, w różnych bibliotekach 
i archiwach. Typograficzny kształt tych artefaktów może, z pozoru, 
mówić niewiele: ujawniać pewne potknięcia prowincjonalnego 
warsztatu, stopień zużycia materiału zecerskiego lub nieporadne 
próby radzenia sobie z większymi wyzwaniami typograficznymi 
w skromnych ramach posiadanych czcionek i ozdobników. Jed-
nak szersze spojrzenie, spojrzenie pozbawione dzisiejszej perspek-
tywy uformowanej przez przedwojenny modernizm, dążący do 
oczyszczenia druków z wszystkiego, co „naddane” i „niepotrzebne” 

*	 Artykuł jest rezultatem badań prowadzonych w ramach grantu Narodowego 
Centrum Nauki Polskie wzorce literackie i kulturowe w Rosji na przełomie XVII 
i XVIII wieku: przypadek Stefana Jaworskiego, OPUS, UMO-2017/25/B/HS2/00932.

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.48.5
https://orcid.org/0000-0001-7274-404X


86 Klaudia Socha

w procesie komunikacji1, spojrzenie uwzględniające inne pojęcie 
estetyki, świadome zmian zachodzących przez wieki i osadzone 
w szerokim kontekście kulturowym, może na podstawie tych oca-
lonych druków pomóc uchwycić specyfikę kultury materialnej 
danego czasu i miejsca. Dokładne badanie pozwala ukazać, w jaki 
sposób niezwykły splot narodów, kultur i religii kształtował druki 
kresowe, wpływając na ich unikatowość.

1.	 Styk Wschodu i Zachodu

Tereny Hetmanatu2 w drugiej połowie wieku XVII są miejscem 
styku dwóch kultur: Wschodu i Zachodu3. Widać to wyraźnie 
w mentalności ludzi kultury tego czasu – często wykształconych 
na Zachodzie i posługujących się w związku z tym, podobnie jak 
humaniści zachodni, łaciną jako językiem literackim. Ludzie ci 
równie często posiłkują się jednak polszczyzną, uznając ją zapew-
ne za język bardziej wyrobiony i sprawny niż ich język rodzimy4. 
Zazwyczaj są oni wyznawcami prawosławia i znają doskonale pro-
stą mowę – używają jej na co dzień.

To przenikanie się dwóch kręgów cywilizacyjnych widoczne 
jest szczególnie w kulturze książki, która łączy cechy zachodnie, 
takie jak wykorzystywanie języka polskiego, alfabetu łacińskiego, 
stosowanie europejskich ozdobników, oraz wpływy wschodnie, 
jakim podlegają m.in. ilustracje książkowe nawiązujące do sztuki 
ruskiej, a zwłaszcza, jak to bywa w przypadku druków religijnych, 
sztuki ikony. W typografii takie zestawienie daje niezwykły efekt.

1	 Moderniści postulowali funkcjonalne podejście do projektu, niekiedy odrzu-
cając zupełnie ornament i ograniczając środki wyrazu. W ich pojęciu książka 
dawna i XIX-wieczna cechowała się przerostem formy. Dzisiejsze pojęcie este-
tyki w dizajnie bardzo często opiera się na tych modernistycznych założeniach, 
co może zniekształcać odbiór dawnego projektu książki.

2	 Hetmańszczyzna (ukr. Гетьманщина) zw. Wojskiem Zaporoskim (1649–1764) – 
w okresie Rzeczypospolitej Obojga Narodów system autonomicznych rządów 
terytorialnych w Ukrainie Naddnieprzańskiej [zob. Jakowenko 2011].

3	 O problemach polityczno-etniczno-językowych pisał już Rostysław Radyszew
śkyj [1996: 5–24].

4	 Istnieje problem z nazewnictwem języka XVII-wiecznej Ukrainy Naddnieprzań-
skiej; najczęściej spotyka się określenie prosta ruska mowa.



87Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Częstokroć w tej samej drukarni wydawane były druki łacińskie 
i cyrylickie, co może świadczyć o tym, że jej pracownicy sprawnie 
posługiwali się obydwoma alfabetami i składali w obu językach, bądź 
też o tym, że byli wyspecjalizowani w składzie tekstów określonego 
rodzaju. Co ciekawe, każdy z tych typów druków (łacińskich i cyry-
lickich) łączył się z odpowiednim typem dekoracji. To rozróżnienie 
stylów jest dość interesujące ze względu na specyfikę druków cyry-
lickich, zachowujących w swym składzie tradycje rękopiśmienne. 
Dotyczy to nie tylko typu pisma: czcionki cyrylickie bardzo długo 
utrzymywały klasyczny dukt cyrylicy reprezentowany przez pół-
ustaw, a także swoiste kształty tytulariów. Co więcej, mimo reformy 
Piotra I, który osobiście zaangażował się we wprowadzenie nowego 
kroju pisma nawiązującego do prostoty alfabetu łacińskiego, to właś-
nie w drukach religijnych tradycja ta przetrwała najdłużej. Warto 
o tym pamiętać, w sztuce książki tradycja jest bowiem czynnikiem 
bardzo silnym, trudnym do odgórnego wyeliminowania, szczegól-
nie w przypadku książek związanych z tak skrystalizowaną dziedziną 
życia społecznego, jak religia, a zwłaszcza liturgia5. Właśnie dlate-
go druki cyrylickie mają bliski związek także z tradycyjnym malar-
stwem religijnym. Ryciny uzupełniające, lub wręcz ilustrujące druki 
religijne (czasem także o innej tematyce), zwykle nie odbiegają sty-
listycznie i tematycznie od klasycznej ikony ruskiej. Należy przy tym 
zaznaczyć, że to oddziaływanie było obustronne [Deluga 2000: 150].

Oscylację pomiędzy Wschodem i Zachodem dostrzec moż-
na również w twórczości Łazarza Baranowicza – autora piszącego 
w dwóch językach i wydającego swoje dzieła w szacie graficznej 
czerpiącej z tradycji obu kultur. Widać przy tym pewną zależność: 
niektóre rozwiązania typograficzne były wyraźnie preferowane 
w drukach polskojęzycznych, a inne można uznać raczej za typowe 

5	 Forma książki drukowanej rozwijała się na kanwie wcześniejszych wzorów rękopi-
śmiennych, które stopniowo ewoluowały w kierunku nowocześniejszych rozwią-
zań. Najdłużej tę klasyczną postać zachowywały druki religijne, zwłaszcza litur-
giczne, co widać m.in. w różnych obrządkach chrześcijańskich. Katolickie księgi 
liturgiczne były dość długo wytwarzane ręcznie, mimo wprowadzenia druku, 
a ich drukowane wersje zachowywały układ i dekorację rodem ze średniowiecza 
(np. motyw ukrzyżowania w mszałach). Również cerkiewne druki liturgiczne 
zachowały układ, dekoracje, a nawet pismo naśladujące księgi rękopiśmienne.



88 Klaudia Socha

dla kręgu książki cyrylickiej, choć oczywiście zdarzają się dzieła 
łączące obydwie estetyki.

2.	 Baranowicz jako człowiek, duchowny i pisarz

Łazarz Baranowicz (ur. 1616 lub 1620) [zob. Корзо 2015: 679–
686] pochodził z Małej Rusi. Kształcił się w Kijowie, a następnie 
na polskich uczelniach (kolegia jezuickie w Wilnie i Kaliszu6). 
W latach 40. XVII stulecia był mentorem w Akademii Kijowskiej, 
a w roku 1650 został rektorem kolegium i ihumenem kijowskiego 
klasztoru brackiego. W 1651 roku opuścił kolegium i przebywał 
w klasztorach: kijowsko-kiryłowskim, kupiatyckim i diatłowickim, 
zachowując tytuł ihumena7. W trudnym politycznie czasie wojen 
Chmielnickiego odgrywał dość istotną rolę polityczną. Przewodni-
czył m.in. wyborowi nowego metropolity kijowskiego po śmierci 
Sylwestra Kossowa (1657), starając się przy tym utrzymać kruchą 
równowagę między podporządkowaniem duchowieństwa mało-
ruskiego patriarsze moskiewskiemu a zachowaniem niezależności 
stanu duchownego [ЛАЗАРЬ (Баранович) 1914: 40–43].

W tymże roku 1657 Baranowicz został wyświęcony na biskupa 
czernihowskiego przez Gedeona, metropolitę suczewskiego, a na-
stępnie otrzymał od metropolity kijowskiego Kossowa dokument 
upoważniający do objęcia metropolii. Badacze interpretują to jako 
świadomą decyzję: w obliczu choroby Kossowa (która wkrótce 
okazała się śmiertelna) Baranowicz zwrócił się do Gedeona, by 
nie przyjmować święceń z rąk patriarchy moskiewskiego [Bara-
nowicz Łazarz (hasło) 1935: 18].

Ostatecznie na biskupa kijowskiego wybrano Dionizego Ba-
łabana, biskupa łuckiego, który po ugodzie hadziackiej poddał się 
królowi polskiemu. Baranowicz był raczej zwolennikiem Moskwy – 
został nawet mianowany na administratora metropolii kijowskiej. 
Łudził się, że car pozwoli na elekcję i wyświęcenie metropolity 

6	 Kształcenie w szkołach jezuickich było stałą praktyką; z tego modelu edukacji 
korzystali także inni: Symeon Połocki, Stefan Jaworski, Teofan Prokopowicz czy 
Barłaam Jasiński [zob. Łużny 1984: 57].

7	 Biogram autorstwa Larysy Dovgiej, w druku.



89Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

przez patriarchę konstantynopolskiego, ale szybko się rozczaro-
wał: Moskwa zażądała, by metropolia kijowska poddała się carowi, 
a administratorem został biskup mścisławski Metody.

Później Baranowicz uprawiał politykę całkowitej uległości 
wobec cara: brał udział w sądzie nad Nikonem w czasie synodu 
moskiewskiego w 1663 roku (podpisał akt ekskomuniki), ponoć 
zabiegał też o podniesienie biskupstwa czernihowskiego do rangi 
arcybiskupstwa – z nadzieją, że będzie ono zależeć od patriarchy 
carogrodzkiego, a nie moskiewskiego. I choć rzeczywiście tak się 
stało, powrócił niezadowolony, a ze względu na swą polityczną 
słabość nie odgrywał już znaczącej roli w rozgrywkach między 
Kozakami i Moskwą.

Baranowicz angażował się rozwój archidiecezji czernihow-
skiej – zakładał oraz restaurował kościoły i klasztory. Chciał utwo-
rzyć w Czernihowie szkołę na wzór Kolegium Kijowsko-Mohylań- 
skiego, jednak projekt ten nie powiódł się ze względów finansowych. 
Był wielkim propagatorem kultury słowa: jako inicjator powstania 
dwóch drukarń dbał o możliwość szerokiego rozpowszechniania 
tekstów drukowanych zarówno w języku cerkiewnosłowiańskim, 
jak i polskim. W pewnym sensie zmuszał więc zecerów do składa-
nia tekstów w dwóch językach, co wymagało większego wysiłku.

Był także płodnym autorem – piszącym po polsku i po rusku 
[Niedźwiedź 2004: 93–94; Romanowski 2016: 8–11]. Warto pod-
kreślić, że w jego twórczości widać wyraźny rys wykształcenia je-
zuickiego. Występował również jako pisarz polemiczny.

Zmarł 3 września 1693 roku i został pochowany w katedrze 
w Czernihowie [Корзо 2015: 679].

3.	 Czernihów jako ośrodek drukarski

Początki drukarstwa w Czernihowie wiążą się z działalnością wę-
drownego kaznodziei – Kiryłły Trankwiliona Stawrowieckiego, 
który w 1626 roku przywiózł do miasta drukarnię wędrowną. Ko-
rzystał z niej później, gdy został archimandrytą klasztoru czerni-
howskiego. Oficyna ta nie miała jednak wielu osiągnięć wydawni-
czych i najprawdopodobniej została zniszczona w czasie powstania 
Chmielnickiego.



90 Klaudia Socha

Poważniejsza działalność drukarska w tym mieście łączy się 
już ściśle z osobą Baranowicza [Огієнко 1925: 334–340]. Choć 
przyjął on święcenia biskupie 8 marca 1657 roku, nie mógł od 
razu objąć diecezji czernihowskiej, gdyż urzędował tam jeszcze 
biskup Zosim Prokopowicz. Baranowicz obrał więc za swoją sie-
dzibę Nowogród Siewierski, gdzie w miejscowym klasztorze Prze-
mienienia Pańskiego potwierdził swoją katedrę biskupią. Nawet 
po śmierci Prokopowicza nadal mieszkał w Nowogrodzie, lecz 
wkrótce zauważył, że jego diecezja potrzebuje nowej drukarni.

Początkowo drukował swoje dzieła w innych miejscach, głów-
nie w Ławrze Kijowsko-Peczerskiej, ale było to kosztowne i wydłu-
żało znacznie sam proces wydawniczy. Z tego powodu pierwszą 
drukarnię założył w Nowogrodzie i dał ją w zarząd Siemionowi 
Jalińskiemu. Biskup nie był jednak zadowolony z pracy oficyny. 
Nie najlepiej oceniał też współpracę z Jalińskim, gdyż pracownik 
ten zwykł samodzielnie decydować o większości spraw8.

Po przeprowadzce do Czernihowa Baranowicz utracił moż-
liwość drukowania swoich dzieł w Nowogrodzie i był skazany na 
korzystanie z usług drukarni peczerskiej, co generowało dodatko-
we koszty. Zapewne dlatego postanowił założyć własną oficynę 
przy siedzibie biskupiej. Wymagało to jednak uzyskania przywi-
leju. Baranowicz starał się o niego w roku 1675, przy okazji wi-
zyty hetmana Iwana Samojłowicza, jednak bez rezultatu. Nadal 
musiał więc drukować w Nowogrodzie (kupił nawet w tym celu 
czcionkę łacińską).

Gdy Baranowicz poważnie chorował, duchowieństwo kijow-
skie modliło się o jego powrót do zdrowia. Wówczas zobowiązał 
się do oddania klasztorowi peczerskiemu drukarni wartej dwa 
tysiące złotych. Później jednak szybko zapomniał o tej obietni-
cy. Działalność oficyny nowogrodzkiej oceniał coraz gorzej, a po 
pożarze w 1679 roku ostatecznie postanowił przenieść ją do Czer-
nihowa. Wraz z warsztatem przeniósł się także jego zarządca, Sie-
mion Jaliński (który ponoć specjalnie przygotowywał się do tej 

8	 Tatiana Niliwna Kamienieva twierdzi, że Jaliński nie był drukarzem, lecz grawe-
rem, co poświadczają sygnowane drzeworyty użyte w kijowskim wydaniu zbioru 
Трубы словес проповѣдних на нарочитыя дни [zob. Каменєва 1974: 174].



91Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

pracy w Wilnie). Prócz niego w oficynie zatrudnieni byli tak-
że wileński drukarz Łukasz oraz rytownik z Kijowa Konstantyn 
[Ситий 2011: 12–14]. Przypuszczalnie w drukarni pracował rów-
nież poeta Jan (Iwan) Wieliczkowski, autor Wierszy do Łazarza 
Baranowicza (Czernihów 1684). Być może relacje z oficyną (a na 
pewno z Baranowiczem) nawiązał on wcześniej, jeszcze w Nowo-
grodzie. Dokument z 7 września roku 1679 roku (Пункта на спо-
ряженъя друкарне) [Лазаревский 1886: 574–575] wymienia „to-
warzysza niezbędnego” wchodzącego w skład „towarzyszy sztuki 
typograficznej”, „potrafiącego pisać po polsku i literami ruskimi”. 
Wnioskowano, by zatrzymać Wieliczkowskiego w pracy, a żeby to 
osiągnąć, oferowano mu możliwość sprzedaży części nakładu na 
własny użytek [zob. До питання про… 2024].

4.	 Druki Baranowicza

Baranowicz, jak już wspomniano, drukował swoje dzieła w róż-
nych oficynach, najczęściej w zależności od miejsca zamieszka-
nia. Początkowo publikował głównie w Kijowie, gdzie ukazały się 
następujące tytuły: Меч духовний (Duchowy miecz, jest czasownik 
Boży, który ma pomóc walczącemu Kościołowi, wydany z ust Chrystu-
sa 1666, 1686); Apollo chrześciański opiewa żywoty świętych (1670); 
Żywoty świętych (1670); Lutnia Apollinowa kożdey sprawie gotowa 
(1671); Трубы словес проповѣдних на нарочитыя дни… (Trąbki 
słów kaznodziei 1674) oraz Плач о прставленіі Алексея Михай-
ловича (1676). W Nowogrodzie Siewierskim wydrukował: Слово 
на благовіщення (Słowo do Zwiastowania Najświętszego Theotokos 
1674); Слово на св. троїцю (Słowo o św. Trójcy 1674); Слово на вос-
кресеніе (Słowo o zmartwychwstaniu Chrystusa 1675); Filar wiary 
y grunt prawdy (1675); Nowa miara starey wiary, Bogiem udzielona 
(1676); Ksiega rodzaiu (1676); Ksiega śmierci, albo Krzyż Chrystu-
sow na ktorey żywot nasz umarł (1676) i Zodiak w Narodzeniu Pań-
skim (ok. 1676). Stosunkowo najmniej opublikował Baranowicz 
w Czernihowie: drugie wydanie Nowej miary starey wiary, Bogiem 
udzielonej (1679); Слово на різдво (Słowo na narodziny Chrystusa 
1682); Notiy pięć, ran Chrystusowych pięć (1680); W wieniec Bożey 
Matki ss. oyców kwiatki (1680); Благодать і істина (Łaska i prawda 



92 Klaudia Socha

1683) oraz Naiaśnieysza nieba y ziemie, Carica Panna Matka Panna 
Marya (1683) [zob. Запаско, Дмитрович 1981].

To imponujący zbiór tekstów o tematyce religijnej, ale niejed-
norodnym charakterze – od dzieł poetyckich przez polemiczne do 
kaznodziejskich [zob. Матушек 2015]. Ich szata graficzna zależała 
oczywiście od zasobów danej drukarni. Warto przy tym zauważyć, 
że teksty te różnią się także ze względu na wybrany język, a co za 
tym idzie i alfabet. Rozbieżności te nie są tylko powierzchow-
ne, wynikają bowiem z odmiennych założeń estetycznych stoso-
wanych w drukach wschodnich i zachodnich. Są jednak również 
punkty styczne, gdyż drukarstwo kresowe wypracowało własny 
unikatowy kształt typograficzny, uformowany przez specyfikę kul-
tury tych terenów.

5.	 Analiza typograficzna

Dla ukazania różnic i podobieństw typografii druków Barano-
wicza wybrano dwa druki cyrylickie wydane w drukarni Ławry 
Kijowsko-Peczerskiej (Меч духовний i Трубы словес проповѣдних) 
oraz cztery druki łacińskie, które ukazały się w Kijowie (Lutnia 
Apollinowa), Nowogrodzie (Ksiega śmierci, albo Krzyż Chrystu-
sow oraz Nowa miara starey wiary) oraz Czernihowie (Notiy pięć, 
ran Chrystusowych pięć9). To reprezentatywna próbka twórczości 
tego autora pozwalająca wskazać zwyczaje panujące w poszcze-
gólnych oficynach oraz porównać rozwiązania stosowane w dru-
kach składanych w różnych językach i przynależnych do różnych 
rodzajów literackich.

Warto podkreślić, że autor miał wpływ na ostateczny wy-
gląd swoich prac [Bartolini 2017: 26], choć badacze wspominają 
o jego trudnościach w kontaktach z drukarzami, którzy zwykle 
pracowali w oficynach znacznie oddalonych lub też byli niezbyt 
skłonni do harmonijnej współpracy (jak choćby wspomniany 
już Siemion Jaliński). Wybrane druki powstały głównie w latach 

9	 Ze względu na zastosowanie fragmentów cyrylickich nie jest to stricte druk łaciń-
ski, jednak odznacza się estetyką typową dla innych polskojęzycznych dzieł Bara-
nowicza.



93Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

60. i 70. XVII stulecia (ostatni jest z roku 1680), co pozwala do-
strzec rozwój typografii badanego rejonu w pewnym zdefiniowa-
nym okresie, a równocześnie daje możliwość wyciągnięcia nieco 
ogólniejszych wniosków o zwyczajach zecerskich tamtych czasów.

Pierwszą sprawą jest tematyka wybranych dzieł: dwa pierwsze 
są obszernymi zbiorami kazań, stąd ich większy format (2°) i zde-
cydowanie „cerkiewny” charakter (Меч духовний to druk dwuko-
lorowy). Druki łacińskie zostały wydane w formacie mniejszym 
(4°), poręczniejszym, odpowiednim do prywatnej lektury. Zawie-
rają głównie utwory poetyckie, także o tematyce religijnej (poza 
dziełem Nowa miara, które ma charakter bardziej polemiczny). 
Już to rozróżnienie znacząco wpływa na wygląd obydwu typów 
publikacji, co ma związek z technologią wydawniczą wieku XVII. 
Niezależnie od wyjściowych formatów arkuszy drukarskich ich 
proporcje były zbliżone, a stosowane przez ówczesnych drukarzy 
składanie na krzyż (współcześnie nazywane falcowaniem krzyżo-
wym) sprawiało, że format folio dawał książki dość wąskie i wy-
smukłe, format quarto znacznie szersze, format octavo zaś znów 
wąskie. To pewna konsekwencja panujących w tym okresie stan-
dardów druku, która w zauważalny sposób przekładała się na wy-
gląd książki oraz jej odbiór.

Nawet dość pobieżny przegląd formatów dzieł wychodzących 
z drukarni kijowsko-peczerskiej pokazuje, że dwa zbiory kazań 
Baranowicza nie były całkiem typowe. W formacie folio wyda-
wano w Kijowie przede wszystkim druki liturgiczne10: niemal 
20 edycji takich ksiąg, jak Анфологіон, Служебник, Тріодь пісна, 
Тріодь цвітна, Апостол, Євангеліє, Требник, Полуустав. Trady-
cja ta sięga nie tylko pierwszych druków (Тріодь пісна, Тріодь 
цвітна Szwajpolta Fiola), ale i znacznie starszych realizacji ręko
piśmiennych.

Większym formatem honorowano także dzieła teologiczne, 
o tematyce maryjnej, hagiograficzne oraz panegiryki, w tym te 
w języku polskim, stylowo podobne do analogicznych druków 
ukazujących się w Koronie. Kazania były w zdecydowanej mniej-
szości: jeden tom Joanicjusza Galatowskiego i dwa Baranowicza. 

10	 Zestawienie na podstawie bibliografii [zob. Запаско, Дмитрович 1981].



94 Klaudia Socha

Zwykle bowiem wydawano je w formacie quarto (podobnie jak 
kazania okolicznościowe). Raczej wątpliwy wydaje się tu wpływ 
praktyk stosowanych w tym okresie w drukarniach Rzeczypospo-
litej, gdzie absolutny bestseller tych czasów, czyli Kazania Skargi, 
ukazywał się właśnie jako tom folio.

Niektóre z ksiąg liturgicznych, jak np. Октоїх, Часослов, Псал- 
тир czy Служебник, wydawano zarówno w większym, jak i w mniej-
szym formacie (4°). W czwórce publikowano także księgi chóro-
we (Акафист, Часослов), literaturę dewocyjną, teologiczną oraz 
żywoty świętych – stąd zapewne liczne wydania w tym formacie 
dzieł Baranowicza o takiej tematyce (Apollo chrześcijański, Żywo-
ty świętych).

Mniejsze formaty, takie jak ósemka, wykorzystywano do dru-
ku książek liturgicznych, w tym tych przeznaczonych do prywat-
nych praktyk dewocyjnych, m.in. Псалтир, Полуустав, a nawet 
Требник, oraz do elementarzy. Zdarzały się również jeszcze mniej-
sze formaty: 12° (modlitewniki, psałterze – np. Псалтир з Часо-
словом, ale i Служебник czy Акафист), 16° czy nawet 24° (w tym 
Часослов і молитвослов).

Drukarnia Ławry Kijowsko-Peczerskiej była oczywiście dość 
dużą oficyną, stąd spora liczba druków w różnych formatach. Dla 
porównania warto podać, że lokalny warsztat typograficzny w No-
wogrodzie Siewierskim („Nowogródku”) w czasie swego funk-
cjonowania (1674–1679) wydał nieco ponad 20 druków, z cze-
go tylko 2 w dużym formacie (Анфологіон oraz Мінея общая) 
i jeden w dwunastce (Elementa puerilis institutionis). Pozostałe, 
w tym jeden Psałterz, dzieło dewocyjne o tematyce maryjnej Dy-
mitra Tuptało (Rostowskiego) oraz osiem tekstów Baranowicza, 
sześć Galatowskiego i jeden Aleksandra Buczyńskiego, ukazały 
się w czwórce.

Podobnie wyglądała statystyka w drukarni czernihowskiej: 
spośród niespełna 50 druków jedynie 12 opublikowano w forma-
cie folio; oczywiście były wśród nich księgi liturgiczne, jak Тріодь 
цвітна, ale także dzieła teologiczne – Благодать і істина Barano-
wicza, Carica nieba i ziemie preczistaya diewa Marija Bogdanow-
skiego (Дари духа святого) oraz dwukrotnie wydany Виноград 
домовитом благим насажденный Samoila Mokrewicza. Spora 



95Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

grupa tych druków to teksty okolicznościowe lub panegiryczne, 
m.in. takich autorów, jak: Laurentius Krzczonowicz, Stefan Ja-
worski, Jan Wieliczkowski, Jan Ornowski, Piotr Terlecki czy Piotr 
Armaszenko.

W formacie quarto ukazały się druki liturgiczne, np. Октоїх 
i Псалтир, sześciokrotnie wznawiane Руно орошенноє Rostowskie-
go i jego Апологія в утоленіє печалі чоловіка (3? edycje), a także 
pozostałe dzieła Baranowicza (3), Galatowskiego (8) i znany tyl-
ko z bibliografii elementarz. W formacie octavo wydano Часослов, 
Служебник, Молитвослов триакафистний i polskojęzyczne Mo-
dlitwy dzienne у nocne. W formacie duodecimo, podobnie jak w in-
nych oficynach, drukowano drobne modlitewniki, m.in. wznawia-
ne trzykrotnie Молитвослов i Молитвослов триакафістний oraz 
Благодарственніи акафисты и прочія… молитвы.

Prócz samego formatu, powstającego po złożeniu arkusza, dość 
istotne wydają się proporcje druku. Jak już wspomniano, zależą 
one od formatu, jednak zazwyczaj są dość dobrze przemyślane. 
Psycholodzy dizajnu wskazują, że istnieją proporcje szczególnie 
przyjemne dla oka i, co ciekawe, częściej można je dostrzec w wy-
tworach rąk ludzkich uznawanych za wyjątkowo estetyczne [Elam 
2001: 6–7,  2019: 6–7]. W drukarstwie, czy szerzej: na etapie pro-
jektowania książki, proporcje były dobierane starannie, dlatego 
składanie arkusza miało prowadzić do najbardziej praktycznych 
(ekonomicznie) i estetycznych rozwiązań.

Obie cyrylickie pozycje11 mają proporcje wąskie: format stro-
nicy (najmniej pewny ze względu na możliwość przycięcia przez 
introligatora) w badanych egzemplarzach12 zbliża się w obu przy-
padkach do seksty wielkiej (3 : 5), tworząc piękny, wytwornie wą-
ski tom. Co więcej, zachowane oprawy pochodzą najprawdopo-
dobniej z okresu powstania druków (co potwierdza brak śladów 

11	 Badano konkretne egzemplarze, stąd mogą wystąpić pewne różnice wynikające 
z późniejszego procesu oprawy, generalnie jednak zasada ta obowiązuje, gdyż 
wynika z ogólniejszych standardów drukarskich.

12	 Obydwa egzemplarze Цифрова Бібліотека Історико-Культурної Спадщини 
są dostępne w digital library of historical and cultural heritage [zob. Цифрова 
бібліотека історико-культурної спадщини 2021].



96 Klaudia Socha

XIX-wiecznego przeoprawiania), a zatem obecne wymiary różnią 
się zapewne tylko nieznacznie od oryginalnych.

Druki łacińskie mają proporcje szersze, co wynika ze złoże-
nia arkusza jeszcze raz. Wszystkie trzy druki z dziełami poetycki-
mi (niezależnie od miejsca wydania) mają proporcje zbliżone do 
tercji wielkiej (4 : 5), ewentualnie minimalnie węższe, określane 
jako połowa wysokości pięciokąta. Tylko Nowa miara wydaje się 
nieco węższa – o proporcji kwarty czystej (3 : 4). Nieścisłości te 
mogą jednak wynikać z obcięcia bloku przy oprawie.

Drukarze ustalali proporcje bloku książki, ale później, podczas 
jej oprawiania, zazwyczaj były one zmieniane przez introligatorów; 
proporcje kolumny pozostawały jednak zgodne z założeniami dru-
karzy. Dlatego proporcje kolumny na pewno są zamierzone, co po-
świadczają też dokładniejsze badania. Zostały dopasowane do po-
wierzchni stronicy, tak by pozostały margines pozwalał na wygodne 
trzymanie publikacji oraz dawał wizualną i rzeczywistą ochronę 
kolumnie tekstu. Wszystkie badane druki są „dziećmi swej epoki” 
i odzwierciedlają XVII-wieczny zwyczaj składu tekstu w ramkach, 
niekiedy podwójnych (to poszerzenie kolumny tworzy odcięcie 
dla żywej paginy u góry i marginaliów z boku). Ramy te mają sta-
rannie dobrane proporcje: Меч духовний ma węższą ramkę teks-
tową opartą na septymie wielkiej (8 : 15), a szerszą na sześciokącie 
(1 : √3) [zob. il. 1]. Трубы natomiast wykorzystują proporcję 5 : 9 
przy ramce węższej, ramka poszerzona osiąga zaś proporcję sek-
sty wielkiej (3 : 5) [il. 2].

Nie jest to, wbrew pozorom, typowe rozwiązanie dla książek 
pochodzących z drukarni kijowsko-peczerskiej. Na przykład pa-
negiryczne druki polskojęzyczne ukazujące się w tym samym for-
macie folio miały dość zróżnicowane proporcje ramki tekstowej 
[zob. Socha, w druku], często również ozdobniejszej niż prosta 
linijna ramka badanych zbiorów kazań. Wskazywałoby to raczej 
na stosowanie pewnych rodzajów składu dopasowanych do typu 
publikacji, a nie na jeden sposób kształtowania layoutu powiela-
ny w danej drukarni.

Dzieła łacińskie, ze względu na szerszą stronicę, również mają 
szersze ramki. I tu występuje podstawowa różnica: kijowska Lut-
nia ma tylko jedną, ale za to ozdobną ramkę o proporcji kwinty 



Il. 1	 Меч духовний… (Duchowy miecz, jest czasownik Boży, który ma 
pomóc walczącemu Kościołowi, wydany z ust Chrystusa). Rozkła-
dówka. Format 2° o proporcji seksty wielkiej, ramka węższa – 
septyma wielka, szersza – sześciokąt

Źródło: Баранович 1666.

Il. 2	 Трубы словес проповѣдних на нарочитыя дни… (Trąbki słów 
kaznodziei). Rozkładówka. Format 2° o proporcji seksty wiel-
kiej, ramka węższa – 5 : 9, szersza – seksta wielka

Źródło: Баранович 1674.



98 Klaudia Socha

czystej (2 : 3) [zob. il. 3]. Drukarnie w Nowogrodzie i w Czerniho-
wie, prowadzone zapewne przez tych samych drukarzy, stosowały 
podobne rozwiązania: ramka ozdobna pojawia się tylko na począt-
ku, zwykle na karcie tytułowej (ewentualnie na kartach z ilustracja-
mi lub dedykacjami), dalsza część tekstu otoczona jest natomiast 
prostymi ramkami linijnymi w dwóch szerokościach. I w Księdze 
śmierci ramka szeroka to tercja wielka (4 : 5), a w Notiy pięć tercja 
mała (5 : 6); w obu przypadkach ramka wąska odpowiada drugiej 
proporcji „czystej”, czyli kwarcie (3 : 4).

Zwraca uwagę to, że w Księdze śmierci dodatkowe pole na mar-
ginalia właściwie nie jest potrzebne, gdyż marginaliów praktycz-
nie nie ma: pojawiają się na jednej stronie, gdzie odsyłają dokład-
nie do konkretnych wersów przywoływanego psalmu [zob. il. 4]. 
Nieco bardziej wyrafinowane rozwiązanie zastosowano w Nowej 
Mierze, gdzie obie ramki mają czyste proporcje: szersza kwarty, 
a węższa – kwinty czystej. To o tyle ciekawe, że te proporcje sta-
nowią swoje muzyczne (i geometryczne) dopełnienie [zob. il. 5; 
Bringhurst 2007: 161].

6.	 Parateksty

Analiza typograficzna obejmuje zarówno format, jak i wszystkie 
typograficzne środki wyrazu. Przed rozpoczęciem ich szczegóło-
wego opisu warto przyjrzeć się osobno ramie wydawniczej dru-
ku13, gdyż stanowi ona nie tylko zaproszenie do lektury, ale rów-
nież informację bibliograficzną, rodzaj chwytu marketingowego 
oraz swoistą wizytówkę drukarni.

Ponieważ rama ma pełnić tak rozliczne funkcje, czasem kar-
ty tytułowe oraz teksty odredakcyjne mogą wydawać się niezbyt 
spójne lub wręcz odstające od podawanej dalej treści publikacji14, 
mimo to stanowią jednak bardzo istotny element budujący książ-
kę barokową.

13	 Rama wydawnicza, rama utworu – parateksty obejmujące teksty od autora, 
wydawców oraz takie elementy budowy książki, jak karta tytułowa czy fron-
tispis [por. Sławiński, red. 2010].

14	 Określenie „treść” nie jest równoznaczne z „tekstem” książki; obejmuje wszystko, 
co zawiera publikacja, łącznie z materiałami uzupełniającymi oraz graficznymi.



Il. 3	 Lutnia Apollinowa kożdey sprawie gotowa. Rozkładówka. For-
mat 4° o proporcji tercji wielkiej, ramka ozdobna – kwin-
ta czysta

Źródło: Baranowicz 1671.

Il. 4	 Ksiega śmierci, albo Krzyż Chrystusow na ktorey żywot nasz 
umarł. Rozkładówka. Ramki z marginaliami

Źródło: Baranowicz 1676a.



100 Klaudia Socha

Znaczenie paratekstów w książce dawnej podkreśla Maria 
Grazia Bartolini, łącząc warstwę ilustracyjną z pozostałymi ele-
mentami tekstowymi ramy wydawniczej i ukazując ich wzajemne 
relacje znaczeniowe [Bartolini 2017: 22–48]. W przypadku twór-
czości Baranowicza jest to szczególnie istotne, ponieważ świado-
mie wpływał on zwłaszcza na warstwę graficzną swoich dzieł – sam 
komponował i obmyślał frontispisy, a nawet nadzorował pracę 
grawerów, co nie było niczym niezwykłym na nowożytnym ryn-
ku książki [Bartolini 2017: 26–27]15. W tekście skierowanym do 
czytelnika sam wyjaśnia metaforę księgi umieszczonej we fron-
tispisie zbioru Трубы.

Parateksty do zbiorów kazań Baranowicza są dość złożone: 
oprócz frontispisów i kart tytułowych zawierają także utwory po-
etyckie będące wprowadzeniem do lektury, ale w duchu medy-
tacji. W takim ujęciu – w pełni świadomie przyjmowanym przez 

15	 Często prócz paratekstów światło na znaczenie tych rycin rzuca korespondencja, 
w której autor dokładnie wyjaśnia swoje założenia, jak w przypadku tego fron-
tispisu opisanego w liście Baranowicza do Barlaama Jasińskiego [zob. Radysze-
wśkyj 1996: 152–153].

Il. 5	 Nowa miara starey wiary, Bogiem udzielona. Rozkładówka. 
Format 4° o proporcji kwarty czystej, ramka węższa – kwinta 
czysta, szersza – kwarta czysta

Źródło: Baranowicz 1676b.



101Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

autora wykształconego w duchu jezuickim16 – ilustracje umiesz-
czane w tomach stanowią nie tylko zobrazowanie opisanych scen 
ewangelicznych, ale również zaproszenie do medytacji w duchu 
ignacjańskim poprzez obraz. Jej celem było zachęcanie odbiorcy 
do naśladowania Chrystusa.

Baranowicz inspirował się także konceptyzmem i przeniósł 
go na grunt sztuki rytowniczej. We współpracy z rytownikami 
(zwłaszcza z Innokentijem Szczerskim) tworzył dzieła o wielo
piętrowych znaczeniach emblematycznych i symbolicznych 
[Radyszewśkyj 1996: 153]. Co więcej, ich kompozycja także jest 
nieprzypadkowa, ilustrują one bowiem ówczesne przekonania 
o hierarchicznej strukturze świata: górna część ryciny wyobraża 
niebo, dolna – ziemię [Radyszewśkyj 1996: 178].

W dostępnych egzemplarzach omawianych druków Barano-
wicza frontispisy wystąpiły tylko w drukach cyrylickich w postaci 
ozdobnych ram okalających tytuł z rozbudowanym programem 
ikonograficznym17. Ponadto każdy z tomów kazań ma, prócz 
frontispisu właściwego (zgodnie z definicją zawierającego tytuł 
dzieła) oraz karty tytułowej (także ozdobnej), dodatkową ryci-
nę wprowadzającą w temat księgi. Co ciekawe, w zachowanych 
egzemplarzach występują pewne rozbieżności w obrębie pierw-
szej składki, stąd nie zawsze widoczny jest zamierzony przez au-
tora układ18. W dziele Меч духовний rozpoczynał go dwubarwny 
frontispis, w którym rytownik (zainspirowany przez Baranowicza) 
kilkukrotnie posłużył się motywem miecza – symbolu duchowe-
go oręża Cerkwi w walce o utrzymanie jej tożsamości [Deluga 
2003: 55]. To miecze dzierżone przez proroka Dawida i św. Paw-
ła, przedstawicieli Starego i Nowego Przymierza, podtrzymują 
jabłko królewskie symbolizujące glob ziemski. Powyżej ukazano 

16	 Nie pozostały tu bez znaczenia studia Baranowicza w Kolegium Wileńskim, 
ośrodku aktywnie produkującym i promującym literaturę emblematyczną 
[zob. Bartolini 2016]. Także kazania duchownego oceniane są jako retoryczne, 
charakterystyczne dla estetyki baroku [zob. Matuszek 2015: 16].

17	 Dokładną analizę frontispisu Трубы przedstawiła Bartolini [2017: 27–31].
18	 Egzemplarz dostępny na portalu Цифрова бібліотека історико-культурної ma 

zmienioną kolejność składek; prawidłowy układ zawiera natomiast egzemplarz 
zamieszczony na stronie repozytorium oddziału rękopisów i starodruków РГБ.



102 Klaudia Socha

krąg niebios i wojsko anielskie dowodzone najprawdopodobniej 
przez cesarza Konstantyna [Абраменко 2015: 8]. Kolejny miecz 
oddziela dolną część ryciny ukazującą bitwę morską między okrę-
tem prawdziwej Cerkwi i heretykami wiedzionymi do boju przez 
szatana19 [zob. il. 6]. Dalej następuje starannie zaplanowana roz-
kładówka z dodatkową ryciną i interpretującym jej znaczenie 
wierszem [zob. il. 7].

Ta całostronicowa rycina zawiera liczne banderole z napisa-
mi interpretującymi ukazane na niej symbole i postaci. Dominuje 
krzyż wraz z wizerunkami Chrystusa, Maryi i świętych. W central-
nym miejscu karty widnieje zwieńczony trzema koronami dwu-
głowy orzeł z herbem przedstawiającym świętego Jerzego20. To in-
teresujące chociażby dlatego, że w tym czasie godło to podlegało 
licznym przeobrażeniom, by ostatecznie utrwalić się w powyższym 
kształcie. Jedyną późniejszą zmianą było dodanie trzymanych 

19	 Motyw szatana jako figury deprecjonującej przywódców religijnych i politycz-
nych ma bardzo długą tradycję; stał się także przedmiotem studiów o charakterze 
ogólniejszym, psychologiczno-socjologicznym [zob. Gombrich 2011: 331–353].

20	 Napis na banderoli poniżej („I połmiesiąc pod nogi jego”) mówi o zwycięstwie 
nad Turkami [zob. Radyszewśkyj 1996: 167].

Il. 6	 Меч духовний. 
Frontispis

Źródło: Баранович 1666.



103Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

przez orła insygniów królewskich, których w tej wersji jeszcze nie 
ma. Oczywiście obecność tego znaku była nieprzypadkowa. Titov 
w swojej monumentalnej pracy o oficynie kijowsko-peczerskiej 
wspomina, że druk tego dzieła zbiegł się z przygotowaniami Bara
nowicza do wyjazdu na moskiewski sobór. Duchowny miał na-
dzieję, że jego „trud, ofiarowany w darze, zostanie wielkodusznie 
przyjęty” [Титовъ 1918: 340]. Podarował wówczas to luksusowe 
(dwukolorowe) wydanie carowi Aleksiejowi Michajłowiczowi 
[Абраменко 2015: 8].

Karta ta zawiera także inny motyw związany z władzą, a miano-
wicie inspirowany drzewem Jessego (bardzo popularnym w połu-
dnioworosyjskiej sztuce XVII–XVIII wieku, nie tylko w malarstwie 
ikonowym, ale także w drewnianej rzeźbie ikonostasów i w dekora-
cji graficznej książki) układ przedstawiający uproszczone drzewo 
genealogiczne cara wywodzące go od wielkiego księcia Włodzi-
mierza21. Aureola podkreśla jego świętość, bardzo istotną w kul-
turze prawosławia [por. Charkiewicz 2015: 27]. Po obu stronach 

21	 Motyw ten, zwany „Род царствия благословится”, najprawdopodobniej w opi-
sanej postaci, opracowanej przez Baranowicza okazał się bardzo dogodny dla 

Il. 7	 Меч духовний. Rozkładówka z ryciną „medytacyjną”
Źródło: Баранович 1666.



104 Klaudia Socha

leżącego księcia wyobrażono świętych Borysa i Gleba, rodzonych 
synów Włodzimierza, nawiązując do „szlachetnych gałęzi”, co pod-
kreśla umieszczony na banderolach owiniętych wokół drzew palmy 
i cedru, pod którymi stoją święci, cytat z psalmu: „Sprawiedliwy 
zakwitnie jak palma, rozrośnie się jak cedr na Libanie” (Ps 92,13). 
Po bokach dwugłowego orła w medalionach z promienistymi nim-
bami przedstawiono wizerunki Chrystusa i Matki Bożej, zgodnie 
z tradycją ikony starannie podpisane, co jest jednym z ważnych ele-
mentów tej gałęzi sztuki sakralnej. Błogosławiąc godło oraz wład-
ców, udzielają oni wsparcia całemu krajowi. Liczne odniesienia 
do władzy znajdują swoje przedłużenie w wierszu i liście dedyka-
cyjnym do cara Aleksieja Michajłowicza (Предословіе… до царя 
Олексія Михайловича). W tych fragmentach Baranowicz dokładnie 
tłumaczy znaczenie poszczególnych części ryciny, nawiązując do 
motywu błogosławionego korzenia, z którego wyrasta szlachetny 
pęd. Autor przedstawia także swoje dzieło czytelnikowi w przed-
mowie (Предословіє ко читателю), złożonej nieco mniejszym 
stopniem pisma.

Prócz tych medytacyjnych rycin, wprowadzających czytelnika 
w temat, po tekstach odautorskich pojawia się już klasyczna karta 
tytułowa lub przekładkowa: w ozdobnej ramce z motywem wino-
gradu niosącego postaci świętych znajduje się zapisany, częściowo 
więzią (вязьи), a częściowo półustawem, tekst informujący, że dalej 
zawarte będą kazania na niedziele całego roku. Kompozycja tekstu 
jest zróżnicowana pod względem stopnia pisma, a całość zamyka 
ozdobnik złożony z drobniejszych elementów typograficznych.

Zbiór Трубы на дни нарочитыя wydano nieco skromniej, tyl-
ko w jednym kolorze, lecz tekst również poprzedzono rozbudowa-
ną ramą wydawniczą. Frontispis22 mieści tytuł rozplanowany na 
księdze opatrzonej siedmioma pieczęciami, nawiązującej do księgi 
opisanej w Apokalipsie św. Jana. Otaczają ją Maryja (ukazana, jak 
zauważa Maria Grazia Bartolini, w sposób nietypowy – z różańcem, 

władcy, dlatego był szeroko rozpowszechniany i dał początek innym realizacjom, 
także w malarstwie ściennym [zob. Abramenko 2015: 9].

22	 Zamysł symboliczno-alegoryczny tej ryciny wyjawił sam autor w liście do Barla-
ama Jasińskiego, tłumacząc dokładnie znaczenie wszystkich elementów [zob. Сте-
повик 1985: 138–144; Radyszewśkyj 1996: 152–153].



105Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

co w kontekście zamieszczonych wokół cytatów z Pieśni nad Pie-
śniami i Apokalipsy stawia ją jakby w połowie między prawosławną 
a katolicką mariologią) [Bartolini 2017: 29], aniołowie i święci, ze 
szczególnym uwzględnieniem mnichów związanych z Ławrą. Trój-
ca aniołów u góry karty zapewne stanowi odniesienie do Trójcy 
Świętej, zgodnie z tradycją ikonograficzną reprezentowaną choćby 
przez słynny obraz Rublowa. Wizerunki świętych zestawiono z in-
nym, bardzo częstym motywem, obecnym w sztuce sakralnej co 
najmniej od średniowiecza, czyli zodiakiem, co stanowiło swoisty 
system mnemoniczny łączący poszczególne znaki z konkretnymi 
świętymi [Bartolini 2017: 44].

Kolejna rycina wprowadzająca, podobnie jak w edycji Меч ду-
ховний, nie zawiera tytułu, lecz ponownie skupia motywy związa-
ne z władzą: obok dwugłowego orła, tym razem dzierżącego miecz 
i berło, ukazano także Ducha Świętego w postaci gołębicy oraz anio-
łów, ewangelistów (Marka i Łukasza) i świętych (zwłaszcza patro-
nów, takich jak św. Michał Archanioł). Dolną część ryciny zajmuje 
znów orzeł – w otoczeniu władców pozostający pod opieką Maryi.

Interesującym zabiegiem jest powielenie tej ryciny także na 
końcu tomu. Zamiast tytułu w ramkę tworzoną przez książkę 
wkomponowano rycinę z krzyżem, banderolą i czworgiem rąk, co 
daje ciekawy efekt iluzoryczny – trzymany przez Maryję łańcuch23 
okazuje się tożsamy z tym, na którym zawieszono krzyż pektoral-
ny (najpewniej symbolizujący któregoś z dostojników Cerkwi lub 
monastyru, zapewne samego Baranowicza). Zabieg ten ilustruje 
powszechną praktykę drukarską polegającą na wielokrotnym wy-
korzystywaniu ramek drzeworytowych: w otwór w klocku można 
było włożyć drugi klocek z ryciną lub skład metalowy z tytułem.

Warto zauważyć, że druk ten ma identyczną w kompozycji kar-
tę tytułową (przekładkową?) jak Меч духовний, choć oczywiście 
zawiera (jak głosi tekst) kazania na święta.

Analiza świadczy o tym, że dawna książka cyrylicka, podobnie 
zresztą jak łacińska, tworzy dość specyficzny typ ramy wydawniczej 
o jasno określonych funkcjach. Jak już wspomniano, obok fron-
tispisów i rycin, które roboczo nazwać trzeba wprowadzającymi, 

23	 To by wskazywało, że Maryja trzyma w rękach łańcuch, a nie różaniec.



106 Klaudia Socha

w obu zbiorach kazań Baranowicza występują parateksty: teksty 
odredakcyjne i odautorskie, m.in. dedykacje, przedmowy do czy-
telnika oraz wiersze, objaśniające zamysł autora zrealizowany w ob-
razach, co dowodzi wielkiej rangi ilustracji w tym typie dzieł.

Bartolini wskazuje, że w takim ujęciu frontispisy same stają 
się tekstami, że są „performatywne” w swym działaniu, tzn. mają 
wciągać widza-czytelnika w proces wewnętrznej przemiany duszy. 
Drugim wątkiem staje się ich kulturotwórczy charakter: wzory 
stworzone przez Baranowicza, bardzo wygodne dla władcy, gdyż 
ukazujące jego nadprzyrodzoną rolę, były przetwarzane i powie-
lane, by krystalizować się w takich motywach, jak „Род царствия 
благословится”, czyli szlachetnego drzewa, bądź „Апофеоз меча”, 
związana z cesarzem Konstantynem [Абраменко 2015: 10–11].

Badane druki łacińskie (bądź mieszane) nie zachowały fron-
tispisów24, choć drukarnia Ławry dodawała podobne elemen-
ty do dzieł religijnych wydawanych w czwórce, np. do Mesjasza 
prawdziwego Galatowskiego z roku 1672. Nie jest to raczej typo-
wy frontispis, jednak zawiera elementy ilustracyjne okalające roz-
budowaną informację wydawniczą złożoną z barokowego tytułu 
uzupełnionego obszerną charakterystyką autora.

Tak więc pozostałe druki Baranowicza rozpoczynają się od ty-
powej karty tytułowej otoczonej dekoracyjną ramką typograficz-
ną złożoną z drobnych elementów. Najozdobniejszą oprawę otrzy-
mała Lutnia, gdyż drukarnia kijowska posiadała dość bogaty zasób 
ozdobników typograficznych o wzorach zachodnioeuropejskich, 
zapoczątkowanych jeszcze przez Roberta Grandjona [zob. Socha 
b.r.; por. Vervliet 2015: 25–61, 2016]. Te same (lub bardzo podobne) 
motywy wykorzystywane były również w pozostałych drukarniach 
(i wielu innych na terenie całej Europy), co świadczy o niezwykłej 
ekspansji motywów ozdobnych i ich dużej trwałości (w różnych 
znaczeniach tego słowa). Drobne ozdobniki dawały ogromne moż-
liwości wykonywania niby podobnych, ale za każdym razem innych 
ram i układów. Co więcej, w połączeniu z takimi symbolami jak 
krzyż pozwalały wprowadzić sens naddany, odwołujący się do tema-
tyki dzieła (jak w Notiy pięć, ran pięć, gdzie użyto motywu krzyża).

24	 O frontispisie do Notiy pięć wspomina Radyszewśkyj [1996: 178].



107Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Karty tytułowe można uznać za typowe dla okresu, w jakim 
powstały: rozbudowany tytuł zwykle poszerzano o adres bibliogra-
ficzny, informację o autorze, a nawet motto lub cytat odsyłające do 
treści dzieła (w Notiy pięć pojawia się cytat z proroka Jeremiasza 
(Lm 1,12) przypisywany zwyczajowo Matce Bolesnej oraz cztero-
wiersz dotyczący tematyki utworu). W badanych kartach tytuło-
wych widać wyraźne różnice związane z zasobem typograficznym, 
choć zapewne również z preferencjami estetycznymi poszczegól-
nych składaczy: Lutnia [zob. il. 8a] ma najmniej skomplikowany 
zapis: zastosowano pismo antykwowe w czterech stopniach, zróż-
nicowane w ten sposób, że obok wersalików dano kapitaliki. Adres 
bibliograficzny złożono gotykiem, dzięki czemu odróżnia się wyraź-
nie na stronie. Skład jest staranny, litery rozświetlono według rene-
sansowej jeszcze zasady wspomagającej czytelność wersalików i ka-
pitalików. Dzięki tym zabiegom strona wygląda harmonijnie, jest 
dość czytelna, a asymetryczna ramka z ozdobnych elementów pod-
kreśla orientację projektu, w którym kolumna przesunięta jest tra-
dycyjnie do środka i w górę względem środka geometrycznego stro-
nicy. Pozostałe karty nie są tak staranne: Nowa miara [zob. il. 8b] 
i Notiy pięć łączą w sobie wszystkie dostępne typy pism łacińskich: 
gotyk, antykwę i kursywę, wprowadzając też zbyt wiele tekstu, co 
daje wrażenie natłoku. Księga śmierci korzysta z antykwy i kursywy 
dość słabo zróżnicowanej wielkością (to wskazuje na uboższy zasób 
typograficzny drukarni nowogrodzkiej w tym okresie).

Parateksty występują w każdym z analizowanych druków, choć 
w niektórych tytułach jest ich mniej (co może też wynikać z uszko-
dzeń poszczególnych egzemplarzy). Na przykład w Księdze śmierci 
jedynym elementem ramy wydawniczej, prócz karty tytułowej, jest 
motto lub cytat z ramką linijną i winietkami złożonymi z drob-
nych elementów tworzących nagłówek i trójkątny finalik. Cytaty 
w takiej właśnie funkcji znaleźć można także w Notiy pięć, gdzie 
teksty te w językach cerkiewnym i łacińskim okolono ozdobnika-
mi, oraz w Lutni, w której zajmują całą rozkładówkę zaplanowaną 
dość ciekawie – z ryciną i zróżnicowanymi czcionkami [zob. il. 9].

W książce staropolskiej ukształtował się dość specyficzny 
typ ramy wydawniczej, w której obok dedykacji i przedmów wy-
stępował typowy układ tekstu i obrazu, czyli stemmat [Czarski 



108 Klaudia Socha

2012: 75–154]. Wśród badanych druków odnotowano tylko jeden 
taki przykład, i to w odmiennym kontekście niż w wydawnictwach 
zachodnich powstających w Koronie, gdzie stemmat zwykle wią-
zał się z herbem szlacheckim. W Lutni tymczasem układ herb–
wiersz na herb odwołuje się do herbu „Prześwietnego Carskiego 

Il. 8	 Karty tytułowe: a. Lutnia; b. Nowa miara
Źródła: Baranowicz 1671, 1676b.

Il. 9	 Lutnia. Parateksty – rozkładówka z cytatami
Źródło: Baranowicz 1671.



109Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Wieliczestwa” [zob. il. 10]25. To nie pierwsze tego typu odwołanie 
Baranowicza – już wcześniej dedykował on swoje utwory człon-
kom rodziny carskiej. Tym razem poświęca swoją pracę książęciu 
Janowi (Iwanowi) Aleksiejewiczowi. Inne dzieło – Notiy pięć – 
ofiarował Teodorowi (Fiodorowi) Aleksiejewiczowi (w językach 
polskim i cerkiewnosłowiańskim). Zachowany list autora do cara 
świadczy o tym, że była to decyzja w pełni świadoma, gdyż nie tyl-
ko carewicz Iwan, ale również członkowie rady cara czytają z przy-
jemnością dzieła w języku polskim [zob. cyt. Łużny 1969: 39–40]. 
Sam car dziękował za podarunek i chwalił dzieła Baranowicza 
[Chynczewska-Hennel 1990: 134].

Umieszczanie w publikacjach herbu z dwugłowym orłem nie 
było zresztą praktyką odosobnioną – znaleźć go można (wraz 
z wierszami drukowanymi cyrylicą lub po polsku) w innych dru-
kach kijowskich, a mianowicie w dziele Патерик Печерський 
z 1661 roku czy też w pierwszym podręczniku historii pt. Синопсис 
(1674), przypisywanym Innocentemu Gizelowi. Herb państwa 
lub osoby panującej pojawiał się także w drukach zachodnich, 

25	 Radyszewśkij niefortunnie określa tę kartę jako tytułową [zob. Radyszewśkij 
1996: 154].

Il. 10	 Lutnia. Parateksty – rozkładówka ze stemmatem
Źródło: Baranowicz 1671.



110 Klaudia Socha

np. w drukach Piotrkowczyków wydających teksty konstytucji 
sejmowych [Komorowska 2023: 288].

Dość częstą praktyką pisarzy XVII-wiecznych było ofiarowywa-
nie swej pracy Bogu, Maryi albo świętym. Baranowicz uległ i temu 
zwyczajowi w publikacji teologiczno-polemicznej Nowa miara, któ-
rą poświęcił Bogurodzicy, wplatając w tekst odautorski liczne cytaty, 
np. z Owidiusza czy świętych (m.in. Richardus de Sancto Lauren-
tio). W tymże dziele umieścił także wiele tekstów adresowanych 
do adwersarzy prawowitej wiary, np. Do Authora Starey Wiary oraz 
Od Cerkwi Wschodniey. Często również bezpośrednio odnosił się 
do czytelnika (podobnie jak wcześniej w przywoływanych tomach 
kazań), np. w Lutni zamieścił wiersz Do czytelnika, a w Nowej mie-
rze wiersz Do pilnego Czytelnika z swą proźbą Author umyka. Teksty 
dedykacji i przedmów są zróżnicowane w zależności od tematyki 
dzieła – niekiedy nawiązują do panującej w okresie jego wydania 
sytuacji politycznej. Szczególnie ciekawe są apele Baranowicza za-
mieszczone w Notiy pięć, np. w utworze Do Orłów Moskiewskiego 
i Polskiego autor mówi o szlachetności wszystkich tworzących te 
dwa kraje narodów (polskiego, litewskiego, moskiewskiego i ru-
skiego) i zachęca do wspólnej walki z Turkiem. Podobnie pojed-
nawczy charakter ma przedmowa Brat wschodni bratu zachodniemu. 
Tę część paratekstów kończy odwołanie do odbiorcy tekstu – Czy-
telniku łaskawy – z życzeniami owocnej lektury.

Pisarze staropolscy i – jak widać – staroukraińscy zamieszczali 
również, zwykle na końcu utworu, teksty skierowane do potencjal-
nych krytyków, zwłaszcza niesprawiedliwych w swych sądach [So-
cha 2016: 253–255]. Tak też czynił Baranowicz – Notiy pięć zamyka 
aż kilka stron z tekstami dla niechętnych krytyków nazywanych 

„Zoilami” lub „Szemrakami”. Są to utwory wierszowane i proza-
torskie z nawiązaniami do cytatów. Autor posłużył się tu trzema 
językami: głównie polskim, ale też cerkiewnym i łaciną (dwa alfa-
bety, cztery typy pisma: antykwa, kursywa, gotyk i cyrylica). Po-
dobnie w Nowej mierze zamieścił dłuższy tekst prozą i wierszem, 
znów z licznymi cytatami pt. Zoilowi. Lutnię zakończył natomiast 
kilkoma wierszami pod dłuższym tytułem zbiorczym Author na 
pisma swoie, a samą księgę zamknął wierszem do Najświętszej Pan-
ny Peczerskiej. Zwyczaj ten stosował także w drukach cyrylickich: 



111Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

dzieło Меч духовний domyka krótkie posłowie skierowane do czy-
telnika, zaś drugi zbiór kazań Baranowicza – tekst na zakończenie 
(jego tytuł nawiązuje do Owidiuszowego Finis coronat opus, zgod-
nie z wykształceniem autora).

Warto zauważyć, że drukowane w Koronie książki zwykle mia-
ły bardzo ozdobną ramę wydawniczą, przeważnie składaną nieco 
inaczej niż pozostała część tekstu (czasem dlatego, że powstawała 
niezależnie od tomu i była dodawana później, a nawet zmieniana). 
W drukach Baranowicza różnice te są jednak nieznaczne, co może 
świadczyć o niewielkim zasobie typograficznym oficyny, uniemoż-
liwiającym bardzo oryginalne rozwiązania. Wiersze składane są 
podobnie jak w pozostałej części książki (zwykle z wcięciem co 
drugiego wiersza), proza zazwyczaj dzielona jest na akapity, z wcię-
ciami sygnalizującymi nową treść. W razie konieczności, np. gdy 
tekst kończy się wcześniej, stosuje się klasyczne ozdobniki z drob-
nych elementów typograficznych. Niektóre z paratekstów wyma-
gających komentarza zaopatrzone są w marginalia, najczęściej za-
wierające sigla biblijne. Zgodnie ze zwyczajem ważniejsze treści 
wyróżnia się za pomocą wersalików lub kapitalików.

Na uwagę zasługują również elementy projektu książki uła-
twiające czytelnikowi nawigację w obrębie woluminu, takie jak 
spisy treści w badanych zbiorach kazań czy indeks rzeczowy w Lut-
ni (Reiestr znac daie gdzie się co staie). Są starannie zaprojektowa-
ne i złożone tak, by zapewnić maksymalną funkcjonalność. Spisy 
obejmują wyrównane do lewej tytuły kazań i wyrównane do prawej 
numery stron – tak samo jak we współczesnych książkach. Indeks 
złożono w dwóch łamach z wyrównanymi, również do prawej, nu-
merami stron – znów zgodnie z dzisiejszą praktyką. Dla większej 
przejrzystości dodano literowe znaczniki sekcji w układzie alfabe-
tycznym i zróżnicowano hasła polskie (drukowane szwabachą) od 
łacińskich (wyróżnionych antykwą).

Warto jeszcze dodać, że w Lutni zamieszczono wykaz błędów 
(errata) poprzedzony wierszem upraszającym czytelnika o wyro-
zumiałość:

Najlepsze drzewo taki owoc rodzi,
Któremu robak by nie dojrzał szkodzi.



112 Klaudia Socha

Z drzewa padając w jakiej cenie gniłki,
Za takie sobie osądź być omyłki.

Dalej następuje szczegółowe zestawienie stron i wersów z błę-
dami oraz ich poprawionych wersji, co także jest tradycją starannie 
pielęgnowaną w książce dawnej.

7.	 Papier i kolor

Analiza typograficzna druku objąć musi takie elementy projektu, 
jak: pismo, światła, układ typograficzny, rodzaje wyróżnień, kolor, 
ilustracje i ornamenty. Do tego dochodzą opisane już format i pole 
zadruku (czyli kolumna) oraz papier, którego charakterystyka nie 
zostanie tu w pełni uwzględniona, ponieważ badania opierały się 
głównie na materiałach cyfrowych. W XVII wieku stosowano pa-
pier czerpany, zróżnicowany jakościowo. Jego wybór był nieprzy-
padkowy, choć ze względów ekonomicznych drukarze niekiedy 
sięgali po tańszy surowiec.

Wracając jednak do analizowanych druków, warto zauważyć, 
że ich standard był niejednolity. Świadczy o tym już dobór formatu, 
dlatego dwa zbiory kazań można uznać za zdecydowanie bardziej 
luksusowe – przemawia za tym również użycie w jednym z nich ko-
loru. Druk dwukolorowy wymagał bowiem od drukarza nie tylko 
większego nakładu pracy, ale również większej precyzji26 (wszyst-
kie elementy w kolorze czerwonym należało zaślepić, a potem po-
nownie włożyć czcionki, umieściwszy pod nimi odpowiednio wy-
szlifowane drewienka w celu podniesienia druku27). Do tego typu 
edycji wykorzystywano także lepszy, gładszy papier, co doskonale 
widać np. w zbiorze Меч духовний. Miało to uzasadnienie, gdyż 
tom zawierał liczne ilustracje i duże inicjały z motywami zwie-
rzęcymi, które lepiej wyglądały na dobrym podłożu drukarskim.

26	 Przesunięcia pomiędzy kolorami zobaczyć można w przywoływanym zbiorze 
kazań Меч духовний [zob. il. 7].

27	 Zgodnie z opisem zawartym w podręczniku dla drukarzy Franciszka Ząbkow-
skiego Teoria sztuki drukarskiej [F.Z. 1832: 208–209].



113Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Pozostałe druki zostały przygotowane dość starannie, ale nie 
zawsze na tak wysokiej jakości papierze. Czasem widać (nawet 
na materiałach cyfrowych), że użyty materiał bywał mniej gęsty 
i nieprzeźroczysty, co skutkowało przebijaniem druku. Zwykle 
problem potęgowała farba drukarska, którą drukarze wytwarzali 
samodzielnie. Jej jakość zależała zarówno od składników (dobrej, 
oczyszczonej sadzy sosnowej i pokostu, najczęściej oleju lnianego, 
choć nieraz też orzechowego i bukowego [F.Z. 1832: 172–173]), jak 
i od doświadczenia drukarza przygotowującego mieszankę (tj. go-
tującego pokost i rozrabiającego go z sadzą). Złe proporcje skutko-
wały bowiem złą farbę, która powodowała przebijanie i odciąganie 
tłuszczu, co widać później na wydruku (np. niektóre strony Lutni).

8.	 Pismo

Wybór pisma odbywa się na etapie projektowania publikacji i jest 
jedną z najważniejszych decyzji składacza. W przypadku dawnej 
książki zestaw czcionek był ograniczony do zasobów posiadanych 
przez daną drukarnię. Problemem było także zużywanie się mate-
riału: czcionki nieprzelewane z czasem zbijały się, co obniżało czy-
telność druku. Dlatego ocena dawnych edycji wymaga szerokiej 
wiedzy o historii typografii i o konkretnym zasobie danej tłocz-
ni. Należy pamiętać również o praktyce warsztatowej: przy dużej 
liczbie zleceń drukarnie mogły wykorzystywać zdekompletowane 
lub mniej czytelne zestawy czcionek do druków drugorzędnych.

Jeśli chodzi o analizowane druki, Zapasko podaje, że w Меч 
духовний użyto dwóch krojów cyrylickich o wysokości 10 wierszy: 
85 i 62 mm, a w zbiorze Трубы: 63 i 82. Dokładniejsze porównanie 
ujawnia jednak, że są to odmienne kroje, choć reprezentują ten 
sam typ, czyli półustaw. Przede wszystkim różnią się wielkością: 
w pierwszej z książek w kolumnie mieści się ok. 26 wierszy, a w dru-
giej 37. Oczywiście liczba ta zależy też od interlinii – pisma cyry-
lickie wymagają np. specjalnych odstępów międzywierszowych ze 
względu na konieczność dodania znaków nadpisanych: akcentów 
(podobnie jak w pismach greckich) i tytułów (oraz ich wariantów) 
sygnalizujących abrewiacje. To jednak niejedyna różnica: pismo 
użyte w Трубax jest mniej kontrastowe, bardziej „kwadratowe” 



114 Klaudia Socha

w proporcjach i cechuje się mniejszym zróżnicowaniem wyso-
kości majuskuł i minuskuł [il. 11b]. Jest też bardziej ekonomiczne 
w składzie, jako że znaki nadpisane (diakrytyczne) są zlokalizo-
wane dużo bliżej litery. Wielkie litery mają również zdecydowanie 
większe apertury. Z kolei pismo ze zbioru Меч jest znacznie bar-
dziej eleganckie, z kontrastowymi majuskułami i bardziej kaligra-
ficznymi akcentami [il. 11a]. Obydwa kroje łączy to, że majuskuła 
osadzona jest na linii bazowej minuskuły (inaczej niż np. w druku 
z 1637 roku Євангеліє учителное, gdzie wielkie litery są ustawio-
ne zdecydowanie poniżej linii minuskuł, co sprawia, że zbliżają się 
znacznie do linii wydłużeń dolnych).

Pismo drukarskie zastosowane w zbiorze Меч jest bardzo 
zbliżone do tego, którego użyto kilka lat później do druku dzie-
ła Innocentego Gizela pt. Мир з богом чоловіку, pierwszego 

Il. 11	 Pisma dziełowe: a. Меч духовний; b. Трубы…
Źródła: Баранович 1666, 1674.



115Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

prawosławnego manuale spowiedniczego28. Zbieżne są przede 
wszystkim wysokość pisma, proporcje znaków i interlinii (w ko-
lumnie mieści się 26 wierszy). Jedyne różnice to odstępy między-
literowe, nieco większe w dziele Gizela, oraz odmienny kształt 
akcentów. Może pismo zostało w tym czasie przelane ponownie, 
a może to kwestia różnic między poszczególnymi czcionkami (nie-
równe odsadki). W każdym ze zbiorów prócz pisma podstawowe-
go użyto także czcionek większego stopnia do składania tytułów.

Pisma cyrylickie znajdowały się w zasobie drukarni kijow-
skiej od początku jej działalności. Titov wspomina, że po roku 1623 
wprowadzono nowy krój. Najprawdopodobniej dokonano zaku-
pu lub też odlano czcionkę (nowy garnitur) według wzoru pisma 
Ostrogskiego [Титовъ 1918: 117].

W badanych drukach wykorzystano kilka krojów, co jest zgod-
ne z obiema tradycjami drukarskimi: wschodnią i zachodnią. Prócz 
krojów dziełowych i tytułowych w zasobie znajdowały się także 
czcionki ozdobne, głownie więź [zob. il. 12]. Ze względu na jej za-
stosowanie w tytułach, a zwłaszcza na ozdobny, powiązany z or-
namentem charakter, należy przypuszczać, że odbijano ją z kloc-
ków drzeworytowych.

28	 To także druk inspirowany dziełami jezuickimi [zob. Korzo 2018: 65–73].

Il. 12	 Pisma tytułowe: a. Меч духовний; b. Трубы…
Źródła: Баранович 1666, 1674.



116 Klaudia Socha

Analiza druków wskazuje także, że drukarnia kijowska dyspo-
nowała czcionkami łacińskimi [por. Socha b.r.] w czterech stop-
niach antykwy. Największy stopień, 38–40 pkt (misal duży), re-
prezentowało pismo o renesansowych w proporcjach wersalikach. 
Stopnie drugi i trzeci, odpowiednio 36 pkt (sabon) i 24 pkt (pale-
stine), również reprezentowały typ renesansowy. Czwarty garnitur, 
12-punktowy (mytel), wykorzystywany był dodatkowo jako pismo 
dziełowe i obejmował majuskułę oraz minuskułę i zestaw kapitali-
ków. Antykwą w tych czterech stopniach drukowano m.in. Żywoty 
świętych ten Apollo pieie (1670) i Lutnię Appolinową kożdej sprawie 
gotową29 (1671 [zob. il. 8a]) Baranowicza, a także dzieło Galatow-
skiego Messiasz prawdziwy Iezvs Chrystvs Syn Bozy z 1672 roku.

Drukarnia kijowska dysponowała także kursywą, stosowaną 
zarówno jako pismo tytułowe, jak i wyróżniające. Można ją znaleźć 
we wspomnianym Messiaszu prawdziwym czy w Arctos et antarctos 
caeli rossiaci (1690) oraz Pełni nieubywającej chwały (1691) Jawor-
skiego. Występowała w stopniu mytel (12 pkt) i charakteryzowa-
ła się kaligraficznymi wykończeniami. Kursywnych kapitalików 
tego stopnia użyto najprawdopodobniej na karcie tytułowej Peł-
ni… oraz w tytułach Arctos…, choć możliwe, że są to wersaliki 
mniejszego garnituru, wykorzystywanego głównie w marginaliach 
(garmont – 10 pkt). Co znamienne, w Lutni Baranowicza kursy-
wa nieomal nie występuje. Pojawia się dopiero na końcu dzieła, 
w opisach przedstawionych graficznie symboli-metafor krzyża.

Szwabacha użyta w Lutni Apollinowej Baranowicza (w stopniu 
13 (mytel) lub 14 (gruby mytel) pkt) na pewno jest tożsama ze wzo-
rem z lat 30. XVII wieku, kiedy drukarnia, pozostająca wówczas pod 
rządami Piotra Mohyły [Drukarze… 1960: 142], otrzymała nowe 
czcionki gotyckie i łacińskie. Najprawdopodobniej odlał je Leon-
ty Jeruzalimowicz30, znany z nazwiska giser pracujący wtedy dla 
oficyny kijowsko-peczerskiej. Czcionki te wykorzystywano przez 
wiele lat, o czym świadczy porównanie druków z różnych okresów, 

29	 Zapasko podaje, że tekst główny złożono czcionką, której 10 wierszy mierzy 
42,5 mm.

30	 Podpisany pod okolicznościowym utworem na cześć Mohiły: Imnologia, si jest 
Piesnosłowie na deń Woskriesienija Jisusa Christa [zob. Drukarze… 1960: 143].



117Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

np. Parergon cudow swiętych obraza […] Bogarodzice w Monasty-
ru Kupiatickim Hilariona Denisowicza (1638), Choreae bini solis 
in nuptiis Janussii Radziwil (1645) Filipa Bajewskiego, panegiryki 
Stefana Jaworskiego (Echo głosu wołającego na puszczy… 1689, Arc-
tos et antarctos caeli rossiaci 1690 oraz Pełnia nieubywającej chwały… 
1691) czy Hippomenes Sarmacki… Filipa Orlika (1698). Prakty-
ka ta dowodzi, że w drukarniach kresowych, rzadko wykorzystu-
jących czcionki łacińskie, zmiany krojów pism mogły zachodzić 
wolniej, dlatego druki z różnych okresów mogły wykazywać nie-
wielkie różnice.

W Lutni występuje interesujące zjawisko wywodzące się po-
średnio z wczesnych druków, a bezpośrednio zakorzenione w śre-
dniowieczu – stosowanie gdzieniegdzie abrewiacji w celu lepszego 
i bardziej efektywnego rozmieszczenia tekstu, np. w śródtytułach 
lub w indeksie. W polskich drukach koronnych zwyczaj ten pod 
koniec wieku XVII zdaje się już zanikać, ale na Kresach – jak wi-
dać – nadal był powszechny, co potwierdzają również przykłady 
z Czernihowa (Notiy pięć).

Poprzedniczką drukarni czernihowskiej była drukarnia no-
wogrodzka, dlatego ich zasoby można rozpatrywać łącznie. Nawet 
pobieżna analiza druków wskazuje, że obie oficyny dysponowały 
czcionkami cyrylickimi i łacińskimi (co nie dziwi wobec publiko-
wanego w nich repertuaru). Większość dostępnych w drukarni 
czernihowskiej garniturów łacińskich stanowiły antykwy o wiel-
kościach: 68 pkt, 60 pkt, 42–44 pkt (misal duży) czy 36–38 pkt 
(sabon), 16 pkt (tercja), 12 pkt (mytel) i 10 pkt (garmont), a także 
kursywa 16-punktowa (tercja) oraz gotyk w stopniu 12–13 pkt (my-
tel). Cyrylicy użyto m.in. w Notiy pięć, zarówno w tekście głównym 
(Zapasko określa jej wielkość – 10 wierszy – na 61 mm), jak i w cy-
tatach (motcie) otwierających dzieło, gdzie zastosowano większe 
stopnie. Ciekawym rozwiązaniem jest tu zwłaszcza równoczesny 
skład cyrylicą i gotykiem, choć ta pierwsza jest znacznie większa 
w oczku i wymaga innych odstępów międzywierszowych ze wzglę-
du na znaki nadpisane.

W wydanym w Czernihowie dziele Notiy pięć znaleźć można 
interesujące przykłady allografii [zob. il. 13], dobrze oddające pro-
blem ówczesnych zecerów starających się złożyć teksty w różnych 



118 Klaudia Socha

językach. Co istotne, mamy tu do czynienia ze świadomą decy-
zją zecera, a nie z próbą obejścia jakiejś niedogodności czy braku 
technicznego. W dziele tym bowiem użyto czterech języków (ła-
cina, polski, starocerkiewny i prosta mowa / ruski?), które zostały 
złożone za pomocą dwóch alfabetów i różnych krojów. Starocer-
kiewny składano cyrylicą, łacinę zazwyczaj kursywą, choć zda-
rzają się również zapisy antykwą, język polski głównie gotykiem, 
ale też antykwą i kursywą (w cytatach i tytułach). Najciekawsze 
są przykłady tekstów w prostej mowie, składane kursywą, podob-
nie jak fragmenty polskie, mimo że fleksja i specyficzne słownic-
two wykazują silne związki z językiem używanym powszechnie 
w tym regionie. Wybór takiej grafii musiał być świadomy, gdyż 
spore fragmenty składane cyrylicą świadczą o tym, że czcionka 
była dostępna, tylko zecer wybrał inny alfabet i inną formę składu, 
aby podkreślić odrębność tych systemów. Tę prawidłowość widać 
także w dedykacji dla carewicza Fiodora, gdzie język jest rosyjski 
(ruski?), ale zapis łaciński.

Il. 13	 Notiy pięc, ran Chrystusowych pięć. 
Skład wiersza w języku polskim 
i fragment w języku ukraińskim 
zapisany alfabetem łacińskim

Źródło: Baranowicz 1680.



119Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

9.	 Układ typograficzny i wyróżnienia

Warto zwrócić uwagę na fakt, że zbiory kazań Baranowicza są dość 
zbieżne z cyrylickimi drukami religijnymi swoich czasów, a nawet 
więcej: są typowymi przykładami tej typografii. Jedną z najważ-
niejszych cech tych książek jest ich podobieństwo do rękopisu – 
zarówno w warstwie słownej, jak i dekoracji graficznej. Nie jest 
to niczym niezwykłym, gdyż wszystkie drukowane książki daw-
ne w jakiś sposób nawiązują do tradycji rękopiśmiennej, podob-
nie jak większość wczesnych krojów pism wywodzi się z kaligrafii. 
Na Zachodzie odrywanie się druku od rękopisu nastąpiło jednak 
znacznie szybciej, a nowy sposób projektowania krojów antykwo-
wych, bardziej konstruowanych niż kaligrafowanych, rozpoczął się 
już pod koniec XVI wieku. Cyrylicki półustaw, podobnie jak kroje 
gotyckie31, znacznie dłużej zachował swoje rękopiśmienne pocho-
dzenie (porównanie rękopisów i druków wskazuje na dużą zbież-
ność32 [Pietkiewicz 2015: 214, 249]). Druki cerkiewne osiągnęły 
więc charakterystyczny kształt typograficzny oparty na pewnej 
tradycji, co widać nie tylko w kazaniach Baranowicza, ale rów-
nież w licznych drukach pochodzących z oficyn Kijowa i Moskwy.

Duży format pozwalał na staranne rozłożenie treści, dzięki 
czemu zbiory kazań Baranowicza są do siebie dość podobne. Меч 
духовний jest jednak zdecydowanie bardziej estetyczny i elegancki, 
a zastosowanie druku dwukolorowego świadczy o luksusowym 
charakterze tego dzieła. Układ każdego rozdziału jest podobny: 
kazanie rozpoczyna ilustracja dobrana do treści, później następu-
je wyśrodkowany tytuł, a następnie tekst poprzedzony inicjałem 
o wysokości czterech wierszy. Kolumna ujęta jest w podwójną 
ramkę linijną, obok tekstu głównego, mniejszym stopniem pisma 
włamano marginalia. Koniec kazania uformowany jest w cul-de-

-lampe i zakończony finalikiem. Wyjątkowość początku kazania 

31	 Trudniej powiedzieć to o pismach postgotyckich, które są niejako wtórne wobec 
rękopisów.

32	 W XVII wieku wystąpiło zjawisko pewnej inwersji w rozwoju pisma: nie tylko 
pisma drukarskie były wzorowane na rękopisach (jak miało to miejsce w wieku 
wcześniejszym), lecz również druki stawały się obowiązującym wzorem dla pisma 
ręcznego [Pietkiewicz 2015: 249]. W kulturze zachodniej nieco podobnie wyglą-
dał rozwój fraktury.



120 Klaudia Socha

podkreśla kolor czerwony, obecny w żywej paginie, tytule i inicja-
łach [zob. il. 14]. Wyśrodkowane śródtytuły są czarne, podobnie 
jak następujący po nich inicjał.

Dla zróżnicowania treści zastosowano cztery stopnie pisma: 
największy z nich do tytułów, następny do podtytułów i śródty-
tułów, kolejny do tekstu głównego, a ostatni pojawia się w żywej 
paginie, marginaliach i opisie źródeł zamieszczonym po tytule. 
Rozwiązanie to przypomina niemal współczesne podejście do 
funkcjonalnego wykorzystania konkretnych stopni pisma (obec-
nie teoretycy także wyróżniają cztery zakresy wielkości optycznej, 
nazywane zgodnie z ich przeznaczeniem: tytułowymi, śródtytuło-
wymi, tekstowymi i notkowymi [Henestrosa, Meseguer, Scaglione 
2013: 101–102]). Piękna, wyraźna kolumna, zawierająca średnio 26 
wierszy mierzy zwykle ok. 35 znaków, co przy starannej interlinii 
zapewnia wysoką czytelność tekstu33. Całości dopełniają paginy: 

33	 Duży stopień pisma pozwolił na zastosowanie jednej kolumny przy dużym for-
macie. Zazwyczaj przy mniejszym stopniu pisma zecer decydował się na skład 
w dwóch łamach, co znacznie poprawiało czytelność.

Il. 14	 Меч духовний. Materiał dekoracyjny – ilustracja, inicjał i finalik
Źródło: Баранович 1666.



121Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

żywa, w oddzielnej ramce, otoczona ozdobnikami (z zachodnimi 
wzorami Granjona), i bieżąca, umieszczona wyłącznie na stronach 
nieparzystych (co wskazuje na foliowanie), oraz sygnatury i kusto-
sze będące standardowymi elementami ułatwiającymi introligato-
rowi pracę na późniejszym etapie. Wszystkie te rozwiązania czy-
nią z Меч духовний jedno z najpiękniejszych wydań, jakie wyszły 
z drukarni kijowskiej.

W porównaniu z tym drukiem Трубы словес проповѣдних 
prezentują się znacznie skromniej. Przede wszystkim brak w nich 
takiej rozrzutności: zrezygnowano z koloru, użyto także znacznie 
bardziej ekonomicznego kroju pisma (co jest jak najbardziej zro-
zumiałe wobec ogromu tego dzieła, liczącego sobie grubo ponad 
800 stron). Każdy kolejny rozdział zaczyna się na nowej stronie 
dużą ryciną i tytułem, a podrozdziały oddzielone są podtytuła-
mi. W przypadku kazań występujących w kilku wariantach nowa 
wersja bywa poprzedzona przerywnikiem z motywami religijny-
mi (wykorzystano w tym celu specjalne klocki ze zmiennymi me-
dalionami, będące w posiadaniu drukarni kijowskiej) lub pasem 
złożonym z drobnych ozdobników typograficznych. Poszczególne 
teksty otwierają inicjały w dwóch wielkościach, a kończą je cza-
sem, w zależności od pozostałego miejsca, fragmenty uformowa-
ne, podobnie jak poprzednio, w cul-de-lampe. Niekiedy tekst jest 
również zakończony finalikiem, ale widać staranie zecera, by skład 
był jak najściślejszy.

W tytułach rozdziałów analizowanych druków cyrylickich do-
strzec można tendencję powszechną także w książce łacińskiej, 
a mianowicie gradację wielkości: tytuł, a czasem kilka pierwszych 
wierszy, był składany różnymi stopniami pisma lub wersalikami 
i kapitalikami. Ten schemat zastosowano również w kazaniach. 
To istotne z tego względu, że w drukach cyrylickich, w których uży-
wano tylko czcionek cyrylickich, sposób wyróżniania fragmentów 
tekstu częściej opierał się na zmianie wielkości, podczas gdy w dru-
kach łacińskich stosowano wymiennie kilka typów pisma, np. gotyk, 
antykwę i kursywę, co pozwalało na grę tzw. kolorem (w znaczeniu 
typograficznym: zmianę szarości kolumny). Podstawowym spo-
sobem wyróżniania, powszechnie wykorzystywanym w księgach 
liturgicznych (np. Акафисти Христу, богородиці і св. Миколаю, 



122 Klaudia Socha

Kijów 1654), pozostawało jednak wprowadzanie wersalików oraz 
czerwieni. Zecerzy w badanych drukach umieszczali wersaliki za-
równo w tytułach, jak i w tekście.

Klasycznym sposobem oddzielania od siebie poszczególnych 
partii tekstu jest też światło. To późne druki, więc czytelnikowi 
przyzwyczajonemu do łacińskiego składu zaskakujący może wy-
dać się brak podziału tekstu na akapity. Oczywiście występuje 
podział na większe całości, ale w obrębie danego rozdziału nie 
ma dodatkowych świateł. Jedynym rozwiązaniem ułatwiającym 
lekturę są nieco większe odstępy przed niektórymi majuskułami 
rozpoczynającymi zdania, co przypomina o ponad 100 lat starszy, 
stosowany w drukach łacińskich zwyczaj poprzedzania nowej tre-
ści większym światłem. Być może to specyfika kazań Baranowicza, 
bo w innych drukach cyrylickich (np. w dziele Камінь віри Jawor-
skiego z roku 1730) wcięcia akapitowe występują.

Druki łacińskie Baranowicza są znacznie bardziej złożone, 
szczególnie pod względem literackim – część pisana jest wierszem, 
a część prozą – ale także z powodu wykorzystania w nich różnych 
języków i alfabetów, co nie pozostało bez wpływu na kształt typo-
graficzny tych dzieł. Trzy z badanych druków łacińskich to zbiory 
w większej części lub w całości poetyckie: Lutnia, Notiy pięć oraz 
Księga śmierci. Nowa miara jest tekstem głównie prozatorskim (co 
warunkuje jej polemiczny charakter), lecz zgodnie ze zwyczajem 
zawiera także wiersze, przede wszystkim w postaci paratekstów. 
Utwory poetyckie w drukach Baranowicza zwykle składane są 
z inicjałem (oraz wersalikową druga literą) i z wcięciem co dru-
giego wiersza34, dzięki czemu łatwo ogarnąć wzrokiem całość. 
Niekiedy skład podkreśla typową dla baroku dynamikę wiersza 
oraz średniówkę poprzedzoną znacznym odstępem. Zdarzają się, 
oczywiście, wyjątki od tej zasady, np. gdy wiersz jest cytatem lub 
wtrętem w tekście prozatorskim.

Poezja Baranowicza jest bardzo gęsta: liczne koncepty, ok-
symorony i metafory niekiedy wymagają szczególnych zabiegów, 
np. wprowadzenia powtórzeń lub anagramów, jednak w warstwie 

34	 Ten zabieg zecerski polega na składaniu naprzemiennych wierszy z wcięciem, co 
dynamizuje układ kolumny.



123Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

typograficznej brak silniejszych wyróżnień tego typu zabaw słow-
nych. To o tyle ciekawe, że choćby w panegirykach zecerzy akcen-
towali wizualnie fragmenty obejmujące zaszyfrowane wiadomości. 
W przypadku Baranowicza brak tego typu sygnałów nie wynikał 
raczej z nieudolności zecerów, wykazujących sporą biegłość w skła-
dzie wielojęzycznych tekstów, lecz mógł być spowodowany wiarą 
autora w inteligencję czytelnika, który – podprowadzony pewny-
mi wskazówkami – sam powinien rozwiązywać ukryte w tekście 
kalambury.

Skład w tomikach poetyckich jest zasadniczo regularny, choć 
niekiedy dostrzec można pewną trudność z umieszczeniem utwo-
rów w kolumnie, stąd manipulacja światłem w interlinii tytułów 
oraz wybór do składu tytułu wersalików albo kapitalików – w za-
leżności od dostępnego miejsca (Lutnia). Widać też różnicę w bie-
głości składu: druk kijowski jest zdecydowanie staranniejszy od 
druków z lokalnej oficyny w Nowogrodzie, a potem w Czerniho-
wie; dotyczy to również stopnia złożoności tekstu. Niewątpliwie 
zecer kijowski miał dużo większą wprawę oraz samodyscyplinę 
w stosowaniu środków wyrazu: ich ograniczenie sprawia, że Lut-
nia wydaje się szlachetnie minimalistyczna, znacznie czytelniejsza 
i bardziej estetyczna niż druki prowincjonalne.

Proza składana jest zwykle podobnie, niezależnie od języka 
(polski, starocerkiewny), oczywiście z zachowaniem zasad wła-
ściwych każdemu alfabetowi (rozpoczynanie nowej treści od ini-
cjału, kolejna litera wersalikowa). Podział na akapity bywa intere-
sujący: niekiedy każdy akapit odpowiada jednej metaforze, dzięki 
czemu tekst jest starannie podzielony; początek każdego akapitu 
podkreśla ponadto duże wcięcie. Często pojawiają się jednak dość 
chaotyczne rozwiązania – to skutek dużej złożoności tekstu, cza-
sem wręcz naszpikowanego cytatami łacińskimi i polskimi (nie-
kiedy wyróżnianymi innym typem pisma), fragmentami poetycki-
mi (składanymi w układzie wierszowanym) oraz sentencjami czy 
śródtytułami, wyróżnianymi większym stopniem pisma, a nieraz 
i innym krojem. Te zabiegi sprawiają, że tekst wizualnie przypomi-
na misterny kobierzec, niełatwy w lekturze, co może wiązać się ze 
specyfiką estetyki barokowej i charakterystycznym dla sztuki de-
koracyjnej horror vacui. Niekiedy – w zależności od układu – zecer 



124 Klaudia Socha

kończył tekst klasycznym układem cul-de-lampe, czasem podkreś
lonym przez dopasowany finalik, zwykle w układach łagodnie pół-
kolistych, rzadziej w formie ostrych szpiców, charakterystycznych 
raczej dla renesansu.

Skład materiału dodatkowego (indeksy, marginalia, żywa pa-
gina) nie odbiega zbytnio od rozwiązań zwyczajowo stosowanych 
w drukach kresowych i koronnych. W Notiy pięć nie pojawia się 
jednak pagina bieżąca, mimo że w ramce tekstowej jest dla niej 
miejsce [zob. il. 15].

Zgodnie z tradycją wersaliki i kapitaliki występują głównie w ty-
tułach. Należy przy tym zauważyć, że zecer starannie stosował roz-
świetlenie, co poprawiało czytelność tekstu i jego estetykę. W nie-
których drukach (np. Notiy pięć) wersaliki (najczęściej antykwowe, 
nawet w tekście gotyckim) oraz kapitaliki pełniły funkcje wyróż-
nień. Co ciekawe, w Lutni rozwiązanie to jest zdecydowanie rzad-
sze; w nielicznych przypadkach użyto nawet wersalików gotyckich.

Il. 15	 Notiy pięć… Brak paginy bieżącej, ilustra-
cje śródtekstowe

Źródło: Baranowicz 1680.



125Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

10.	 Ilustracje

W badanych drukach cyrylickich ilustracje mają znaczenie kluczo-
we, o czym świadczą przywoływane opracowania Bartolini. Stano-
wią rozszerzenie tekstu, zaproszenie do medytacji i zmiany życia. 
Prócz tego budują strukturę publikacji, łącząc grafikę z tekstem 
i prowadząc do korespondencji pomiędzy słowem i obrazem. Taka 
wielość funkcji uzasadnia potrzebę dokładniejszej analizy. Istotny 
jest także udział autora w procesie doboru ilustracji do tekstu, a na-
wet – jak twierdzą niektórzy badacze – ich powstania. Według Ka-
mienievej przynajmniej część rycin wykonano na zlecenie Barano-
wicza oraz na jego koszt; należały one do jego drukarni ( Jaliński był 
wszak grawerem). Trzy z nich noszą inicjały Siemiona Jalińskiego, 
dwa – Konstantina, specjalnie w tym celu sprowadzonego przez Ba-
ranowicza do Nowogrodu-Siewierskiego, a dwunastu pozostałych 
nie opatrzono inicjałami, chociaż rodzaj i sposób wykonania tych 
rycin wskazują na tych samych grawerów [Каменєва 1974: 174].

Zarówno pełne zaangażowanie autora, jak i wielopoziomowa 
funkcja ilustracji w zbiorach kazań sprawiają, że są one nieodzow-
nym elementem tekstu. Warto przy tym zauważyć, że chodzi tu 
o ilustracje w pełnym znaczeniu tego słowa, a więc ryciny ściśle 
związane z tekstem, a nie dekoracje, dobrane być może tematycz-
nie, ale bez ścisłego powiązania z treścią. W Меч духовний kolejne 
kazania są ilustrowane35 scenami stanowiącymi później kanwę ho-
milii. Kaznodzieja nawiązywał do konkretnych fragmentów Ewan-
gelii, np. do słów Chrystusa skierowanych do Samarytanki: „Daj 
mi pić”, które stały się zarazem podtytułem rozdziału.

Ryciny są starannie wykonane: mają odpowiednie rozmiary, 
dopasowane do układu typograficznego strony36, i wiążą się z tra-
dycją ikony poprzez opisywanie przedstawianych postaci. Stylowo 

35	 Zapasko wspomina, że ilustracje do kazań były wykonane przez następujących 
grawerów: Elijaha, KZ, TT, ACCF, EC, TP, IS, S. Ya., ME. Twierdzi też, że istniały dwie 
wersje tego dzieła; druga została wydrukowana głównie z tego samego zestawu, 
ale zamiast rycin różnych mistrzów, zaczerpniętych z poprzednich wydań, zawiera 
ryciny wykonane specjalnie dla tego wydania.

36	 Użyte do ich wykonania klocki służyły drukarni znacznie dłużej, także do wy-
konywania drzeworytów ulotnych obecnych m.in. w rękopisach cyrylickich 
[zob. Deluga 2003: 70].



126 Klaudia Socha

także łączą się z ikoną, choć tutaj ten związek jest luźniejszy, gdyż 
ikona ruska jest dość silnie skonwencjonalizowana pod względem 
sposobu formowania twarzy (określone proporcje), a ryciny cechu-
je większa swoboda37. Badania nad materiałem graficznym suge-
rują, że niektóre ilustracje mogą być oparte na starszych wzorach, 
choćby wspomniana już ilustracja do spotkania Chrystusa z Sa-
marytanką, której wcześniejsza wersja (z lat 30.) została umiesz-
czona w rękopisie Irmologionu. Drzeworyt ten wykorzystano tak-
że w druku Mesjasz Prawdziwy z roku 1669 [Deluga 2003: VII]. 
Podobnie postępowali drukarze koronni: wielokrotnie wykorzy-
stywali te same ryciny w różnych drukach, a po zużyciu klocków 
wykonywali bardziej lub mniej udane kopie. Pozyskiwali materiał 
z różnych źródeł, inspirując się także grafiką innowierczą (katolicy 
wykorzystywali ryciny protestanckie, a w drukach prawosławnych 
zdarzają się inspiracje katolickie…).

Bardzo interesujące wydają się próby poszukiwania wzorów 
tych ilustracji, zwłaszcza że ich biblijna tematyka ma liczne ana-
logie w sztuce zachodniej (trudno nie wspomnieć ilustrowanych 
Biblii Lutra czy postylli). Łączy je z Zachodem także pewna sy-
multaniczność scen przedstawionych na jednej rycinie (np. uka-
zującej Chrystusa opowiadającego apostołom przypowieść i treść 
tej opowieści) oraz, znane również ze średniowiecznych miniatur, 
następstwo czasowe – wyobrażone poprzez umieszczane jeden po 
drugim obrazy wkomponowane w jedną ilustrację. Przykładem 
jest choćby scena chodzenia Chrystusa po jeziorze, poprzedzona 
odprawieniem tłumów, wyprawieniem uczniów na drugi brzeg je-
ziora i całonocną modlitwą, co prezentują kolejne scenki prowa-
dzące do finału ukazanego w centralnej części ryciny, czyli nieuda-
nej próby Piotra, zakończonej zapadaniem się w morskie odmęty 
i podtrzymanie go przez Jezusa. Podobnych kompozycji jest wiele, 
co znowu przywołuje analogiczne przykłady z zachodnich druków 

37	 Najsilniej widać te wpływy w niektórych przedstawieniach krajobrazu, gdzie 
stylizowane skały bardzo silnie przypominają malarstwo ikonowe. Wydaje się 
to cechą lokalnego stylu dostrzegalnego już w sztuce książki rękopiśmiennej; 
podobne stylizowane krajobrazy znaleźć można w przypisywanych Rublowowi 
miniaturach z Ewangeliarza Chitrowa [zob. reprod. Pietkiewicz 2015: 361].



127Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

o tematyce biblijnej, choć także wschodnią tradycję cyklów scen 
hagiograficznych okalających ikony świętych.

Ilustracje w zbiorze Трубы są zdecydowanie mniej jednolite 
stylowo. Co ciekawe, niektóre z nich noszą znamiona sztuki za-
chodniej związanej z barokiem, o czym świadczą ozdobne ramy 
w formie wolut oraz liczne dekoracje roślinne, czasem o bardzo 
prostym, jakby ludowym rysunku. W pierwszym z przywoływa-
nych tomów kazań dekoracja jest bardziej ascetyczna: prosta rama 
ryciny nieodciągająca uwagi widza od sceny o znaczeniu podsta-
wowym w nabożnej lekturze tekstu. Ilustracje te mają też zdecydo-
wanie inny charakter – bardziej emblematyczny lub symboliczny; 
mogą interpretować prawdy wiary, ukazywać je za pomocą obra-
zu (np. krzyż Chrystusa i jego starotestamentalny typ – wąż mie-
dziany) albo nawiązywać do konkretnych świąt, takich jak Pokrow 
łączony z tradycją cerkiewną. Do tej ostatniej grupy należą także 
przedstawienia świętych.

Jak widać, cyrylickie zbiory kazań uzupełniono grafikami 
o charakterze ilustracyjnym lub symbolicznym. Nieco inną funkcję 
pełnią ryciny w łacińskich dziełach Baranowicza. Przede wszyst-
kim jest ich znacznie mniej, a poza tym nie są specjalnie do tych 
dzieł przygotowane – nawet jeśli mają ściśle ilustrować tekst, nie 
są związane z nim tak integralnie, jak w kazaniach. Są to (zgodnie 
zresztą ze zwyczajem panującym w większości drukarń) obrazy 
religijne w funkcji ilustracji medytacyjnych, odpowiadają więc 
tematyce tych dzieł.

W Księdze śmierci pojawia się rycina ikony Matki Bożej Kupia-
tyckiej [Deluga 2003: 81–82], motyw dość powszechny – podobny, 
choć nieco bardziej ozdobny wzór, można znaleźć w kijowskim Pa-
rergonie cudów z 1636 roku [Титовъ 1918: 301]. W Notiy pięć zawarto 
z kolei kilka rycin, w tym także miedzioryty. Jeden z nich, nieco 
większego formatu, przedstawiający Ukrzyżowanie, został wkle-
jony do egzemplarza pochodzącego z Biblioteki Wróblewskiego 
(Litewska Akademia Nauk). Pozostałe grafiki umieszczono w tekś-
cie, co pozwala przypuszczać, że stanowiły istotny element zamysłu 
typograficznego projektu. Dedykacje dla carewicza zakończono – 
zgodnie z tradycją – całostronicową ryciną wizerunku Matki Bożej 
Ilińskiej, który czczono w małej cerkwi pod wezwaniem proroka 



128 Klaudia Socha

Eliasza. Świątynia ta blisko związana była z Baranowiczem, który 
postanowił odbudować przyległy do niej klasztor i stworzyć kom-
pleks zwany troicko-ilińskim monasterem [Deluga 2003: 82–83]. 
Ten szczególny obraz Maryi, jako istotny dla biskupa, bywał inspi-
racją rycin tworzonych przez licznych artystów z jego kręgu (Lau-
rentego Kszczonowicza, Antoniego Tarasewicza, rytownika Ga-
wriła oraz autorów anonimowych) i pojawiał się często w drukach 
czernihowskich tego okresu. W tym samym egzemplarzu znajduje 
się jeszcze jedna, bardzo ciekawa rycina ukazująca Chrystusa zmar-
twychwstałego jako triumfatora – na rydwanie ciągniętym przez 
trzy baranki [Deluga 2003: 87]. Zapasko w swojej bibliografii nad-
mienia, że rycin powinno być więcej (4), ale w dostępnych egzem-
plarzach ich nie było. Ostatnią całostronicową ryciną medytacyjną 
jest Pieta otwierająca dzieło Nowa miara [zob. il. 16]. To niezwykle 
ciekawy obraz łączący ten motyw z krzewem winnym i kielichem 
męki. Chrystus, w odróżnieniu od innych tego typu przedstawień, 
nie jest martwy w ramionach Matki, lecz żyje i tłoczy do kielicha 
winny moszcz z latorośli oplatającej widoczny za plecami Matki 
Bożej krzyż. Dość odległym, ale trafnym skojarzeniem jest średnio-
wieczna tłocznia mistyczna, w której krzyż staje się narzędziem 
do tłoczenia wina. W kontekście rycin z przedstawieniami Maryi 
warto także wspomnieć o otwierającej Lutnię niewielkiej winiet-
ce z Matką Boską z Dzieciątkiem. Ilustruje ona wiersz o pannach 
mądrych i dwóch pięcioliterowych imionach ( Jezus, Maria) sta-
nowiących przepustkę do nieba.

Prócz ilustracji służących do modlitewnego skupienia zna-
leźć można u Baranowicza także swego rodzaju dosłowne nawią-
zania do tekstu, np. w Księdze śmierci, gdzie wiernie zilustrowano 
wiersz o incipicie „Na Krzyżu oczy, na Krzyżu uszy”, który zachę-
ca do przyglądania się męce Chrystusa i nieustannego jej przeży-
wania. Towarzyszą mu wizerunki krzyża połączone z częściami 
ciała (oczy, uszy, dłonie, stopy, serce), przypominające, że chrze-
ścijanin w swoim ciele nosi mękę Boga i tylko krzyż jest dla nie-
go narzędziem zbawienia. Podobny zabieg zastosowano w Notiy 
pięć, gdzie drobne drzeworyty ilustrują treści wyrażone w tekście 
(np. oko wskazuje, że Bóg Ojciec patrzy na człowieka, ucho na-
kazuje słuchać Syna, a serce wyraża prośbę do Ducha Świętego 



129Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

o stworzenie czystego serca) [zob. il. 15]. W Księdze śmierci i Lut-
ni funkcję ilustracji-ozdobników pełnią niewielkie drzeworytowe 
krzyże, w które wpisano czteroliterowe słowa będące symbolami, 
metaforami krzyża lub przywołujące związane z nim skojarzenia 
(w różnych językach, np. SPAS (zbawienie) lub CRUX, LAUS, FONS). 
To realizacja barokowych konceptów [Radyszewśkyj 1996: 160–
162], bardzo lubianych w tym czasie zarówno przez poetów, jak 
i kaznodziejów, choć tradycja łączenia krzyża z różnymi przed-
miotami, będącymi symbolami lub metaforami pozwalającymi na 
głębsze przeżycie tajemnicy ofiary Chrystusa [por. Kobielus 2011], 
jest znacznie starsza. Ten typ skojarzeń występował w literaturze 
i sztuce katolickiej oraz prawosławnej [Uspienski 2010].

11.	 Ozdobniki

Drukarnia kijowsko-peczerska dysponowała sporym zasobem 
ornamentów, poczynając od winiet, poprzez kilka kompletów 

Il. 16	 Nowa miara… – ilustracja
Źródło: Baranowicz 1676b.



130 Klaudia Socha

dekoracyjnych inicjałów w alfabecie łacińskim i cyrylickim, a na 
licznych drobnych ozdobnikach typograficznych kończąc38. Wy-
korzystywała te zasoby zarówno w drukach cyrylickich, jak i łaciń-
skich (oczywiście prócz inicjałów, które przypisane były do kon-
kretnych alfabetów [zob. il. 13]). Jak już wspominano, ozdobniki 
te pojawiają się we wszystkich badanych drukach, choć oczywiście 
z różną częstotliwością. Najbardziej bogato dekorowano zbiory ka-
zań, zamieszczając w nich nie tylko materiał ilustracyjny w funkcji 
np. finalików lub nagłówków [zob. il. 2], ale również liczne finaliki 
o motywach religijnych (np. aniołowie czy veraikon [zob. il. 13]), 
roślinnych lub abstrakcyjnych. W zasobie drukarni znalazły się 
także filigranowe arabeski dużych rozmiarów, które wykorzysty-
wano najczęściej jako finaliki.

Jedyny badany łaciński druk z tej oficyny, czyli Lutnia jest 
stosunkowo ubogo zdobiony. Główną dekorację stanowi ramka 
otaczająca kolumnę, złożona z powielanych fleuronów w formie 
stylizowanego kwiatu z dwustronnie wygiętą łodyżką [zob. il. 9]. 
Ten sam ozdobnik, połączony z bardzo ciekawym, typowym dla tej 
drukarni wzorem geometrycznym (naśladującym tradycyjny haft) 
wykorzystano na karcie z wierszem wprowadzającym do zbioru 
kazań Меч [zob. il. 7]. Poza ilustracjami, występującymi głównie 
w ramie wydawniczej, oraz wspomnianymi krzyżami i winietkami 
znaczącymi zastosowano w Lutni tylko kilka finalików: cechujące 
się szlachetną prostotą ozdobniki składane z drobnych elementów 
typograficznych (s. 215 i zakończenia indeksów – rejestr i zona) 
oraz finalik z maszkaronem (koniec tekstu głównego). Mimo iż 
drukarnia kijowska dysponowała dekoracyjnymi klockami inicja-
łowymi, klasyczna prostota wymagała użycia niemal wyłącznie an-
tykwowych inicjałów typograficznych.

Drukarnie w Nowogrodzie i Czernihowie warto analizować 
łącznie, choć pojawiają się między nimi pewne rozbieżności wyni-

38	 Ornamenty typograficzne to inicjały (ozdobne, często drzeworytowe i zwykłe), 
winiety (motywy dekoracyjne figuralne, floralne, abstrakcyjne lub geometryczne, 
zwykle drzeworytowe) oraz drobne ozdobniki typograficzne: (fleurony) geo-
metryczne, floralne (np. w formie liścia – hedery) lub symboliczne (np. krzyż). 
Z ozdobników typograficznych odlewanych ze stopu zecerskiego można było 
składać większe formy ornamentalne (np. finaliki lub ramki).



131Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

kające ze stopniowego zużycia materiału drukarskiego, co skutko-
wało zbijaniem czcionek i utratą ostrości odbitki. Badacze podkreś
lają, że najbardziej zróżnicowane były inicjały pochodzące jeszcze 
z Nowogrodu – z motywami roślinnymi, zwłaszcza przypomina-
jącymi kwiaty orlika. Dopiero wiek XVIII przyniósł zmianę: poja-
wiły się inicjały z pejzażami, wizerunkami ludzi, zwierząt i ptaków 
[Каменєва 1974: 180]. W badanych drukach większe klocki inicja-
łowe pojawiają się rzadziej (zwykle były stosowane w większych 
formatach), zazwyczaj w ramie wydawniczej lub na początku no-
wego tekstu czy fragmentu.

Ornamenty stosowano zgodnie z przyjętymi wówczas zasa-
dami: większe winiety najczęściej w funkcji finalików (zwłasz-
cza układy trójkątne, np. winieta z motywem liści akantu z Księgi 
śmierci, Nowej miary czy z Notiy pięć). Najwięcej dekoracji tego 
typu zawiera Nowa miara, w której na końcu większych całości 
pojawiają się one kilkukrotnie. Szczególnie ozdobna jest winieta 
z veraikonem. Ciekawy był też zabieg odwrócenia o 180 stopni mo-
tywu akantu, co dało efekt „podparcia” kolumny przez trójkątny 
wspornik. Drobne ozdobniki typograficzne, podobne do dekora-
cji obecnych w innych europejskich drukach, grupowano w więk-
sze formacje, np. w żywej paginie (jako przerywniki lub finaliki).

12.	 Wnioski

Na przykładzie druków Baranowicza widać, że typografia kresowa 
podlegała wpływom dwóch kultur i tradycji. Z jednej strony do-
strzegalne są inspiracje kultury zachodniej, europejskiej, głównie 
katolickiej, przejawiające się nie tylko w wyborze języka polskie-
go (lub łacińskiego), przez długi czas uważanego za literacki, bar-
dziej wyrobiony, a co za tym idzie lepiej oddający niuanse poezji, 
ale także w obecności niektórych prądów literackich i religijnych 
kształtujących mentalność duchownych, pisarzy i luminarzy tego 
okresu. Z drugiej strony silna jest tradycja ruska, dostrzegalna na 
poziomie pisma (cyrylica) oraz stosunku do obrazu. Do pewne-
go stopnia druki cyrylickie, zwłaszcza religijne, uległy krystalizacji, 
tzn. zachowały rozwiązania jeszcze rękopiśmienne, przeciwstawia-
jąc się modernizacji, co widać zwłaszcza po reformie pisma Piotra I.



132 Klaudia Socha

Zauważyć można przy tym, że niektóre prądy estetyczne są 
uniwersalne – komponują się równie dobrze z drukami zachodni-
mi, jak i tradycyjnymi. Przykładem są chociażby ozdobniki typo-
graficzne typowe dla całej Europy; można nawet wyśledzić drogę 
ich rozpowszechniania się w kolejnych krajach. Innym zjawiskiem 
tego typu są pewne rozwiązania estetyczne czy stosowane najchęt-
niej proporcje stronic i kolumn.

Generalnie kultura ziem dawnego Hetmanatu jawi się jako 
niezwykle interesująca, chociażby ze względu na rozwój języka, 
kształtowanego przez inne, lepiej rozwinięte języki, systemu za-
pisu (szczególnie ciekawe wydają się przypadki allografii), formo-
wania się odrębności kulturowej tego regionu oraz jej przejawów 
materialnych (zachowane zabytki, centra kultury, w tym kultury 
druku, oraz bardzo ciekawa sfera tworzenia i odbioru swoistego 
kodu objawiającego się w literaturze, malarstwie i grafice – rów-
nież książkowej). Warte uwagi wydają się także zwyczaje prakty-
kowane przez drukarzy, często zbieżne z tymi, które od lat stoso-
wali drukarze koronni, choć czasem odrębne, wytworzone przez 
zakłady lokalne. Interesującym zagadnieniem badawczym staje 
się stopień specjalizacji dawnych zecerów. Trudno stwierdzić, czy 
raczej doskonalili się w składzie w konkretnych językach, czy też 
władali obydwoma (polski i prosta mowa), a nawet większą ich 
liczbą (łacina, cerkiewnosłowiański)39. Czy przykłady allografii 
wskazują na próbę oswojenia lokalnego języka, który rozwinął się 
na tyle, że nie przystawał do tradycyjnego, cyrylickiego alfabetu? 
Interesującym zagadnieniem badawczym jest też rola drukarstwa 
w kształtowaniu się pewnych norm językowych, które sprawiły, że 
pierwotna prosta mowa przekształciła się w język nazywany dziś 
niekiedy staroukraińskim.

39	 Przywołany passus Wieliczkowskiego wskazuje, że jednak mogło tak być znacznie 
częściej, niż się wydaje, choć wiele mówiące stają się także narzekania Baranowi-
cza w korespondencji z Innocentym Gizelem. W jednym z listów datowanym na 
1670 rok, prosząc o pomoc w przygotowaniu publikacji swojego polemicznego 
traktatu Nowa miara dawnej wiary…, Baranowicz żali się na brak wykształconych 
w łacinie współpracowników, którzy umieliby przełożyć ją na polski [zob. Лазарь 
1865: 116–117].



133Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Ważne jest także metodologiczne założenie, że badacz nie po-
winien wartościować kultury duchowej i materialnej badanego re-
gionu. Anachroniczne oceny estetyczne czy porównania z innymi 
kręgami kulturowymi mogą uniemożliwić zrozumienie specyfi-
ki i unikatowości zabytków. Z tego względu wszystkie dostępne 
materiały należy analizować w szerokim kontekście kulturowym.

Bibliografia

Źródła

Baranowicz Łazarz (1671), Lutnia Apollinowa kożdey sprawie gotowa, 
z Typographiey Kijowo-Pieczarskiey, [Kijów], https://tinyurl.com 
/3f3hc67t [dostęp: 24.09.2025].

Baranowicz Łazarz (1676a), Ksiega śmierci, albo Krzyż Chrystusow 
na ktorey żywot nasz umarł, z Typographiey Archiepiskopskiey 
w Nowogrodku Siewierskim zostaiącey, Nowogród Siewierski, 
https://tinyurl.com/5kx7989d [dostęp: 24.09.2025].

Baranowicz Łazarz (1676b), Nowa miara starey wiary, Bogiem udzielona, 
z Typographiey Archiepiskopskiey w Nowogrodku Siewierskim 
zostaiącey, Nowogród Siewierski, https://tinyurl.com/4admbbsj 
[dostęp: 24.09.2025].

Baranowicz Łazarz (1680), Notiy pięc, ran Chrystusowych pięć, 
w Typographiey Monastera S. Troycy Ilińskiego Czernihowskiego, 
Czernihów, https://tinyurl.com/538x9v43 [dostęp: 24.09.2025].

Баранович Лазар (1666), Меч духовный, Друкарня Києво-Печерської 
лаври, Київ, https://tinyurl.com/3f8drhwy [dostęp: 24.09.2025].

Баранович Лазар (1674), Трубы словес проповедных на нарочитыя 
дни праздников…, Типография Печерской лавры, Киев, https://
tinyurl.com/4dbhtcw6 [dostęp: 24.09.2025].

[Baranovič Lazar (1666), Meč duhovnyj, Drukarnâ Kiêvo-Pečersʹkoï lavri, 
Kiïv, https://tinyurl.com/3f8drhwy [dostęp: 24.09.2025].

Baranovič Lazar (1674), Truby sloves propovednyh na naročityâ dni 
prazdnikov…, Tipografiâ Pečerskoj lavry, Kiev, https://tinyurl.
com/4dbhtcw6 [dostęp: 24.09.2025].]

Literatura

Baranowicz Łazarz [hasło] (1935), w: Polski Słownik Biograficzny, t. 1, 
[red. Władysław Konopczyński], Zakład Narodowy im. Ossoliń
skich, Kraków.

https://tinyurl.com/3f3hc67t
https://tinyurl.com/3f3hc67t
https://tinyurl.com/5kx7989d
https://tinyurl.com/4admbbsj
https://tinyurl.com/538x9v43
https://tinyurl.com/3f8drhwy
https://tinyurl.com/4dbhtcw6
https://tinyurl.com/4dbhtcw6
https://tinyurl.com/3f8drhwy
https://tinyurl.com/4dbhtcw6
https://tinyurl.com/4dbhtcw6


134 Klaudia Socha

Bartolini Maria Grazia (2016), From Icon to Emblem. The Relation of 
Word and Image in Lazar Baranovych’s Truby sloves propovidnykh 
na narochityia dni prazdnikov (1674), „The Slavonic and East 
European Review”, vol. 94, nr 2, https://doi.org/10.5699/
slaveasteurorev2.94.2.0201

Bartolini Maria Grazia (2017), „Judging a book by its cover”: meditation, 
memory, and invention in seventeenth-century Ukrainian title pages, 

„Canadian Slavonic Papers”, vol. 59, z. 1–2, https://doi.org/10.1080 
/00085006.2017.1302644.

Bringhurst Robert (2007), Elementarz stylu w typografii, przeł. Dorota 
Dziewońska, Design Plus, Kraków.

Charkiewicz Jarosław (2015), Święci władcy jako kategoria świętości 
w prawosławiu, „Elpis”, nr 17, https://doi.org/10.15290/elpis 
.2015.17.03.

Chynczewska-Hennel Teresa (1990), Z problematyki wpływów kultury 
polskiej na rosyjską w XVII wieku, „Odrodzenie i Reformacja 
w Polsce”, t. 35.

Czarski Bartłomiej (2012), Stemmaty w staropolskich książkach, 
czyli Rzecz o poezji heraldycznej, Muzeum Pałac w Wilanowie, 
[Warszawa].

Deluga Waldemar (2000), Malarstwo i grafika cerkiewna w dawnej 
Rzeczypospolitej, Wydawnictwo UG, Gdańsk.

Deluga Waldemar (2003), Grafika z kręgu Ławry Pieczarskiej i Akademii 
Mohylańskiej XVII i XVIII wieku, Collegium Columbinum, Kraków.

Drukarze dawnej Polski od XV do XVIII wieku (1960), z. 6: 
Małopolska – Ziemie Ruskie, oprac. Alodia Kawecka-Gryczowa, 
Krystyna Korotajowa i Wojciech Krajewski, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Elam Kimberly (2001), Geometry of design. Studies in proportion and 
composition, Princeton Architectural Press, New York.

Elam Kimberly (2019), Geometria w projektowaniu. Studia z proporcji 
i kompozycji, przeł. Magdalena Komorowska, d2d.pl, Kraków.

F.Z. [Franciszek Ząbkowski] (1832), Teoria sztuki drukarskiej, 
Księgarnia S.H. Merzbacha, Warszawa.

Gombrich Ernst Hans (2011), Magia, mit i metafora: rozważania 
o obrazach satyrycznych, w: tegoż, Pisma o sztuce i kulturze, 
Universitas, Kraków.

Henestrosa Cristóbal, Meseguer Laura, Scaglione José (2013), Jak 
projektować kroje pisma. Od szkicu do ekranu, d2d.pl, Kraków.

Jakowenko Natalia (2011), Historia Ukrainy do 1795 roku, przeł. Anna 
Babiak-Owad, Katarzyna Kotyńska, PWN, Warszawa.

https://doi.org/10.5699/slaveasteurorev2.94.2.0201
https://doi.org/10.5699/slaveasteurorev2.94.2.0201
https://doi.org/10.1080/00085006.2017.1302644
https://doi.org/10.1080/00085006.2017.1302644
https://doi.org/10.15290/elpis.2015.17.03
https://doi.org/10.15290/elpis.2015.17.03


135Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Kobielus Stanisław (2011), Krzyż Chrystusa. Od znaku i figury do symbolu 
i metafory, Wydawnictwo Benedyktynów, Tyniec.

Komorowska Magdalena (2023), Piotrkowczykowie. Z dziejów drukarstwa 
krakowskiego przełomu XVI i XVII wieku, Wydawnictwo UJ, Kraków.

Korzo Margarita A. (2018), Druki jezuickie w kręgach prawosławnych: 
dwa przykłady z XVII-wiecznej Rzeczypospolitej, „Biblioteka”, nr 22, 
https://doi.org/10.14746/b.2018.22.4.

Łużny Ryszard (1969), Literatura polska w Rosji w wieku XVII 
i XVIII (Problematyka, stan i potrzeby badań), w: O wzajemnych 
powiązaniach literackich polsko-rosyjskich. Tom poświęcony VI 
Międzynarodowemu Kongresowi Slawistów w Pradze, red. Samuel 
Fiszman, Krystyna Sierocka, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 
Wrocław.

Łużny Ryszard (1984), Akademia Kijowsko-Mohylańska a kultura polska, 
„Przegląd Humanistyczny”, nr 2.

Niedźwiedź Jakub (2004), Łazarz Baranowicz, poeta ukraińskiego baroku, 
„Terminus”, z. 2.

Pietkiewicz Krzysztof (2015), Paleografia ruska, DiG, Warszawa.
Radyszewśkyj Rostysław (1996), Polskojęzyczna poezja ukraińska od 

końca XVI do początku XVIII wieku, cz. 1: Monografia, Wydawnictwo 
Oddziału Polskiej Akademii Nauk, Kraków.

Romanowski Andrzej (2016), Literatura polsko-rusko-rosyjska?, 
„Wielogłos”, nr 2 (28), https://doi.org/10.4467/2084395XWI 
.16.008.5898.

Słownik terminów literackich (2010), red. Janusz Sławiński, wyd. 5, 
Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Socha Klaudia (b.r.), Typografia kijowskich druków panegirycznych na 
przykładzie twórczości Stefana Jaworskiego, oddane do druku.

Socha Klaudia, (2016), Typografia publikacji pochodzących z drukarń 
Uniwersytetu Jagiellońskiego 1674–1819, Wydawnictwo UJ, Kraków.

Uspienski Boris (2010), Krzyż i koło. Z historii symboliki chrześcijańskiej, 
przeł. Bogusław Żyłko, słowo/obraz terytoria, Gdańsk.

Vervliet Hendrik Désiré Louis Vervliet (2015), The combinable 
type-ornaments of Robert Granjon, 1564–1578, „Journal of the Printing 
Historical Society. New Series”, nr 22.

Vervliet Hendrik Désiré Louis Vervliet (2016), Granjon’s flowers. 
An enquiry into Granjon’s, Giolito’s, and De Tournes’ ornaments; 
1542–86, Oak Knoll Press, New Castle.

Абраменко Наталья Михайловна (2015), Гравюра в книге XVII–
XX вв. в контексте русской и европейской культуры, w: Четвёртые 

https://doi.org/10.14746/b.2018.22.4
https://doi.org/10.4467/2084395XWI.16.008.5898
https://doi.org/10.4467/2084395XWI.16.008.5898


136 Klaudia Socha

казанские искусствоведческие чтения. искусство печатной 
графики: история и современность, ред. Юлія Вікторівна 
Романенкова, Заман, Казань.

Запаско Яким Прохорович, Дмитрович Ісаєвич Ярослав (1981), 
Памʹятки книжного мистецтва: каталог стародруків, виданих 
на Україні, Кн. 1: 1574–1700, Вища школа, Львів.

Каменєва Т.Н. (1974), Орнаментика и иллюстрации черниговских 
изданий XVII–XVIII веков, w: Книга. Исследования и материалы 
Сборник XXIX, Moskwa.

Колосова В.П., Крекотень В.І. (2024), До питання про життя 
і творчість Івана Величковського, http://litopys.org.ua/velych 
/vel02.htm [dostęp: 13.10.2024].

Корзо Маргарита А. (2015), Лазарь [Баранович], w: Православная 
Энциклопедия, t. 39: Москва: «Православная Энциклопедия», 
Церковно-научный центр «Православная энциклопедия», 
Москва.

Лазаревский Александр Матвеевич (1886), Два документа к исто
рии Черниговской типографии, «Киевская старина», t. 16, 
Тип. А. Давиденко, аренд. Л. Штамом, Кіевъ.

Лазарь (1865), Письма преосвященного Лазаря Барановича 
с примечаниями, 2-е изд, тип. Ильинского монастыря, Чернигов.

ЛАЗАРЬ (Баранович) (1914), w: Русскій бiографическiй словарь, t. 10: 
Лабзина–Ляшенко, ред. Николай Дмитриевич Чечулин, Михаил 
Григорьевич Курдюмов, тип. Главнаго Управленія Уделов, С.-Пб.

Матушек Олена Юріївна (2015), Воскресіння Христове в проповідях 
Лазаря Барановича, https://tinyurl.com/y48rt6xt [dostęp: 
19.06.2021].

Матушек Олена Юріївна (2015), Воскресіння Христове в проповідях 
Лазаря Барановича, «Наукові записки НаУКМА», Серія: Філо
логічні науки, t. 176: Філологічні науки, ТОВ «Аграр Медіа Груп», 
Київ.

Огієнко Іван (1925), Історія українського друкарства: Історично- 
-бібліографічний огляд українського друкарства XV–XVIII вв, 
Накладом Наукового товариства ім. Шевченка, Львів.

Ситий Ігор (2011), Чернігівські стародруки в зібранні Чернігівського 
історичного музею імені В.В. Тарновського, «Сіверянський 
літопис», nr 3.

Степовик Дмитрий Власович (1985), Острожские издания Ивана 
Фёдорова и формирование титульного листа украинской 
старопечатной книги, w: Фёдоровские чтения 1981 [Сборник 
статей], ред. Евгений Львович Немировский, Наука, Москва.

http://litopys.org.ua/velych/vel02.htm
http://litopys.org.ua/velych/vel02.htm
https://tinyurl.com/y48rt6xt


137Sztuka Wschodu czy Zachodu?…

Титовъ Феодоръ (1918), Типографія Кіево-Печерской Лавры. 
Историческій очеркъ (1606–1616–1916 гг.), t. 1: (1606–1616–1721 гг.), 
Типографія Кіево-Печерской Успенской Лавры, Кіевъ.

Цифрова бібліотека історико-культурної спадщини (2021), https://
tinyurl.com/3v9zvv73 [dostęp: 20.06.2021].

[Abramenko Natalʹâ Mihajlovna (2015), Gravûra v knige XVII–XX vv. 
v kontekste russkoj i evropejskoj kulʹtury, w: Četvërtye kazanskie iskuss
tvovedčeskie čteniâ. iskusstvo pečatnoj grafiki: istoriâ i sovremennostʹ, 
red. Ûlìâ Vìktorìvna Romanenkova, Zaman, Kazanʹ.

Zapasko Âkim Prohorovič, Dmitrovič Ìsaêvič Âroslav (1981), Pamʹâtki 
knižnogo mistectva: katalog starodrukìv, vidanih na Ukraïnì, 
Kn. 1: 1574–1700, Viŝa škola, Lʹvìv.

Kamenêva T.N. (1974), Ornamentika i illûstracii černigovskih izdanij 
XVII–XVIII vekov, w: Kniga. Issledovaniâ i materialy Sbornik XXIX, 
Moskwa.

Kolosova V.P., Krekotenʹ V.Ì. (2024), Do pitannâ pro žittâ ì tvorčìstʹ Ìvana 
Veličkovsʹkogo, http://litopys.org.ua/velych/vel02.htm [dostęp: 
13.10.2024].

Korzo Margarita A. (2015), Lazarʹ [Baranovič], w: Pravoslavnaâ 
Ènciklopediâ, t. 39: Moskva: «Pravoslavnaâ Ènciklopediâ», 
Cerkovno-naučnyj centr «Pravoslavnaâ ènciklopediâ», Moskva.

Lazarevskij Aleksandr Matveevič (1886), Dva dokumenta k istorii 
Černigovskoj tipografii, «Kievskaâ starina», t. 16, Tip. A. Davidenko, 
arend. L. Štamom, Kìev.

Lazarʹ (1865), Pisʹma preosvâŝennogo Lazarâ Baranoviča s primečaniâmi, 
2-e izd, tip. Ilʹinskogo monastyrâ, Černigov.

LAZARʹ (Baranovič) (1914), w: Russkìj biografičeskij slovarʹ, t. 10: Labzina–
Lâšenko, red. Nikolaj Dmitrievič Čečulin, Mihail Grigorʹevič 
Kurdûmov, tip. Glavnago Upravlenìâ Udelov, S.-Pb.

Matušek Olena Ûrìïvna (2015), Voskresìnnâ Hristove v propovìdâh Lazarâ 
Baranoviča, https://tinyurl.com/y48rt6xt [dostęp: 19.06.2021].

Matušek Olena Ûrìïvna (2015), Voskresìnnâ Hristove v propovìdâh Lazarâ 
Baranoviča, «Naukovì zapiski NaUKMA», Serìâ: Fìlologìčnì nauki, 
t. 176: Fìlologìčnì nauki, TOV „Agrar Medìa Grup”, Kiïv.

Ogìênko Ìvan (1925), Ìstorìâ ukraïnsʹkogo drukarstva: Ìstorično-bìblìogra- 
fìčnij oglâd ukraïnsʹkogo drukarstva XV–XVIII vv, Nakladom 
Naukovogo tovaristva ìm. Ševčenka, Lʹvìv.

Sitij Ìgor (2011), Černìgìvsʹkì starodruki v zìbrannì Černìgìvsʹkogo ìstorič
nogo muzeû ìmenì V. V. Tarnovsʹkogo, «Sìverânsʹkij lìtopis», nr 3.

Stepovik Dmitrij Vlasovič (1985), Ostrožskie izdaniâ Ivana Fëdorova 
i formirovanie titulʹnogo lista ukrainskoj staropečatnoj knigi, 

https://tinyurl.com/3v9zvv73
https://tinyurl.com/3v9zvv73
http://litopys.org.ua/velych/vel02.htm
https://tinyurl.com/y48rt6xt


138 Klaudia Socha

w: Fëdorovskie čteniâ 1981 [Sbornik statej], red. Evgenij Lʹvovič 
Nemirovskij, Nauka, Moskva.

Titov Feodor (1918), Tipografìâ Kìevo-Pečerskoj Lavry. Istoričeskìj 
očerk (1606–1616–1916 gg.), t. 1: (1606–1616–1721 gg.), Tipografìâ 
Kìevo-Pečerskoj Uspenskoj Lavry, Kìev.

Cifrova bìblìoteka ìstoriko-kulʹturnoï spadŝini (2021), https://tinyurl.
com/3v9zvv73 [dostęp: 20.06.2021].]

Klaudia Socha
Eastern or Western Art? 17th-Century Eastern Borderlands 
Typography in Printed Works of Lazar Baranovych
The article attempts to compare the characteristics of Lazar Barano
vych’s texts printed in both Latin and Cyrillics scripts. The comparison 
is particularly interesting, given that the author is a representative of 
17th-century writers from the Dnieper Ukraine who wrote in multiple 
languages (Latin, Polish, Church Slavonic, Russian, Ruthenian) and styles. 
The graphic design of their texts was adapted to their subject matter and 
language, yet the close relationship between the language systems lead to 
the emergence of a characteristic style of interpenetrating means of ex-
pression typical of the region.

Keywords:	typography of 17th-century print; old book layout; Latin and 
Cyrillic print in the Dnieper Ukraine.

Klaudia Socha – dr hab., adiunkt w Katedrze Edytorstwa i Nauk Pomoc-
niczych Wydziału Polonistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego. Zajmuje się 
historią książki, druku, grafiki książkowej i czytelnictwa oraz estetyką publi-
kacji. Obecnie interesuje się rozwojem projektu typograficznego (layoutu) 
książki drukowanej, historią zasobów typograficznych dawnych oficyn dru-
karskich oraz kompozycją i funkcją ilustracji książkowej. Stara się łączyć 
kompetencje badawcze z praktycznymi, związanymi z projektowaniem 
i składem publikacji.

https://tinyurl.com/3v9zvv73
https://tinyurl.com/3v9zvv73

	Sztuka Wschodu czy Zachodu? 
	1. 
	2. 
	3. 
	4. 
	5. 
	6. 
	7. 
	8. 
	9. 
	10. 
	11. 
	12. 
	Bibliografia




