




Poznańskie Studia Polonistyczne

Oświecenie 
wobec tradycji 
staropolskiej  
i wieku XIX

Wydawnictwo „Poznańskie Studia Polonistyczne” 
Poznań 2025

Seria Literacka 49 (69)



Instytut Filologii Polskiej UAM

Rada naukowa:
Stanley Bill (Anglia), Andrea Ceccherelli (Włochy), Andrea De Carlo (Włochy), 
Michael Duering (Niemcy), Rolf Fieguth (Szwajcaria), Bogumiła Kaniewska, 
Michał Kuziak, Katarzyna Meller, Arent van Nieukerken (Holandia), 
Gisèle Séginger (Francja), Jörg Schulte (Niemcy), Krzysztof Trybuś, 
Marek Wilczyński, Wiesław Wydra, Marek Zaleski

Zespół redakcyjny
Marcin Jaworski, Wiesław Ratajczak, Grzegorz Raubo,
Piotr Śniedziewski (redaktor naczelny), Elżbieta Winiecka

Redakcja tematyczna
Barbara Judkowiak, Patrycja Bąkowska

Czasopismo recenzowane
Szczegółowe informacje o procesie recenzowania oraz lista recenzentów 
współpracujących z czasopismem znajdują się na stronie internetowej 
https://pressto.amu.edu.pl/index.php/pspsl

Wydano ze środków Wydziału Filologii Polskiej i Klasycznej UAM

Projekt graficzny okładki
Marcin Matuszak (Bękarty)

Projekt typograficzny wnętrza
Mateusz Czekała

Łamanie
Leszek Kwiatkowski

© Copyright by Wydawnictwo „Poznańskie Studia Polonistyczne”, 
Poznań 2025

ISSN 1233-8680
e-ISSN 2450-4947

Wersją pierwotną (referencyjną) czasopisma jest wersja elektroniczna

Wydawnictwo „Poznańskie Studia Polonistyczne”
ul. Fredry 10, 61-701 Poznań
tel. (61) 829 45 90
psp@amu.edu.pl, http://psp.amu.edu.pl

https://pressto.amu.edu.pl/index.php/pspsl
mailto:psp%40amu.edu.pl?subject=
http://psp.amu.edu.pl


Spis treści

Wstęp • 7

Oświecenie wobec tradycji staropolskiej i wieku XIX

Teresa Kostkiewiczowa
Świat ziemiański w poezji polskiej: od renesansu do połowy XIX wieku. 

Ciągłości i zmiany • 17

Michał Bajer
Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim oświecenia: edytorzy 

wobec problemu starzenia się tekstów • 69

Alessio Mangiapelo
Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego w krzywym 

zwierciadle Giuseppego Gioachina Bellego • 107

Aleksandra Norkowska
Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni w Malwinie  

Marii Wirtemberskiej • 139

Roman Dąbrowski
„Obudź się więc i pracuj”. Nowe spojrzenie na Parnas we śnie  

Tymona Zaborowskiego • 159



6 ﻿Spis treści

Patrycja Bąkowska
Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych Dyzmy Bończy 

Tomaszewskiego • 175

Monika Stankiewicz-Kopeć
„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje, to 

nigdy się nie zgodzę”, czyli rzecz o Krystynie Klementyny 
z Tańskich Hoffmanowej oraz o jej autorce (wybrane aspekty 
kulturowe) • 199

ODKRYCIA

Ilona Kalamon
Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej z manuskryptu  

BN akc. 11696. Komunikat • 237

LEKTURY

Alessandro Ajres
La presenza di Gustaw Herling-Grudziński sui quotidiani italiani • 253

KONFRONTACJE

Marcin Jaworski
Sztuka pisania – sztuka czytania. Edukacja literacka na uniwersytecie 

i w życiu kulturalnym • 277

Łukasz Cybulski
Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy w badaniu 

starych problemów dawnej kultury rękopisu • 289



Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.1

Wstęp

Redakcja „Poznańskich Studiów Polonistycznych. Serii Literac-
kiej” zaprosiła badaczy polskiego oświecenia do nowego namysłu 
nad usytuowaniem właściwych dla epoki zjawisk na mapie dłu-
giego trwania procesów literacko-kulturowych. Podzielane w co-
raz szerszych kręgach naukowych przekonanie o oświeceniowych 
korzeniach nowoczesności podnosi znaczenie dotychczasowych, 
cennych diagnoz sformułowanych przez Teresę Kostkiewiczową, 
Janusza Maciejewskiego, Piotra Żbikowskiego, Marcina Cieńskie-
go, Macieja Parkitnego czy Monikę Stankiewicz-Kopeć, by wy-
mienić autorów najważniejszych pozycji książkowych. Wyzna-
czyły one kierunki dalszych rozpoznań i kolejne pola badań. Te 
z kolei pozwoliły dookreślić specyfikę polskiego oświecenia jako 

„progu” nowoczesności, oznaczyć głębsze i osadzone w samym 
wieku XVIII uwarunkowania rozwoju w kierunku postrzeganym 
jako zapowiadający czy wręcz konstytuujący narodziny nowoczes
ności, scharakteryzować zmiany uznane za kluczowe w stabilizu-
jącym się ex post paradygmacie kulturowym. Pozycja oświece-
nia – między dobą staropolską a wiekiem XIX – skłania ponadto 
do refleksji nad miejscami wspólnymi i różnymi dla tych forma-
cji. Problem ten jawi się jako fundamentalny w każdorazowej 

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.1


8 Wstęp

próbie prześledzenia ścieżek wyłaniania się polskiej nowo- 
czesności.

Różnorodność tematów podjętych w przekazywanym do rąk 
czytelnika numerze odzwierciedla wewnętrzne zróżnicowanie for-
macji oświeceniowej i przypomina o postulowanej już wielokrot-
nie przez badaczy konieczności poszerzania horyzontu dociekań 
o takie kwestie, jak trwałość i oddziaływanie tradycji staropolskiej, 
związki między kulturą polską a zachodnioeuropejskimi centrami 
kulturowymi, przeobrażenia na płaszczyźnie estetyczno-literackiej 
czy krystalizowanie się nowych wzorców tożsamościowych.

Numer otwiera obszerna rozprawa – syntetyczna, acz oparta 
na bogactwie przykładów i sięgająca wyjątkowo głęboko wstecz, 
by ujawnić ciągłość żywotnej kultury, która wyrosła z nadawania 
ziemi za zasługi rycerskie, a ze szlachty Rzeczypospolitej Obojga 
Narodów uczyniła ziemian. Teresa Kostkiewiczowa śledzi Świat 
ziemiański w poezji polskiej: od renesansu do połowy XIX wieku, by 
spośród pasm ciągłości tego projektu antropologiczno-literackiego 
wyłuskać elementy zmian. Celem jest nie tylko pokazanie swo-
istości polskiej oświeceniowej kultury zakorzenionej w odległych 
tradycjach rodzimych, osadzonych na fundamencie antycznej kul-
tury literackiej i do niej rozmaicie się odwołujących w kolejnych 
wiekach i estetykach. Otrzymaliśmy interesującą propozycję wy-
dobycia przekształceń tej ciągłości przez odwołanie do „nowej ko-
niunktury cywilizacyjno-kulturowej” i wpływów oświecenia euro-
pejskiego. Otwarciu na procesy, które formują już wyodrębniającą 
się XIX-wieczność, towarzyszą przemieszczenia w obrębie moty-
wów tradycyjnie ziemiańskich. Odzwierciedlają one „znamienne 
napięcia i ambiwalencje” – ziemiańskość, mimo utożsamienia jej 
w kraju pozbawionym państwowości „z jedyną więzią z utraco-
ną wolnością”, znajdzie się na drodze ku swemu nieuchronnemu, 
choć długotrwałemu schyłkowi. Tak czy inaczej, Koźmianowe 
Ziemiaństwo polskie, Mickiewiczowskie Soplicowo, a także Dwo-
rzec mego dziadka Franciszka Morawskiego – jako wyraz poszu-
kiwania motywów zadomowienia w wiejskiej przestrzeni fizykal-
nej i zakorzenienia społecznego – jeśli sięgają do tradycji starszej 
niż bezpośrednio je poprzedzająca formacja oświeceniowa, to 
jednak z jej udziałem.



9Wstęp

Drugi z artykułów zwróconych ku rodzimym antecedencjom 
oświecenia proponuje analizę swoistego „centrum podsumowania 
i reinterpretacji” doświadczenia czasów staropolskich. W wieku 
XVIII okazały się nim powroty do dorobku translatorskiego jako 
wyrazu dialogu kulturowego z Europą. W szkicu tym Michał Ba-
jer odsłania przemiany podejścia do dawnych przekładów epiki 
(obok eposów heroicznych Homera, Wergiliusza, Tassa i Ariosta 
uwzględnia rolę Przemian Owidiusza) w XVIII-wiecznej polskiej 
kulturze literackiej, analizuje ich aktualność i jej utratę oraz ran-
gę kulturową (ważność). Takie ujęcie jest możliwe dzięki kom-
paratystycznemu badaniu recepcji edytorskiej wywiedzionemu 
z koncepcji Tomasza Chachulskiego, sygnalizowanej przez autora 
w tytule jego książki z 2019 roku: Edytorstwo jako historia literatu-
ry. Obserwacja sygnałów pogłębiającej się w XVIII wieku „świa-
domości czasowego i kulturowego dystansu” wobec „horyzontu 
staropolskich tłumaczy” każe Bajerowi potraktować reedycje tłu-
maczeń renesansowej i barokowej epiki jako elementy życia lite-
rackiego oraz przejawy świadomej rewizji dawniejszych modeli 
językowych i artystycznych. Badacz wskazał najpierw wznowienia 
z zaledwie „cichymi poprawkami”, następnie jawnie a odmiennie 
semantyzowane – opatrzone deklaracjami aspiracji kulturotwór-
czych sprawców reedycji, którzy podejmują się kultywowania pa-
mięci o istotnych, niepodlegających dezaktualizacji osiągnięciach 
kultury. Najdłużej przebiegał proces wypracowania trzeciego typu 
edycji dawnych przekładów epiki – odwołaniami do współczesne-
go sobie punktu odniesienia („podwójnej nieprzystawalności daw-
nego utworu do horyzontu oczekiwań współczesnych odbiorców 
literackich”) edytor mógł usprawiedliwić estetyczno-językowe 
uwspółcześnienia, jakkolwiek w końcu wieku XVIII widział utwo-
ry dwu poprzednich stuleci jako szacowne zabytki, relikty kultury 
dawnej, acz przynoszącej piękno nieprzemijające. Jednak w trze-
ciej dekadzie wieku XIX pojawia się rezerwa wobec tej ostatniej 
idei – ważniejsze staje się dążenie do bezpośredniego oddziaływa-
nia na emocje i refleksję współczesnych odbiorców. Najciekawsza, 
zdaniem badacza, była postawa wydawcy wileńskiego, Józefa Za-
wadzkiego, syntezująca „osiągnięcia oświeceniowego edytorstwa 
oraz tezy sformułowane przez krytykę”. Autor rozróżnia też cele 



10 Wstęp

taktyczne i strategiczne wydawców oraz śledzi drogę przekładów 
do kulturowego „muzeum”.

W studium Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego 
w krzywym zwierciadle Giuseppego Gioachina Bellego Alessio Man-
giapelo prezentuje – obecnie w języku polskim – efekty swojej 
stale poszerzanej kwerendy na temat rzymskiego okresu biografii 
bratanka królewskiego, Stanisława Poniatowskiego. Wobec frag-
mentaryczności źródeł na temat pobytu Poniatowskiego w Rzy-
mie, skupiwszy uwagę na krzywym zwierciadle przewrotnej, sa-
tyrycznej poezji dialektalnej pióra jego sekretarza, Giuseppego 
Gioachina Bellego, autor traktuje utwory poetyckie jako szcze-
gólne świadectwo relacji poety z księciem (a literaturę – jako jed-
ną z „nauk pomocniczych” historii). Tym samym wyjątkowego 
znaczenia nabierają: prezentacja recepcji translatorskiej dorob-
ku Bellego w Polsce oraz wartościowe – co podnieśli recenzenci 
artykułu – autorskie (przy wsparciu Magdaleny Śniedziewskiej) 
propozycje nowego przekładu trzech stworzonych w romanesco 
wierszy Bellego.

Aleksandra Norkowska interpretuje z kolei opozycje widocz-
ne w strategii kreacji przestrzeni warszawskich w Malwinie Marii 
Wirtemberskiej (Kwesta i kwiaty). Skłonność pisarki czułej do 
wiązania stanów wewnętrznych bohaterki z montowanymi na 
zasadzie symetryczności kontrastującej obrazami badaczka łączy 
z opozycjami kulturowymi, ale też z wyrastaniem Malwiny po-
nad odniesienia do klasycznej antropologii. Stołeczna codzien-
ność grand monde, moda, towarzyskość jako kategorie analizy 
antropologiczno-egzystencjalnej pozwalają ukazać zróżnicowane 
podejścia bohaterów do świata wartości i stylu życia, krytycyzm 
wobec wielkoświatowego blichtru i akcentowanie wrażliwości 
na drugiego człowieka w drodze do dojrzałości i autentyczności 
relacji międzyludzkich. Wysublimowanie odczuwania świata ko-
responduje z przedstawieniami realizacji idei filantropii i dobro-
czynności. Odsłonięcie nowego obszaru wrażliwości Norkowska 
prezentuje jako efekt rozluźnienia norm klasycystycznej poetyki.

Kolejna rozprawa prowadzi czytelników do roku 1818, gdy 
opublikowany został poemat młodego poety z Krzemieńca. Ro-
man Dąbrowski zatytułował swój szkic cytatem „Obudź się więc 



11Wstęp

i pracuj”, by podkreślić – w odróżnieniu od dotychczasowych in-
terpretacji utworu jako manifestu wykształcenia klasycystyczne-
go – żartobliwy, zabawowy zamysł tego dzieła, będącego raczej 
wprawką, a także cechy talentu autora, które zadecydują w jakimś 
stopniu o preromantycznym ukierunkowaniu zmiany jego sposo-
bu pisania. Tendencja do eksponowania podmiotu mówiącego to-
warzyszy bowiem w analizowanym heroicomicum eklektyzmowi 
genologiczno-stylistycznemu.

W odniesieniu do oświeceniowych przemian estetyczno-
-literackich odczytuje wybrane utwory pisarza spoza szczytów 
oświeceniowego Parnasu Patrycja Bąkowska. Tytuł rozprawy: Do-
świadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych Dyzmy Bończy 
Tomaszewskiego kieruje uwagę na pryzmat, w którym badaczka 
śledzi tak ważne dla nowoczesnej antropologii literackie świadec-
twa narodzin podmiotu – tyleż obserwatora otaczającego krajo-
brazu, co i kreatora pejzażu. Odwołania do literackich konwencji 
(z wyrazistym zróżnicowaniem odniesień do kulturowych Włoch 
i Szwajcarii oraz zawahaniem pisarza między ideałem italskim 
i „dzikością” helwecką) prowadzą autorkę do refleksji na temat 
wzniosłości górskiego krajobrazu i topiki niewyrażalności, które 
są sygnałem kulturowego doświadczania przestrzeni. Fascynacja 

„słodką” melancholią – jako dyspozycją do introspekcji, samopo-
znania, a zarazem wrażliwością twórczą – pozwala potraktować 
utwory Tomaszewskiego „jako świadectwo przeobrażeń w spo-
sobach tematyzowania natury w literaturze późnej fazy oświece-
nia” oraz „spotęgowania doświadczenia własnego «ja» […] pod 
wpływem różnych typów krajobrazu”. Zmiany estetyczne w późnej 
literaturze „długiego wieku XVIII” skorelowane zostały z krystali-
zacją podmiotowości, jaka znamionuje drogę ku nowoczesności.

Blok rozpraw prezentujących w układzie chronologicznym 
rozmaite przykłady dynamiki wewnętrznego rozwoju formacji 
oświeceniowej, która sięga pierwszych dekad XIX wieku, zamyka 
tekst Moniki Stankiewicz-Kopeć. Badaczka proponuje omówie-
nie wybranych aspektów kulturowych Krystyny (1841) Klementy-
ny z Tańskich Hoffmanowej. Rozprawie, w której wzór osobowy 
wykreowany w powieści wiązany jest z wiedzą o autorce, patro-
nuje tytułowy cytat: „A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna 



12 Wstęp

marnieje, to nigdy się nie zgodzę”. Osadzenie wzorcowej bohater-
ki w dawniejszej polskiej tradycji, na którą nałożyły się wpływy 
oświeceniowe, zostało przez Hoffmanową zmodyfikowane przez 
uwzględnienie nowych wymagań czasów niewoli politycznej wo-
bec kobiet i przez pewne otwarcie na dążenie do ich emancypacji. 
Na tle twórczości autorki ta późna jej powieść uderza swoją wyjąt-
kowością: tematem społeczno-obyczajowych doświadczeń kobiety 
wolnej, niezamężnej z wyboru w pierwszej połowie XIX stulecia. 
Jest odpowiedzią na krytykę proponowanego przez Hoffmanową 
już od Pamiątki po dobrej matce systemu wychowawczego, a zara-
zem efektem inspiracji książką L’éducation progressive pani Necker 
de Saussure. Warto pamiętać, że autorka Krystyny ukształtowała 
się w środowisku intelektualno-literackim późnego oświecenia, 
którego przedstawiciele po rozbiorach zostali zmuszeni do po-
dejmowania pracy zarobkowej. Na ścieżkę aktywności zawodowej 
wkraczały także kobiety, a Hoffmanowa jako jedna z pierwszych 
odnosiła w tym zakresie sukcesy – także finansowe. W Krysty-
nie, kontynuując oświeceniowe jeszcze spory o kształcenie ko-
biet, odrzuciła negatywny stereotyp „starej panny” oraz skreśliła 
program wychowawczy, w którym użyteczność społeczna (bliż-
sza raczej ujęciu Johna Stuarta Milla niż Jeremy’ego Benthama) 
towarzysząca „używaniu wolności swojej” waloryzowała życie 
pań niezamężnych, a praca była źródłem jakości i sensu życia.

Tematyczną część numeru dopełnia zamieszczony w dziale 
Odkrycia tekst Ilony Kalmon, uczestniczki projektu Prolegomena 
filologiczne do „Zbioru rytmów” Elżbiety Drużbackiej. W prezento-
wanym szkicu autorka rekonstruuje dzieje manuskryptu drugie-
go tomu z 1754 roku, znanego jako rękopis ks. Mamerta Herburta 
z Łucka. Rękopis ten został przekazany w 1816 roku do Biblioteki 
Uniwersyteckiej w Wilnie, a w XX wieku uznano go za zaginiony. 
Wiersze, zidentyfikowane przez badaczkę w 2024 roku w akcesach 
z 1982 roku w Bibliotece Narodowej w Warszawie (sygn. 11696), 
pierwotnie ofiarowane przez autorkę Józefowi Jakubowskiemu 
i przepisane przez niejakiego Dulskiego, przeszły następnie z Wil-
na – drogą wypożyczenia – przez lwowską Bibliotekę Baworow-
skich do Biblioteki Jagiellońskiej, skąd ostatecznie trafiły do BN.



13Wstęp

Autorka wstępnie omawia zawartość 40 kart rękopisu obejmu-
jących 16 utworów poetki, dotąd nieznanych w całości (w obie-
gu uczonym funkcjonowała wcześniej jedynie wiedza o tytułach 
połowy z nich bądź fragmenty udostępnione poprzez publika-
cje w „Zabawach Przyjemnych i Pożytecznych” z 1776 roku oraz 
w „Pamiętniku Warszawskim” z 1823 roku). Artykuł przekonująco 
ukazuje, że wciąż możemy liczyć na odkrycia, które nie tylko po-
twierdzają dotychczasowy obraz polskiego oświecenia, lecz także 
umożliwiają jego rewizję w niektórych zakresach oraz modyfika-
cję utrwalonych sądów.

Barbara Judkowiak
Patrycja Bąkowska





Oświecenie  
wobec tradycji  
staropolskiej  
i wieku XIX





Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.2

Teresa Kostkiewiczowa
Instytut Badań Literackich Polskiej Akademii Nauk
ORCID: 0000-0001-5838-253X

Świat ziemiański w poezji polskiej:  
od renesansu do połowy XIX wieku.  
Ciągłości i zmiany

1.	

1.1.	

W datowanym na około połowę wieku XVII utworze Mikołaja Lu-
bienieckiego Kondycja szlachecka znajdujemy następujący obraz 
ziemiańskiej siedziby:

A na drugim wsi końcu folwark rządnie siedzi,
[…]
Gumno bogate w brogi, sterty i stodoły,
Obora zasię w stada, owce, bydło, woły.
[…]
Dwór na wesołym wzgórku tynem otoczony,
Lubo z muru, lub z drzewa, byle wystrychniony;
[…]
Z tejże strony przyległe łąki zielenieją,
Po drugiej dworu stronie kwąc się zioła śmieją,
[…]
Z czwartej strony las piękny na się prospekt daje […].

(w. 43–44, 47–48, 67–69, 72)1

1	 Wiersz zachowany w rękopisie opublikował Stanisław Kot [1937: 76–78; cyt. za: 
Gruchała, Grzeszczuk, oprac. 1988: 262]. Jak zauważają badacze, utwór jest wier-
szowaną parafrazą napisanego prozą Ziemianina Jakuba Ponętowskiego – tekstu 
opublikowanego w 1588 roku [Gruchała, Grzeszczuk, oprac. 1988: 367]. Oto wize-
runek dworu u Ponętowskiego: „Niech płynie pod dwór rzeka w pewnych brze-

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.2
https://orcid.org/0000-0001-5838-253X


18 Teresa Kostkiewiczowa

Niecałe dwieście lat później Adam Mickiewicz tak wspominał 
dwór soplicowski:

Śród takich pól przed laty, nad brzegiem ruczaju,
Na pagórku niewielkim, we brzozowym gaju,
Stał dwór szlachecki, z drzewa, lecz pomurowany;
Świeciły się z daleka pobielane ściany,
[…]
Dom mieszkalny niewielki, lecz zewsząd chędogi,
I stodołę miał wielką i przy niej trzy stogi
Użątku, co pod strzechą zmieścić się nie może;
Widać, że okolica obfita we zboże,
[…]
łany ogromne ugoru
Czarnoziemne, zapewne należne do dworu,
Uprawne dobrze na kształt ogrodowych grządek:
Że w tym domu dostatek mieszka i porządek.

(Pan Tadeusz, ks. I: Gospodarstwo,  
w. 23–26, 29–32, 35–38  

[Mickiewicz 1969])

Również w Ziemiaństwie polskim Kajetana Koźmiana dom ziemiań-
ski wygląda podobnie:

Na zielonym pagórku chata moja stoi,
Źródło u stóp tryskając, miękką trawę poi,
Czysta rzeka przez groble struży się, przeciska,
I wąskim nurtem wąskie odwiedza pastwiska.

(Pieśń III, w. 266–269 [Koźmian 2000: 195])2

gach zawarta, bystra, przezorna, sprostowana. Za nią niech będzie ogród w kwa-
drat wymierzony […]. Za ogrodem sad w cynek […]. Przeciw temu wszystkiemu 
niechby stanął zwierzyniec lasu prawie cudnego […], a rzeczka poprzez pośrzo-
dek. Las lipowy, przeciwko tamże zaraz pasieka” [Gruchała, Grzeszczuk, oprac. 
1988: 129–130]. Warto podkreślić tu wieloznaczność leksemu „dwór”, który oznacza 
siedzibę ziemiańską, a zarazem miejsce, w którym koncentruje się życie magnackie.

2	 Ze względu na skomplikowane dzieje powstawania poematu Koźmiana i zwią-
zaną z tym sytuację tekstologiczną podjęto arbitralną decyzję o oparciu się na 



19Świat ziemiański w poezji polskiej…

Jest oczywiste, że ani Mickiewicz, ani Koźmian nie znali żadnego 
z tych staropolskich utworów3, jednak postrzeganie przez nich 
obu wiejskiej siedziby szlacheckiej było głęboko zakorzenione 
w tradycji „ziemiańskości”, pozostającej samym rdzeniem, istotą 
wizji wsi polskiej i jej literackich reprezentacji nazywanych po-
ezją ziemiańską. Najczęstsza forma literacka, w której ukazywany 
jest ten świat, to obszerny, obejmujący kilkaset wersów poemat, 
aby można pomieścić w nim opowieść o wszystkich składnikach 
wiejskiej egzystencji.

Nurt twórczości nazywanej poezją ziemiańską został wyróż-
niony i opisany przez badaczy piśmiennictwa staropolskiego4. Buj-
ny jej rozwój wiążą oni ze swoistą sytuacją gospodarczo-społeczną 
ówczesnej Polski5. Jednak wydaje się, że równie ważne i interesu-
jące są odniesienia i koneksje literackie tego nurtu. Pre-teksty po-
ezji ziemiańskiej, na które często wskazują sami autorzy6, to Epo-
da II Horacego * * *  Beatus ille qui procul negotiis… oraz Georgiki 

wersji złożonej z pięciu pieśni, opublikowanej przez Piotra Żbikowskiego na 
podstawie zachowanego w zbiorach PAU rękopisu o sygn. 2052 [zob. Koźmian 
2000]. O problematyce tekstologicznej oraz o (nieuwzględnionych tu) warian-
tach poszczególnych pieśni pisze obszernie wydawca tekstu Kajetana Koźmiana 
[zob. Koźmian 2000]. Z tych wszystkich powodów lokalizacja cytatów – obok 
odnotowanej numeracji wersów – zawiera również wskazanie stronicy w cyto-
wanym wydaniu.

3	 Jednak – jak twierdzą badacze – Mickiewicz znał dzieło Jakuba Kazimierza Haura 
Ziemiańska generalna oekonomika… [Haur 1679], w którym zawarte zostały rów-
nież zasady budownictwa szlacheckiego. Zdaniem Marty Piwińskiej „[d]wór 
Soplicowski został zbudowany w stylu Haura” [Piwińska 1990: 119].

4	 Najważniejsze publikacje to: Urok wsi i życia ziemiańskiego w poezji staropolskiej 
[Kot 1937], Poezja ziemiańska [Windakiewicz 1938], Pieśń ziemiańska, antyturecka 
i refleksyjna. Studia nad wybranymi gatunkami staropolskiej liryki [Krzewińska 1968], 
Staropolska poezja ideałów ziemiańskich [Karpiński 1983] oraz Wstęp do Staropol-
skiej poezji ziemiańskiej [Gruchała, Grzeszczuk, oprac. 1988]. W dalszym wywo-
dzie tej części rozprawy korzystam z obserwacji i ustaleń tych badaczy, a także 
z rozważań Krzysztofa Koehlera [2005].

5	 Więcej informacji na ten temat we Wstępie do Staropolskiej poezji ziemiańskiej 
[Gruchała, Grzeszczuk, oprac. 1988: 13–16]. Na europejski kontekst tematyki 
wiejskiej w poezji zwraca uwagę Adam Karpiński [1983: 11–13].

6	 Na utwór ten jako punkt odniesienia własnego wiersza jako wzoru, spolszczenia, 
parafrazy, wskazują – najczęściej poprzez przywołanie w formie motta łacińskiego 
początku epody – np. Stanisław Miński, Sebastian Petrycy, Jan Libicki, Samuel 
ze Skrzypny Twardowski, Wespazjan Kochowski, Daniel Naborowski.



20 Teresa Kostkiewiczowa

Wergiliusza (a w odleglejszej perspektywie czasowej i kulturowej 
Prace i dni Hezjoda). O poemacie Wergiliusza jako niedoścignio-
nym wzorze pisał jeszcze Koźmian w pierwszych słowach Pie-
śni I Ziemiaństwa polskiego, a także Dyzma Bończa-Tomaszewski 
w Rolnictwie. Na połowę XVI wieku przypada moment włączenia 
horacjańskiej epody w nurt rozwojowy poezji polskiej poprzez 
anonimową, swobodną parafrazę tego utworu. Znamienne, że po-
jawiają się w nim główne motywy współtworzące obraz wiejskiego 
bytowania w wierszach staropolskich. Wśród nich poczesne miej-
sce zajmuje prezentacja siedziby szlacheckiej.

Położony zazwyczaj – co znaczące – „na pagórku niewielkim” 
dom (domek, chata) stanowi centrum ziemiańskiego świata. Naj-
ważniejsze elementy wskazujące na usytuowanie tego obiektu 
w krajobrazie to: pagórek, strumień, łąka, las (gaj, lasek), a za nim 
sad i ogród7. Dom – zazwyczaj drewniany – strukturyzuje tę prze-
strzeń8: wokół niego skupia się życie ludzi, a także cały dobytek go-
spodarski. Wokół niego gromadzone są też efekty ludzkiej pracy – 
zbiory z pól dookolnych. Dom i jego okolice nazywa się również 

„łanem ojczystym” ( J. Kochanowski, Elegia XV: (* * *  Uprawiam 
łan ojczysty. Żegnaj złudny dworze…), w. 1, przeł. L. Staff [SPZ: 116]) 
lub „gniazdem ojczystym” (Na dom w Czarnolesie, w. 5 [SPZ: 118]): 

„To jest szczęście: dom ojczysty” (W. Kochowski, Dworskiej for-
tuny z domowym bytem paradiastole, w. 13 [SPZ: 298]), „ojczy-
sty gaj” (Rozjezne pożegnanie z ojczystym gajem, w. 1 [SPZ: 295]), 

„[s]płachciu mój ojczysty” (w. 84 [SPZ: 297]), „ojczysty spłacheć” 
(Prawdziwa szczęśliwość, w. 3 [SPZ: 291]). W ten sposób ziemiań-
ska posiadłość staje się częścią przeszłości – dziedzictwa ojcowi-
zny cenionej równie wysoko jak sam dom.

Na centralną pozycję domu wskazuje też niemal zawsze przy-
woływany obraz bydła powracającego pod wieczór do obór pod 
czujnym okiem gospodarza. Przestrzeń dookolna domu gromadzi 

7	 Co ciekawe, poezja ziemiańska nie przynosi obrazów architektonicznej konstruk-
cji i zewnętrznego wyglądu domu szlacheckiego. Kwestii tej poświęcono nato-
miast specjalistyczne traktaty i rozprawy [zob. Koehler 2005: 39–85].

8	 O przestrzeni w związku z domem szlacheckim postrzeganym jako „suma miejsc” 
pisze Koehler [2005: 31, 17–37]. Adam Karpiński postrzega dom jako centrum 
życia ziemiańskiego [Karpiński 1983: 93–95].



21Świat ziemiański w poezji polskiej…

nie tylko ludzi, ale też wszystkie żywe istoty składające się na do-
bytek gospodarski. W taki sposób postrzegana jest również w naj-
wcześniejszej polskiej parafrazie horacjańskiej eklogi:

[gospodarz – T.K.] pod wieczór tedy się ucieszy,
Kiedy owca i krowa do domu się spieszy […].

(* * *  Spokojny kąt komu Bóg dał…, 
w. 37–38 [SPZ: 90])

Obraz trzody powracającej pod wieczór z pastwisk stał się trwa-
łym składnikiem poezji ziemiańskiej, współbudującym wiele utwo-
rów z tego kręgu. Wydaje się to nieprzypadkowe i może świadczyć 
o przywiązywaniu szczególnej wagi do tego widoku. Bohater wier-
sza Andrzeja Zbylitowskiego Żywot szlachcica we wsi cieszy się nim:

Obaczę jeszcze z okna na Sali swym okiem,
Ano bydło do domu bieży wielkim skokiem […].

(w. 275–276 [SPZ: 162])

W innych utworach tego poety pojawia się taki sam obraz, 
np. w Wieśniaku (w. 157–160). Podobnie w Żywocie ziemiańskim 
Stanisława Mińskiego gospodarz „[c]ieszy się, patrząc: awo bydło 
ryczy / Idąc do domu; jeśli wszystko, liczy” (w. 19–20 [SPZ: 181]). 
Także Zbigniew Morsztyn w Votum do rozkoszy ziemianina zalicza 
przyjemność oglądania powracających z łąk zwierząt (w. 113–114, 
117–118 [SPZ: 276]). O tym samym pisze również Wacław Potocki:

Cóż oczom piękniejszego może być pozoru,
Gdy sto krów pożytecznych wracając z ugoru,
Jako więc Bachusowi słodkim winem grona
Napełniwszy, zdojone przynoszą wymiona?

(Belweder, w. 65–68 [SPZ: 314])

Przytoczone przykłady (które można by mnożyć) mają istot-
ną cechę wspólną: ukazują pewien szczególny stosunek do zwie-
rząt gospodarskich. Przynoszą one różnorakie pożytki – dostar-
czają mleko, żywność, wełnę, „wyręczają” człowieka w pracach 



22 Teresa Kostkiewiczowa

polowych – ale być może chodzi jeszcze o coś więcej. Ziemianin 
obdarza je uwagą (by nie powiedzieć – czułością), uznaje za nie-
zbywalny składnik swego bytowania, element całości połączonej 
jakimiś nienazwanymi, ale wyrazistymi więzami. Stąd wielokrot-
nie demonstrowana dbałość o dobrostan zwierząt, podziw dla ich 
sprawności i wyglądu. Są emanacją życia, któremu należy się sza-
cunek i uwaga. To istotna, cenna właściwość poezji ziemiańskiej, 
która znalazła wyraz również w jej długim trwaniu.

1.2.	

W poezji ziemiańskiej ustrukturyzowanie przestrzeni dotyczy nie 
tylko miejsca domu szlacheckiego w otaczającym świecie, ale też 
wnętrza tego domu. W jego opisach nieustannie powraca mo-
tyw komina, przy którego ogniu gromadzą się mieszkańcy. „Noc 
w tym ciemna nadchodzi, a gore w kominie […]” (Pieśń, w. 43 
[SPZ: 89]) – czytamy w parafrazie epody horacjańskiej; obraz 
skupionych przy kominie osób pojawia się jak lejtmotyw niemal 
w każdym wierszu ukazującym bytowanie ziemiańskie9: „Skoro 
też siew odprawiemy, / Komin w koło obsiędziemy” ( J. Kocha-
nowski, Pieśń świętojańska o sobótce, Panna XII, w. 27–28 [SPZ: 
126]). To miejsce odpoczynku, ale też wspólnej zabawy, pieśni 
i tańców. W Wieśniaku Zbylitowskiego ciepło tworzy aurę spo-
koju i bezpieczeństwa:

A jeśli gwałtowne mrozy
Będą i zima się sroży,

W ciepłej izbie przy kominie
Siedzę, dokąd ono minie.

(w. 237–241 [SPZ: 173])

Ciepły komin umacnia więzi międzyludzkie10, służy gościnności, 
jak pisze o tym Stanisław Słupski w Zabawach orackich:

9	 Warto się zastanowić, czy można w tym widzieć odblask atawistycznej dążności 
do zachowania ognia odstraszającego dzikie zwierzęta.

10	 „Komin, wokół którego gromadziła się rodzina i sąsiedzi w wolne od zajęć, 
a zwłaszcza zimowe wieczory, stał się metonimią tego rodzaju rozrywek” – piszą 
autorzy wstępu do antologii Staropolska poezja ziemiańska [Gruchała, Grzeszczuk, 



23Świat ziemiański w poezji polskiej…

Usiadłszy sobie, jak gospodarz prawy,
Przy ciepłym piecu abo u komina,
Z miłym sąsiadem napijesz się wina,
Abo też miodu doma syconego,
Piwa dobrego prawie pszenicznego.

(w. 306–310 [SPZ: 197])

Kasper Miaskowski poświęcił kominowi wiersz Na komin w dwu 
wariantach [zob. Miaskowski 1995: 327–328]. W obu jest on ukaza-
ny przede wszystkim jako źródło ciepła, które zapobiega dostrze-
galnym w przyrodzie dolegliwościom zimy.

Natomiast Hieronim Morsztyn postrzega kominowy ogień 
jako sprzyjający i towarzyszący wspólnej biesiadzie i zabawie:

Najdzie w piwnicy węgrzyna,
Chmiel wystały. Do komina

Niech przykładają,
A w dudy grają.

(Szlachecka kondycja, w. 17–20 [SPZ: 238])

Ciepło komina bywa też znakiem i katalizatorem więzi rodzin-
nych – zacieśnia je i wzmacnia. To komin jest centrum „domo-
wego ogniska” (W. Potocki, Pieśń VI. Żywot ziemiański spokojny 
i szczęśliwy, w. 46 [SPZ: 315]) – nie tylko w sensie dosłownym, ale 
też metaforycznym, wskazującym na ciepło uczuć rodzinnych 
i przyjacielskich. Czekająca na męża „pracowita żona” „[d]o ko-
mina drew suchych będzie przykładała, / A męża strudzone-
go chętnie wyglądała” ( J. Libicki, Żywot ziemiański, w. 43–44 
[SPZ: 254]). Komin sprzyja też otium – zatrudnieniom umysło-
wym w czasie wolnym (od obowiązków gospodarskich i zajęć 
publiczno-obywatelskich). Wiersze ziemiańskie stawiają pod zna-
kiem zapytania opinię o intelektualnej bierności szlachcica i jego 
braku szerszych zainteresowań: „azaż to nie rozkosz też […] nad 

oprac. 1988: 54]. W inny sposób o kominie jako zewnętrznym urządzeniu 
odprowadzającym dym, który z oddali wskazuje drogę do domu, pisze Koehler 
[2005: 141–143].



24 Teresa Kostkiewiczowa

książkami posiedzieć […]” – zaleca Rej (Żywot człowieka po-
czciwego [SPZ: 107]). Zbylitowski dostrzega również ziemianina 
uczonego, który może „piórem swym słynąć […] na wsze stro-
ny” (Żywot szlachcica we wsi, w. 242 [SPZ: 161]), widzi wieśniaka, 
który spędza czas

Księgi rozliczne czytając,
[…]

Abo rzeczy znamienite
Czytam poetów przesławnych,
Co się działo czasów dawnych.

(Wieśniak, w. 241, 244–246 [SPZ: 173])

Jednak w związku kominem pojawia się również pochwała zacho-
wań kwietystycznych, a nawet zwykłej bezczynności i próżnowa-
nia (lenistwa?). U Zbigniewa Morsztyna ziemianin woli „siedzieć 
u komina / Z swym lubym, to ma weselsza godzina […]” (Votum, 
w. 189–190 [SPZ: 278]), niż podejmować wymagające wysiłku zi-
mowe zajęcia, jak polowanie czy doglądanie gospodarstwa. Podob-
nie postępuje staruszek w Pieśni albo Trenie XLI od zimy (w. 57–60 
[SPZ: 327]) Wacława Potockiego. Dwa fundamentalne elementy 
przestrzeni w świecie szlacheckim i jego poetyckich reprezenta-
cjach: dom jako centrum tego świata i komin jako miejsce inte-
grujące mieszkańców i przybyszów we wnętrzu domu – zawierają 
szersze przesłanie o charakterze uniwersalnym. Są odpowiedzią 
na trwałe ludzkie pragnienie zakorzenienia w świecie, posiadania 
własnego miejsca, które daje poczucie bezpieczeństwa, stanowi 
schronienie przed nieprzyjaznymi siłami natury i zagrożeniami 
zewnętrznymi oraz sprzyja umacnianiu więzi rodzinnych i bu-
dowaniu wspólnoty z innymi ludźmi, także w perspektywie mię-
dzypokoleniowej. To dziedzictwo świata ziemiańskiego decyduje 
o trwałej jego aktualności.

1.3.	

Czas w poezji ziemiańskiej nie jest linearny, ale organizowany przez 
cykliczne przemiany natury, które wyznaczają również temporalny 
wymiar ludzkiej egzystencji. Nadrzędnym porządkiem jest rytm 



25Świat ziemiański w poezji polskiej…

czterech pór roku11, podobną rolę odgrywają pory dnia, w analo-
giczny sposób organizujące działalność człowieka, a także innych 
istot skupionych wokół niego. Expressis verbis pisał o tym Rej w Ży-
wocie człowieka poczciwego:

Ale iż różne są czasy w roku, też są i różne przypadki i w gospo-
darstwie, i w każdej sprawie człowieka poćciwego, gdyż rok jest 
na czworo rozdzielon: naprzód wiosna, więc lato, potym jesień, 
więc zima. A w każdym z tych czasów i potrzebnego a różnego 
gospodarstwa, i rozkosznych czasów, i krotofil swych w swo-
im czasie owym pomiernym a w spokojnym żywocie poćciwy 
człowiek może snadnie użyć. [SPZ: 97]

Porządek pór roku wielokrotnie wyznacza też kompozycję 
wypowiedzi literackich, np. w Ekonomii abo porządku spraw zie-
miańskich Władysława Stanisława Jeżowskiego. Pory roku i związa-
ne z nimi obrazy życia ziemiańskiego należą do fundamentalnych 
motywów treściowych poezji ziemiańskiej. Tak dzieje się w pre-

-tekstowej parafrazie epody Horacego, która opowiada o dzia-
łaniach człowieka „czasu wiosny” (* * *  Spokojny kąt komu Bóg 
dał… w. 17–20 [SPZ: 89]), lata (w. 20–28 [SPZ: 89–90]), jesieni 
(w. 29–44 [SPZ: 90]) i zimy (w. 45–52 [SPZ: 90]). Podobnie w kil-
ku wierszach Kochanowskiego, a także niemal wszystkich poetów 
staropolskich. Przywoływana w tych utworach cykliczność to nie-
zbywalna i nieprzekraczalna właściwość natury. Zarazem jednak 
zdają się one komunikować, że człowiek-ziemianin dostrzegł ją 
i opisał, a więc w jakiś sposób oswoił, umysłem swym zapanował 
nad tym, co naturalne, zrozumiał i wykorzystał dla własnych ce-
lów i potrzeb, aby „snadnie użyć” tego, co oferuje mu każda pora 
roku. W ten sposób człowiek wpisał siebie i bieg własnego życia 
w cykl naturalnych przemian, stał się obserwatorem, a jednocześnie 
jakby elementem dobrze zorganizowanej całości, w której zmiany 

11	 O czasie w poezji ziemiańskiej w innym ujęciu – w egzystencjalnej perspekty-
wie zmienności i nieuchronności przemijania – pisze Karpiński [1983: 139–147, 
150–156]. Szerzej o motywie pór roku w dawnej poezji pisałam w tekście Cztery 
pory roku [zob. Kostkiewiczowa 1984a: 13–96] (tam też podstawowa literatura 
przedmiotu).



26 Teresa Kostkiewiczowa

zachodzące w świecie przyrodniczym są skorelowane z rodzajem 
aktywności – działań zbiorowych i jednostkowych.

Staropolska poezja ziemiańska opowiada oczywiście o róż-
nych rodzajach prac gospodarza i czeladzi w kolejnych porach, ale 
dominującym tematem jest ukazywanie, jakie pożytki natura daje 
człowiekowi w kolejnych porach roku, sprawiając mu zarazem „roz-
kosze” i radości. Rej pisze więc o jesiennych „jabłuszkach, gruszecz-
kach, wisneczkach, śliweczkach z pierwszego szczepienia twego; 
więc z ogródków ogóreczki, malineczki, ogrodowe ony ine rozkoszy. 
Ano młode masła, syreczki nastaną, jajka świeże […]” (Żywot czło-
wieka poczciwego [SPZ: 101]). Z kolei Hieronim Morsztyn w Świa-
towej rozkoszy poświęca utwór zaprezentowaniu pożytków, jakie 
każda pora roku ofiaruje gospodarzowi. Podobnie czyni Jeżowski:

Z lata zysk bierze każdy gospodarz z swej prace,
Każe zażynać na chleb, także na kołacze,
[…]
Jesień wino i jabłka dawa rozmaite,
Przynosi nam owoce smaczne i obfite […].

(Ekonomia albo Porządek zabaw ziemiańskich,  
w. 117–118, 177–178 [SPZ: 248, 249])

U Daniela Naborowskiego ziemianin znajduje się w centrum czasu 
i przestrzeni, natura jest wobec niego służebna i szczodra:

Jemu w jesieni sady barwę mienią,
Jemu się jabłka po drzewach rumienią,
Jemu pasieka hojne miody dawa,
Jemu się wełna po owcach dostawa;
Nań bukiew z lasa, nań żołądź z dąbrowy,
Nań i użytek idzie ogrodowy.

(Pieśń ad imitationem Horacyjuszowskiej  
ody Beatus ille qui procul 

negotiis, w. 61–66 [SPZ: 220])

W Pieśni VI. Żywot ziemiański spokojny i szczęśliwy Potockiego wi-
dzimy ziemianina, który „Więcej pod niebem żyje niż pod dachem” 



27Świat ziemiański w poezji polskiej…

(w. 49 [SPZ: 316]), a każda pora roku niesie mu pożytki i przyjem-
ności (w. 50–56 [SPZ: 316]). Również w innych lirykach Potockie-
go snuta jest opowieść o pożytkach, jakie natura oferuje gospoda-
rzowi w różnych porach roku:

Przy wzroku, woni, słuchu, które wiosna słodzi,
Różnych się specyjałów zapomnieć nie godzi,
Niesie ogród sałaty, las – bdły, rzeka – raki,
Są od zwierzyn, od ptactwa wszelakie przysmaki.

Skoro ustają mrozy,
Piją ludzie sok z brzozy.

(Pieśń abo tren XXXVIII od wiosny, 
w. 55–60 [SPZ: 319])12

Wsią rządzi naturalny porządek upływającego czasu, który nadaje 
rytm życiu ziemianina:

We wsi czas bacznie idzie: tam dzień i godzina
Do swych zabaw przystojnych zwykle napomina
I pożytków codziennych; każdej najdziesz chwile,
Czym się może zabawić i ucieszyć mile.
Tam święta i szczęśliwa mądrość jest w człowieku,
Jakiego koło ziemie zażywać opieku.

( J. Gawiński, Żywot ziemiański i dworski, 
w. 243–248 [SPZ: 289])

Poezja ziemiańska dostrzegła manifestujący się w cyklicznej 
zmienności świata nadrzędny ład, który wyznacza również bieg 
życia ludzkiego, włączając człowieka wiejskiego w całość natury. 
Jest to porządek całkowicie obiektywny i niepodległy człowie-
kowi. Zmiany części roku obligują go niejako do podejmowania 
wymaganych w danym momencie zatrudnień i aktywności, do 

12	 Trzeba odnotować szczególny charakter Pieśni Potockiego: są one trenami na 
śmierć syna poety. Ból utraty prowadzi do znamiennych ambiwalencji w obrazie 
świata ziemiańskiego, do przedstawienia go à rebour, a nawet zanegowania jego 
natury i wartości [zob. Nowicka-Jeżowa 2001: 5–19].



28 Teresa Kostkiewiczowa

współpracy z naturą, szanowania jej i wnikliwej obserwacji tego, 
co jest przedmiotem podziwu, co wykracza poza sferę ludzkich 
możliwości odziaływania na nią. Zarazem jednak pory roku oferu-
ją człowiekowi możliwość przyjemnego korzystania z tego, co jest 
zarówno efektem niezależnych odeń, nadrzędnych praw rządzą-
cych światem, jak i rezultatem własnych prac i wysiłków ludzkich 
odpowiadających wymogom konkretnego czasu. „[…] i w odmia-
nach czasu smak jest […]” (Światowa rozkosz, w. 120 [SPZ: 230]) – 
zauważa Hieronim Morsztyn, wskazując na uroki i pożytki tych 

„odmian”. Charakterystyczny dla ziemianina szacunek dla uniwer-
salnych praw natury i rozumnego ich respektowania to także istot-
ne dziedzictwo poezji ziemiańskiej.

1.4.	

Pojawia się zasadnicze pytanie: kim jest bohater/podmiot mówią-
cy staropolskich wierszy, które obrazują świat ziemiański, jakie są 
znaki szczególne tej postaci?13 Nazywany jest on różnie, a przy tym 
dość ogólnie: ziemianin (np. u Jakuba Ponętowskiego), wieśniak 
(np. w utworze Zbylitowskiego), gospodarz (u Hieronima Morszty-
na), oracz14 (w parafrazie Epody II, Kochanowski, u Zbylitowskiego, 
Samuela ze Skrzypny Twardowskiego). Ziemianin postrzega sie-
bie jako oracza, który „[d]osyć ma na swym zagonie” (H. Morsz-
tyn, Szlachecka kondycja, w. 2 [SPZ: 238]), „[w]ołami rolą swoję 
orząc / I lemieszem twardym porząc” (A. Zbylitowski, Wieśniak, 
w. 201–202 [SPZ: 172]). Ale w folwarku szlacheckim przebywają rów-
nież ludzie wykonujący przez cały rok najcięższe prace, bez których 
dwór nie mogłyby funkcjonować. O postaciach tych jednak mówi 
się dość enigmatycznie – kim są ci, z których „[j]edni orzą, drudzy 
żną, trzeci w kopy kładą (Pieśń, w. 23 [SPZ: 89])? Dość rzadko po-
jawia się „chłop” (u Reja), częściej „czeladka” („czeladź”), „prosty” 
albo „dobry sługa”, „robotnik”, „pachołek”, a także „pasterz” albo 
po prostu „domowi”. Relacje między tymi ludźmi a właścicielem 

13	 Wacław Kunicki w utworze Obraz szlachcica polskiego prezentuje podobiznę 
i moralny wizerunek szlachcica; zwracają w nim uwagę rozważania o piersiach, 
które mają być siedzibą uczuć miłości ojczyzny [Kunicki 1615: s. nlb. [50]].

14	 O wzorcu oracza pisał Karpiński [1983: 15–60].



29Świat ziemiański w poezji polskiej…

nie są przedmiotem szerszej refleksji, choć np. Rej zaleca traktować 
„czeladkę” jak domowników, „swoich” – poszerzoną quasi-rodzinę.

Dom szlachecki jest gościnny, szeroko otwarty dla przyjaciół 
i sąsiadów. Ważną osobą jest w nim dobra żona, o której wspomi-
nają wszyscy poeci świata ziemiańskiego [zob. Karpiński 1983: 60–
69]. To do niej należy dbanie o codzienne życie w domu i folwar-
ku, służenie mężowi pomocą i wsparciem. „Skarb znalazł, komu 
się dobra trafiła żona” – pisał Jakub Kazimierz Haur (Białogłow-
skiego gospodarstwa powinności rytmami […] opisanie, w. 117 [SPZ: 
305]), nie pomijając tej kwestii w swoim kompletnym obrazie 
gospodarstwa ziemianina. Jej wyrazisty portret w utworze Opi-
sanie pobożnej i statecznej żony i dobrej gospodyniej zaprezentował 
Erazm  Otwinowski:

Mężowi w nędzy, w chorobie
Służy wiernie jako sobie,
Wtenczas poznać przyjaciela;
Takiej szukaj między wiela.

(w. 45–48 [SPZ: 141])

Obecność „dobrej żony” – żony-przyjaciela – w domu ziemiań-
skim można traktować również jako odpowiedź na odwieczną (od 
Adama) ludzką potrzebę bliskiej relacji z osobą darzoną zaufaniem, 
pomocną i wierną.

Zachowując to w pamięci, autorzy wierszy o świecie ziemiań-
skim koncentrują się na wskazaniu podstawowych przekonań 
i wartości, jakie nad wszystko wynoszą mieszkańcy szlacheckie-
go domu. Taką niezbywalną wartością jest przede wszystkim sam 
dom jako azyl gwarantujący – jak to widzieliśmy – spokój i bez-
pieczeństwo. Dom to również „domowe ognisko”, którego straż-
niczką jest kobieta-gospodyni.

Rozpościerająca się wokół domu rola, osobista własność go-
spodarza, fundament jego życia i dobrostanu, także jest wysoko 
cenioną wartością kondycji ziemianina15. W wierszu Słupskie-

15	 W tym przywiązaniu do ziemi uprawnej pobrzmiewają również echa rolniczej, 
atawistycznej więzi z matką żywicielką, pierwotnej wobec ziemi ojczystej.



30 Teresa Kostkiewiczowa

go Zabawy orackie świadczy o tym m.in. wzniosła apostrofa do 
roli, wyrażająca przekonania i emocje związane z posiadanym  
dobrem:

O rola smaczna, miła i kochana,
Matko uprzejma, nam na żywność dana!
Ciebie czcić mamy słusznie i szanować,
Kochać sie w tobie trzeba i pilnować.
[…]
Wszystkiego dosyć, rola wszystko daje,
[…]

Mądry to każdy, który umiłował
Rolą, lecz trzeba, aby jej pilnował.

(w. 29–32, 105, 107–108 [SPZ: 190, 192])

Expressis verbis mówi o tym Jeżowski: „Rola z dawna najlepsza, rola 
klejnot drogi, / Kto jej umie pilnować, nie będzie ubogi” (Eko-
nomia albo Porządek…, w. 63–64 [SPZ: 246]); „Choć mała niwa, 
Lecz plenne żniwa […]” – stwierdza z kolei Wespazjan Kochow-
ski, żegnając się ze swą własnością (Rozjezne pożegnanie z ojczy-
stym Gajem…, w. 41 [SPZ: 296]). Dla Wacława Potockiego trwa-
łe posiadanie własnej roli jest ostoją stabilności i szczęścia: „Ten 
u mnie szczęścia prawdziwym przykładem, / Który na swoim za-
gonie się zstarzał” (Pieśń VI. Żywot ziemiański spokojny i szczęśliwy, 
w. 1–2 [SPZ: 314]). Podobnie Zbigniew Morsztyn ceni własny za-
gon, który zapewnia mu „szczęście w ograniczeniu”: „Będę swój 
własny zagon pługiem krzywym / Orał […]” (Votum, w. 78–79 
[SPZ: 275]). „Swój zagon” gwarantuje zaspokojenie podstawo-
wych potrzeb materialnych, skromną samowystarczalność. Fol-
wark i jego otoczenie dostarczają wszystkiego, co jest niezbędne 
w codziennym życiu:

Patrz, u oracza jak sie wszystko rodzi,
Przeto do kramów rzadko kiedy chodzi,
Ma co jeść, co pić, sukno, płótno w domu,
Też i obuwie […].

(S. Słupski, Zabawy orackie, w. 357–360 [SPZ: 198–199])



31Świat ziemiański w poezji polskiej…

Mamy wszystko w domu, […]
Jest chleb, miód, piwo, wełna, len i konie.

(S. Słupski, Zabawy orackie, w. 485, 487 [SPZ: 201–202])

Posiadanie roli to również urzeczywistnienie uniwersalnego pra-
wa do własności, będącego podstawą ładu społecznego w każdym 
czasie. Stanowi fundament cnoty oraz niezależności, wolności in-
dywidualnej (o czym jeszcze dalej).

Posiadanie własnego zagonu obliguje jednak do uprawiania go, 
do pracy. Wypełnianie „szlacheckiej powinności” ( J. Domaniewski, 
Byt ziemiański i dworski, w. 224 [SPZ: 208]) jest zarówno drogą do za-
spokojenia własnych potrzeb, jak i jednym z przejawów okazywane-
go roli szacunku. W świecie ziemiańskim praca – jako konieczność 
i wymóg – pozostaje również wartością moralną, a sprzeniewierza-
jące się jej próżnowanie domaga się potępienia: „Bo z próżnowania 
wszystko złe pochodzi […]” – oświadcza Słupski (Zabawy orackie, 
w. 189 [SPZ: 194]). Opisując owe zajęcia oracza i wymieniając róż-
ne aktywności wieśniacze, deklaruje: „Szczęśliwy – mówię – który 
pracą żyje […]” (w. 9 [SPZ: 190]). „Mądry jest każdy człowiek, co 
się prace imie […]” – stwierdza również Jeżowski (Ekonomia albo 
Porządek…, w. 221 [SPZ: 250]). Praca na roli kształtuje charakter 
człowieka, uczy go wytrwałości i cierpliwości w przeciwnościach 
i trudnościach. Józef Domaniewski zauważa, że byt ziemiański „ćwi-
czy[m] w cierpliwości” (Byt ziemiański i miejski, w. 237 [SPZ: 211]).

Kondycja ziemiańska umożliwia człowiekowi cieszenie się 
jeszcze innymi dobrami, które czynią świat przyjaznym i szczęśli-
wym. Po pierwsze – człowiek wsi ceni spokój, jaki zapewnia mu 
przebywanie wśród natury.

Szczęśliwy człowiek, który krom zazdrości
Żyje spokojnie na ojczystej włości
Przy bujnych polach i gęstwach zielonych […].

(D. Naborowski, Pieśń ad imitationem  
Horacyjuszowej ody…, w. 1–3 [SPZ: 218])

W Zabawach orackich „[s]iedzi cny oracz bezpieczen w swym 
domu, / Zażywa wczasów, nie podległ nikomu” (w. 113–114[SPZ: 192]); 



32 Teresa Kostkiewiczowa

ale też „[u]śnie bezpiecznie […] w swoim domu, / Nie przerwie 
nikt snu, niewinien nikomu […]” (w. 275–276 [SPZ: 196]). Jak wi-
dać, poczuciu bezpieczeństwa sprzyja więc też samowystarczalność.

Wioska jest miejscem rozkwitu „pięknych obyczajów, przy-
jemnej prostoty” ( J. Gawiński, Żywot ziemiański i dworski, w. 63 
[SPZ: 285]), „cnoty świętej mistrzyni” (w. 65 [SPZ: 285]) i „mistrzy-
nią mądrości” (Na wioskę, w. 46 [SPZ: 341]). Ziemianin korzysta 
jednak z tych wszystkich darów natury i efektów własnej pracy 
w sposób wyważony i rozumny. Ważną wartością jego świata jest 
umiar w każdej dziedzinie życia. Dobitnie pisze o tym Kochanow-
ski w Pieśni V, sytuując dyspozycję mierności w eschatologicznej 
perspektywie utraty wszelkich posiadłości w dniu śmierci:

Kto ma swego chleba,
Ile człeku trzeba,

Może nic nie dbać o wielkie dochody,
O wsi, o miasta i wysokie grody.

To pan, zdaniem moim,
Kto przestał na swoim.

(w. 1–6 [SPZ: 121])

Sebastian Klonowic uznaje umiar za najcenniejszą wartość w ży-
ciu człowieka, głosząc pochwałę wieśniaka i jego szczęśliwego by-
cia w mierności (Zwycięstwo bogów, w którym jest zawarte praw-
dziwego bohatera wychowanie, w. 1–2, 28, 32–33, przeł. G. Żurek 
[SPZ: 149, 150]). Słupski z kolei kreśli konterfekt oracza, który

Nie dba o pompę marną tego świata,
Na cudze nie chciw, na swoim przestawa,
Przeto mu Pan Bóg wszystkiego dodawa.

(Zabawy orackie, w. 506–508 [SPZ: 202])

Umiar jest jednym z powtarzających się motywów wierszy zie-
miańskich, a zarazem – zakorzenioną w tradycji stoickiej16 funda-
mentalną wartością tego świata:

16	 O tradycji stoickiej – staropolskiej i późniejszej – zob. Wątki neostoickie w litera-
turze polskiego renesansu i baroku. Materiały z sesji Neostoicyzm w literaturze i kul-



33Świat ziemiański w poezji polskiej…

Szczęśliwy, kto się na swym szpłachciku gnaruje,
Trzykroć szczęśliwy, kto się trochą kontentuje.

(D. Naborowski, Votum, w. 15–16 [SPZ: 217])

Ziemianin Hieronima Morsztyna „nie dba o wiele” (Ziemianin, 
w. 19 [SPZ: 236]), a bohater Łukasza Opalińskiego deklaruje, 

„[ż]e do życia wczesnego i dobrego mienia / Nie trzeba zbyt-
nich zbiorów ani wielkich włości, / Ani na mil liczonych siła 
majętności” (Coś nowego, w. 6–8 [SPZ: 266]). Zwięźle i dobit-
nie pisze o mierności Lubieniecki, konkludując: „Jedna wieś 
z stą rolników dosyć szlachcicowi” (Kondycja szlachecka, w. 35  
[SPZ: 262]).

Umiar jest warunkiem poczucia szczęścia, jest ważniejszy niż 
rozległe dobra i możliwość panowania nad innymi:

Nie to bowiem szczęśliwy, co w sławie opływa,
[…]
Nie ten, który panuje, komu milijony

Poddanych niewolnicze oddają pokłony,
[…]
Ale to jest szczęśliwy, który z szczęścia swego

Tak kontent, że nie zajrzy drugim największego;
[…]
Trzyma, a przecie żyje jakkolwiek na świecie,

Mają[c] i sztukę chleba, i suknią na grzbiecie,
Więcej nie pragnie ani z największymi pany

Na stan swój, choć ubogi, nie chciałby zamiany.
(Z. Morsztyn, Kolęda, w. 9, 11–12,  

21–22, 55–58 [SPZ: 281, 282])

Kochowski nad posiadanie bogatych ozdób i słynnych dzieł sztuki 
przenosi prostotę i skromność własnego domu (Dworskiej fortuny 
z domowym paradiastole…, w. 5–12, 38–40 [SPZ: 289, 299]). Cno-
ta umiaru jest bowiem zaprzeczeniem zbytku, przeciw któremu 

turze staropolskiej, Szczecin, 20–22 października 1997 roku [Urbański, red. 1999], 
Myśl moralna Seneki w poezji polskiej XVIII wieku [Kostkiewiczowa 2000: 81–111].



34 Teresa Kostkiewiczowa

kierują głośne diatryby ziemiańscy poeci: „Zbytek w najlepszej 
rzeczy / Śmiertelnie nas kaleczy” – zauważa Potocki (Pieśń albo 
Tren XL. Od zimy w. 39–40 [SPZ: 326]).

Spośród wartości świata ziemiańskiego poeci ponad wszystko 
wynoszą wolność i niezależność – wsparte na samowystarczalności. 
Uznając ją za nadrzędną potrzebę człowieka, poeci widzą w niej 
inkarnację egzystencjalnego szczęścia i spełnienia. W Zabawach 
orackich Słupski z aprobatą przedstawia sytuację rolnika, który 

„[s]iedzi […] bezpieczen w swoim domu, / Zażywa wczasów, nie 
podległ nikomu” (w. 113–114 [SPZ: 192]). Według Józefa Doma-
niewskiego „[w] myślach, w sumieniu wolniejszy / I w sprawach 
swych spokojniejszy” jest „[t]en, kto na wsi przebywa” (Byt zie-
miański i miejski, w. 381–364 [SPZ: 211]). Szczęśliwy jest ziemianin, 
który „[ż]yje spokojnie na ojczystej włości […], / Który w płat 
swojej wolności nie dawa, / Ani się dworskim niewolnikiem sta-
wa […] / Ale przestając na swojej chudobie / Sam dworem, ła-
ską, sam i panem sobie” (D. Naborowski, Pieśń ad imitationem…, 
w. 2,  5–6, 23–24 [SPZ: 218, 219]). Taki człowiek może żyć „we 
wdzięcznej swobodzie. […] / W swym obejściu sobie pan, sobie 
i senatem. / Żaden rozkaz w uszu mu nie dzwoni, a zatem / Wolny 
wiek i bezpieczny prowadzi […]”, „[k]to we wsi syt, nie miesz-
ka, lecz we wsi króluje” ( J. Gawiński, Żywot ziemiański i dworski, 
w. 148, 51–53, 284 [SPZ: 287, 285, 290]). Zbylitowski wynosi życie 
swobodne i cnotliwe nad bogactwo i zbytek: „Wolę żyć na swo-
bodzie, a żyć zawżdy w cnocie – / Lepiej niż ten, co kładzie roz-
kosz wszystkę w złocie” (Żywot szlachcica we wsi, w. 195–196 [SPZ: 
160]), a Zbigniew Morsztyn wybiera stan, w którym może „[b]yć 
sobie wolnym, nie służyć nikomu, / Osiadszy w domu” (Votum, 
w. 57–58 [SPZ: 274]).

Własny dom i własna rola to dla ziemianina najistotniejsze 
wartości. Jednak bywają one – nawet w rzeczywistości wiejskiej – 
zagrożone: przez zdrożne postawy i dążenia. „Swobodna myśl” 
i „sumienie dobre” (M. Lubieniecki, Kondycja szlachecka, w. 12 
[SPZ: 261]) to wartości, których ziemianin musi strzec, aby ich 
nie utracić. Tak więc człowieka zniewala dążność do zbytku i nad-
miernego posiadania. Ostrzegał przed tym Rej (skądinąd skrzęt-
nie pomnażający swój niemały majątek):



35Świat ziemiański w poezji polskiej…

A tak zaż to nie rozkosz, swój stan uważywszy,
A ty marne przypadki świeckie obaczywszy,

Przestać na tym, co Bóg dał, a zwżdy w mierności
Używać swoich czasów w rozkosznej wolności.

(Wizerunk własny żywota  
człowieka poczciwego, w. 69–72 [SPZ: 93])

Również życie dworskie ogranicza człowieka i czyni zeń nie-
wolnika woli pańskiej. Na dworze trzeba „zabiegać cudzej chęci” 
i „frasować się o łaskę pana albo pani” (Ł. Opaliński, Coś nowego, 
w. 20–21 [SPZ: 266]), panuje tam „przewrotna chytrość [która] cne 
postępki psuje / I starożytną cnotę prostotą mianuje […]” (w. 36–
37 [SPZ: 267]). Nawet dworak Jan Andrzej Morsztyn z niechęcią 
mówi o „dworskich faworach” (Votum z Seneki, w. 1–2 [SPZ: 268]), 
a w Wiejskim żywocie radzi unikać „[z]drad dworskich, figlów i ob-
mowy / Zjadłych języków” (w. 97–98 [SPZ: 271]).

Magnacki dwór, a także miasto są przeciwieństwem i zagro-
żeniem dla etosu ziemiańskiego. „[C]i, co się bawią dwory” (* * * 
Spokojny kąt komu bóg dał…, w. 14 [SPZ: 89]) i „wysokie grody” 
( J. Kochanowski, Pieśń V, w. 4 [SPZ: 121]), sprzeniewierzają się 
fundamentalnym jego wartościom, tracą niezależność, a dworska 

„przebiegła chytrość” „cne postępki psuje […]” (Ł. Opaliński, Coś 
nowego, w. 20–21, 36 [SPZ: 266, 267])17.

Kłopotliwą kwestią dla tak myślącego ziemianina są obowiąz-
ki rycerskie. Generalnie najbliższa mu jest postawa irenistyczna – 
życie „w lubym pokoju” (A. Zbylitowski, Żywot szlachcica we wsi, 
w. 10 [SPZ: 156]), z dala od bliższych i dalszych konfliktów. Nie-
mniej szlachcic winien bronić wolności:

Gdy potrzeba przypadnie, nie wiem, by jednego
Nalazł, co by ojczyznę nie chciał ratować

I zdrowia, i wszystkiego dla niej nie żałować.
(w. 120–122 [SPZ: 159])

17	 Autorzy wstępu do antologii Staropolskiej poezji ziemiańskiej piszą: „Negacja życia 
i obyczajów dworskich staje się zwłaszcza w XVII wieku częścią składową defini-
cji ziemiańskiej szczęśliwości” [Gruchała, Grzeszczuk, oprac. 1988: 46].



36 Teresa Kostkiewiczowa

Jednak obowiązki wobec kraju ziemianin traktuje z dystansem. 
Zbigniew Morsztyna w Votum dostrzega rozdźwięk między etoso-
wym przekonaniem o „przystojnym” ofiarowaniu życia ojczyźnie 
a niechęcią do wojowania, między ideą-wyobrażeniem zbiorowym 
a indywidualnym afektem:

Nic mi po broni, nic po boju chciwym,
Który mnie nosił, koniu natarczywym;
Już na złe ludzkie wymyślone sztuki,

Strzały i łuki,

Pancerz, karwasze, buzdygan, wsiędzenie,
Wszystek rynsztunek powieszę na ścienie,
A na kopijej, jak na własnej grzędzie,

Kokosz usiądzie.

Prawdać, że żywot zda się być przystojny
Służyć żołnierską i pilnować wojny,
Miłej ojczyźnie z własnej krwie ofiary

Przynosić dary.
(w. 33–44 [SPZ: 274])

Unikającego wojennych niewygód i trudów ziemianina nie pocią-
gają już, jak jego rycerskich przodków, na których lubi się powo-
ływać, nawet zdobycze wojenne; ponad nie przekłada rozkosze 
i uroki wiejskiego życia. Nie ma też natury zdobywcy i odkrywcy, 
odstręczają go niebezpieczeństwa morskiego żeglowania18, o czym 
obrazowo, przy użyciu znanych toposów poetyckich, pisze Zbyli-
towski w Żywocie ziemianina we wsi (w. 173–180 [SPZ: 160]). „Może 
nie wiedzieć Polak, co to morze, / Gdy pilnie orze” – konstatuje 
Sebastian Klonowic (Flis…, w. 43–44 [SPZ: 146]).

18	 O morzu w kulturze staropolskiej pisał Edmund Kotarski [1978; zob. też Karpiń-
ski 1983]. Zwraca natomiast uwagę brak w poezji ziemiańskiej motywów kseno-
fobicznych. Na prawach wyjątku wzmianka tego typu pojawia się w Zabawach 
orackich (w. 483–484).



37Świat ziemiański w poezji polskiej…

Ziemianin uważnie obserwuje za to własny świat, dostrzega-
jąc jego uroki, bogactwo i różnorodność. Z upodobaniem i zna-
jomością rzeczy wylicza np. gatunki ryb żyjących w okolicznych 
rzekach i stawach:

Z rzeki zaś obiady gęste
I wieczerze miewam częste;

Brzany i certy, lipienie,
Łowią się pstrągi, bolenie,

Karpie, leszcze, śliże małe,
Karasie, szczuki zuchwałe,

Węgorze, kiełbie, jazice,
Ukleje, trzeble, płocice,

I łosoś też pod czas bywa,
Gdy w odmęcie szarym pływa.

(A. Zbylitowski, Wieśniak,  
w. 269–279 [SPZ: 174])

Świat ziemiańskich wartości zakorzeniony jest w mitycznym 
czasie „przodków poczciwych”. „Przodkowie nasi przedtym się 
w rolej kochali” – przypomina Jeżowski (Ekonomia abo Porzą-
dek zabaw ziemiańskich: Czasu wiosny zabawa, w. 85 [SPZ: 247]), 
a Słupski stwierdza, że „[s]zczęśliwy to człek, który […] / To-
rem przodków swych na male przestaje” (Zabawy orackie, w. 1, 4 
[SPZ: 190]). Zarazem jednak pojawia się refleksja na temat stosun-
ku do tego dziedzictwa:

Dalekośmy sie od swych przodków odrodzili,
Którzy tego, czym sie dziś zdobim, dochodzili

Wielkimi przez swe męstwo w boju dzielnościami
I w pokoju dowcipem, wielkimi cnotami.

(A. Zbylitowski, Żywot szlachcica  
we wsi, w. 123–126 [SPZ: 159])

Mimo tych ambiwalencji i napięć obszar wartości ziemiańskich 
odznacza się spójnością i wyraźną konsekwencją. Obejmuje spra-
wy najważniejsze w świecie ziemianina, a jednocześnie zachowuje 



38 Teresa Kostkiewiczowa

wagę i aktualność poza czasem ich wyartykułowania. Zawarty jest 
w nim projekt życia fortunnego o charakterze uniwersalnym, za-
pewniającym wewnętrzną harmonię i spokój19.

1.5.	

Poezja ziemiańska rozwijała się w polskiej kulturze przez ponad 
150 lat. Był to czas, w którym – jak wiadomo – dokonywały się waż-
ne zmiany zarówno w życiu ekonomiczno-społecznym, jak i w sfe-
rze estetyczno-literackiej. W XVII wieku to barok stał się głównym 
nurtem literackim, określającym ideowe i artystyczne właściwości 
literatury. Znalazło to – co oczywiste – odzwierciedlenie również 
w twórczości nurtu ziemiańskiego. W sytuacji stabilności kodek-
su etycznego i repertuaru niezbywalnych wartości zwraca uwa-
gę zmieniające się spojrzenie na wiejskie rozkosze, przesłaniane 
narastającym poczuciem marności rzeczy materialnych: vanitas 
kładzie się cieniem na szczęśliwe życie wiejskie. Znikomość zgro-
madzonych przez wieśniaka dóbr dostrzegł już Zbylitowski, któ-
ry 1597 roku stwierdzał: „Bogactwa zbiory łakome – / Wszystko 
to rzeczy znikome” (Wieśniak, w. 97–98 [SPZ: 170]), nieodwołal-
nie tracone przez człowieka w chwili śmierci. Jeszcze dobitniej 
wybrzmiewa to przeświadczenie u Hieronima Morsztyna, który 
przekonywał: „Cnota – grunt. Złoto – / Proch, ziemia, błoto” (Zie-
mianin, w. 79–80 [SPZ: 237]). W wierszu Zbigniewa Morsztyna 
Votum nietrwałość i złudność spraw ziemskich, zarówno material-
nych, jak i uważanych za ponadmaterialne dobro człowieka (sła-
wa, zdrowie, siły, uroda), ukazywana jest za pomocą „słów kluczy” 
poezji barokowej: „Jako tu na nim [świecie – T.K.] nie masz nic 
trwałego, / Cień tylko, owszem, sen cienia marnego […]”, „dym” 
i znikomość (w. 5–6, 19 [SPZ: 273]). Napięcie między zachwytem 
dla piękna i bogactwa świata a doświadczeniem jego nietrwałości 
narasta z biegiem czasu w poezji ziemiańskiej.

Zmianie podlegają też sposoby poetyckiego reprezentowania 
rzeczywistości i świata wieśniackiego. W parafrazie horacjańskiej 
Epody II dominują konkretność i swoisty „realizm” przedstawienia, 

19	 O uniwersalności koncepcji świata i egzystencji zawartej w poezji ziemiańskiej 
pisze Adam Karpiński [1983: 29–37].



39Świat ziemiański w poezji polskiej…

ale już w Pieśni świętojańskiej o Sobótce wśród „wczasów i pożyt-
ków” wiejskich pojawia się również obraz zawierający elementy 
bukoliczne, aktualizujący także skonwencjonalizowane postaci 
mitologiczne:

Stada igrają przy wodzie,
A sam pasterz, siedząc w chłodzie,
Gra w piszczałkę proste pieśni,
A faunowie skaczą leśni.

(Panna XII, s. 41–44 [SPZ: 127])

Świat wiejski nabiera cech idyllicznego locus amoenus (jak w Zwy-
cięstwie bogów Klonowica, w. 74–86 [SPZ: 151]): na polach i łąkach 
zamieszkują nimfy (Zbylitowskiego Wieśniak, w. 389–428 i dalej 
[SPZ: 177–178 i n.]), a wieśniacy pasący trzody stają się postacia-
mi z bukolik:

A pasterz w polu krzyczy na piszczałce,
Siedząc pod dębem wesół, o powałce,
A kozielkowie przed nim wyskakują,
Owce się pasą, latu się radują,
Oracz też także siadszy sobie w chłodzie
Pod drzewem pięknym albo gdzie przy wodzie,
Gdzie woda szumi, a ptacy śpiewają
[…]
Po onej pracej i miłej zabawie.

(S. Słupski, Zabawy orackie,  
w. 223–229, 233–234 [SPZ: 195])

Obok oracza, żony i czeladki ziemiańską posiadłość zaludniają też 
nimfy i faunowie, a spokojny wypoczynek przy źródle jest postrze-
gany jako ważny przywilej w egzystencji szlacheckiej20.

20	 Adam Karpiński rozpatruje to zjawisko w płaszczyźnie koneksji gatunkowych 
[zob. Karpiński 1983: 169–196]. Sztafaż mitologiczny, prymarny dla stylu zgod-
nie z zasadą decorum związanego z genologią, w efekcie wzmacnia przynależność 
takiej poetyki do nurtu barokowego klasycyzmu.



40 Teresa Kostkiewiczowa

Poeci ziemiańscy często posługują się porównaniami, a jako 
człon komparacji w przedstawianiu wydarzeń i sytuacji z rzeczy-
wistości ziemiańskiej przywoływani są bohaterowie mitologiczni, 
jak np. w Żywocie wiejskim Mińskiego, gdzie wychodowany w go-
spodarstwie ptak jest porównany do zdobyczy Argonautów: „Nie 
dbam o ptaka, co Argonautowie / Z Kolchów przywieźli […]” 
(w. 59–60 [SPZ: 182]). Z kolei w Żywocie szlachcica we wsi Zbyli-
towski, pochwalając myślistwo jako zajęcie mieszkańca wsi, przy-
wołuje mit Diany, która z nimfami słuchałaby szczekania ogarów 
(w. 328–354 [SPZ: 163–164]), oraz obszerną opowieść o Atalan-
cie – mistrzyni sztuki polowania na dzikie zwierzęta (w. 355–444 
[SPZ:  164–166]). Zajęcia wiejskie wpisują się niejako w długą 
tradycję kultury śródziemnomorskiej, nobilitującej je i dodają-
cej uroku rozkoszom ziemianina. Wreszcie i motyw porzucania 
pługa dla „miecza”, i figura Cyncynata przywędrują tu z tego sa-
mego świata antycznego.

Poezja świata ziemiańskiego pozostawiła bowiem następnym 
epokom bogate i różnorodne dziedzictwo, wobec którego nie mogli 
przejść obojętnie późniejsi twórcy.

2.	

2.1.	

Znamienny i zastanawiający jest fakt, że w XVIII wieku zadanie 
całościowej reprezentacji literackiej świata ziemiańskiego przejęła 
proza fabularna. Pan Podstoli Ignacego Krasickiego zawiera rozbu-
dowany, szczegółowy obraz wsi szlacheckiej, w którym kumulują 
się wszystkie składniki tego miejsca wyeksponowane w obszer-
nych poematach staropolskich. Oczywiście nowa koniunktura 
cywilizacyjno-kulturowa sprzyjała dopełnieniu tego obrazu istot-
nymi kwestiami [zob. Graciotti 1991: 197–220], ale najważniejszy 
jego element – system wartości ziemiańskich – zachował swą 
wagę i aktualność21. Przeformułowaniu podlegają jednak pewne 

21	 O sytuacji tej szerzej traktuje rozdział III książki Polski wiek świateł. Obszary swo-
istości [Kostkiewiczowa 2002: 253–273]. Inaczej sytuację domku szlacheckiego 
w dobie oświecenia postrzega Krzysztof Koehler, który pisze o „burzeniu domu” 



41Świat ziemiański w poezji polskiej…

przekonania, np. rola i zadania kobiety w szlacheckim folwarku. 
Bohaterka powieści Michała Dymitra Krajewskiego Pani Podcza-
szyna22 nie jest już tylko powolną pomocnicą męża w kształto-
waniu kondycji ziemiańskiej, lecz sama przejmuje wszystkie obo-
wiązki zarządcy posiadłości i wykonuje je skutecznie i z sukcesem.

W poezji wieku świateł rzadkie są całościowe, sumaryczne 
przedstawienia domu ziemiańskiego i folwarku. Jeśli już się zdarza-
ją, jak w sielance Adama Naruszewicza Folwark. Do księcia Adama 
Czartoryskiego, generała ziem podolskich, to ukazują obrazy bardzo 
bliskie staropolskiej tradycji. Wprawdzie autor informuje, że sie-
lanka jest przeróbką utworu Samuela Gessnera, jednak bohaterem 
Folwarku jest gospodarz usytuowany w swojskim pejzażu ziemiań-
skiej siedziby, kierujący się tradycyjnymi wartościami, a odrzuca-
jący to, co im zagraża:

Dajcie mi kącik mały! Już mi owe zbrzydły
pałace, pochlebnymi uplątane sidły,
gdzie Zazdrość okrutniejsza nad rodzaj pajęczy
wije siatki na Cnotę, a bąk muchę dręczy,
gdzie wysługi powinnej nie biorą nagrody,
[…]

O, jak bym to ja sobie, kontent z dobrej wioski,
słodki żywot prowadził i wolny od troski,
nie zajrząc ziemskim bożkom doczesnego nieba,
byle bym był spokojny i miał z gębę chleba.
Tu bym sobie wygodny domek wyprowadził
i bujną go dokoła lipiną osadził.
[…]
Podle by żywym zdroik otoczony płotem,
pod bluszczowym szemrając, wytryskał, namiotem,
[…]

[Koehler 2005: 267–379], wskazując na „bytową niesamodzielność siedziby wiej-
skiej” [Koehler 2005: 309], której odbudowywanie nastąpiło dopiero po roz-
biorach.

22	 Szerzej o tej powieści i zawartym w niej obrazie wsi pisałam w książce Polski wiek 
świateł. Obszary swoistości [Kostkiewiczowa 2002: 268–271].



42 Teresa Kostkiewiczowa

W kąciku mej ubogiej, spokojnej, zagrody
będą pszczółki do ulów smaczne znosić miody.

(w. 15–19, 21–26, 29–30, 51–52  
[cyt. za: Naruszewicz 2012: 78, 79])

Gospodarza raduje widok ptactwa domowego i zwierząt, po-
dziwia „czujnego koguta z czerwonym szyszakiem” (w. 39 [Naru-
szewicz 2012: 79]), z upodobaniem wymienia warzywa i owoce 
rosnące w „niewielkim ogródku”: „gruszki, jabłka, orzechy i śliwki, 
i trześnie, / byłby i wina krzaczek, i słodkie morele […]” (w. 66, 
71–73 [Naruszewicz 2012: 79, 80]). Obraz całej tej „ozdobnej na-
tury” (w. 170 [Naruszewicz 2012: 82]) jest jednak przedstawio-
ny w szerokiej perspektywie poddanego odwiecznym prawom 
uniwersum będącego dziełem Stwórcy, któremu podlega rów-
nież ludzkie życie. Nad urodą ziemiańskiego świata rozciąga się 
w tym utworze – jak w niektórych wierszach epoki baroku – cień 
eschatologicznego doświadczenia ulotności, przemijalności życia 
ludzkiego. Zwraca też uwagę tryb warunkowy wypowiedzi, która 
odnosi się nie tyle do posiadania „domku” i „wioski”, ile raczej do 
odczuwanego pragnienia tych dóbr.

W wieku XVIII zainteresowaniem cieszą się miejsca wcześ-
niej w poezji niespotykane – oddalone od miast, sztucznie stwo-
rzone siedziby (głównie jednak magnackie) imitujące miejsca 
szczęśliwe, służące spędzaniu czasu wśród drzew, potoków, śpie-
wającego ptactwa i zwierzyny. Powązki Izabeli Czartoryskiej czy 
Arkadia Heleny Radziwiłłowej (Powązki Kniaźnina z Erotyków – 
ks. V, 16, Powązki Krasickiego, Powązki. Idylla. Arkadia. Do księż-
ny Heleny Radziwiłłowej, wojewodziny wileńskiej Trembeckiego) 
kreują świat odległy od tradycji ziemiańskiej. Powstają również 
wizerunki konkretnych siedzib należących do osób z wyższych 
sfer ówczesnego społeczeństwa, których styl życia ma niewiele 
wspólnego z etosem ziemiańskim. Trembecki wygłasza pochwa-
łę należącego do księcia Kazimierza Poniatowskiego domu, który 
wybudowany został w Warszawie „na Szulcu”. Jego opis zachowuje 
pewne cechy siedziby ziemiańskiej, takie jak rezygnacja z przepy-
chu, a także „pokój” i przyjacielskie więzy między gospodarzem   
a gośćmi:



43Świat ziemiański w poezji polskiej…

Kto gospodarza spomiędzy gości
W tym domu poznać chcieć raczy,
Niech przyjaciela szuka ludzkości,
A gospodarza zobaczy.

(Na dom nowy księcia Kazimierza Poniatowskiego…  
na Szulcu, w. 13–16 [Trembecki 1953])23

W swej istocie jest to już inne miejsce, usytuowane nie w wiejskiej 
przestrzeni, ale w odmiennie zorganizowanym obszarze miasta, 
choć zachowuje niektóre cechy siedziby ziemiańskiej. Narusze-
wicz poświęca takiemu domowi odę Do Stanisława Pióry, starosty 
rumszyskiego na ozdobne mieszkanie w Pióromoncie, która opisuje 
dom zbudowany na wileńskiej skarpie z pięknym widokiem na 
Wilno. Stanisław Pióro nie był oraczem uprawiającym ziemię, ale 
w przedstawieniu jego „mieszkania” poeta – nawiązując relacje 
międzytekstowe z tłumaczoną przez siebie pieśnią horacjańską 
(Carmina, ks. II, 18) – wskazuje cechy właściwe domowi ziemiań-
skiemu: położenie na górze u brzegów rzeki, wśród pól, w pobliżu 
lasu, skromność drewnianej budowli przeciwstawiającą się zbytko-
wi i rozrzutności oraz „[p]rzyjaźń i ludzkość, i spokojność mił[ą]” 
(Do Stanisława Pióry, starosty rumszyskiego na ozdobne mieszkanie 
w Pióromoncie, w. 31 [Naruszewicz 2005: 138]) panujące wewnątrz 
siedziby24.

Franciszek Karpiński, który w wielu utworach manifestuje swój 
gospodarski stosunek do środowiska wiejskiego (choćby w sielance 
Do Justyny. Tęskność na wiosnę), jest też autorem wiersza Na Wokluz, 
wody i dom gocki pod Białymstokiem, opisującego uroki magnackiej 
siedziby Elżbiety Branickiej [zob. Cieński 2017]. Bliższy wizerun-
kowi domu z poezji staropolskiej jest poeta w Powrocie z Warszawy 

23	 Interpretacji tego utworu podjął się Cieński [2017: 125–139]. W tym samym nur-
cie sytuują się liczne poematy o Puławach. Ten temat poruszyłam także w tekście 
Poematy o Puławach na przełomie XVIII i XIX wieku [Kostkiewiczowa 2006: 35–51].

24	 Utwór omawia Tomasz Chachulski w tekście Portrety osób, wizerunki miejsc: 
„Do Stanisława Pióry, starosty rumszyckigo, na ozdobne mieszkanie w Pióromoncie” 
[zob. Chachulski 2015: 187–209]. Również wiersz Teofili Glińskiej Szczorse [Gliń-
ska 1785] jest raczej pochwałą dokonanego przez Joachima Chreptowicza oczynszo-
wania chłopów, a nie prezentacją siedziby o charakterze jednak magnackim.



44 Teresa Kostkiewiczowa

na wieś, w którym przygląda się swemu „domowi ubogiemu” – „le-
pionym ścianom” (z drewna łączonego gliną), „oknom różnoszyb-
nym” oraz „piecowi niepolewanemu” – i przeciwstawia mu bo-
gate dwory magnackie oraz miejskie pałace. Również w Podróży 
z Dobiecka na skałę dwór „pana miejsca” – słynącego „staropolską 
szczerością i cnotami”, żyjącego z „żoną przykładną”, wychowującą 
dziatki w cnocie i na „starszych przykładach” – przypomina wize-
runki mieszkańców i siedzib z wierszy staropolskich, naznaczony 
jest wszakże lekką nutą sielską:

Nad samym dwór dobiecki brzegiem Sanu leży,
który niestatecznymi zakrętami bieży:
[…]
Tam wzgórki rozkosznymi drzewami się stroją,
gdzie słowik pieśń swą śpiewa, a pasterka swoją,
[…]
Tu niewinna na bujnej łące owce pasie,
nad nią zuchwała koza po skałach wspina się
[…]
Indziej z gęstwiny lasku wioska wyskoczyła,
żeby się tak pięknemu porzeczu dziwiła,
a gdy się cudzym wdziękom przypatrywać rada,
sama z drugimi widok najpiękniejszy składa.

(w. 11–12, 15–16, 19–20, 23–26)25

Chatka pojawia się również w udramatyzowanej „krotofili” Kniaź-
nina, w której jedna z bohaterek opisuje wiejską posiadłość tak, jak 
w staropolskiej poezji ziemiańskiej:

Domek mój zdobi pagórek zielony,
Którego brzegi cichy strumień chłodzi;
Zasłania wiatry od północnej strony

25	 Jeśli nie zaznaczono inaczej, utwory tego poety cytuję za Wierszami zebranymi 
wydanymi przez Chachulskiego [Karpiński 2005]. Pojedyncze, krótkie wzmianki 
o siedzibie gospodarskiej i wspomnienia „wsi spokojnej” pojawiają się niekiedy 
w sielankach (np. w utworze Jana Pawła Woronicza Bolechowice. Sielanka) oraz 
w wierszach innych poetów tego czasu.



45Świat ziemiański w poezji polskiej…

Borek brzozowy, co ku mnie zachodzi;
Płot żywy broni trawnik, sad i kwiatki. [Kniaźnin b.r.: 117]26

Również motyw zwierząt gospodarskich przetrwał w wier-
szach XVIII-wiecznych. Ich autorzy zauważają związek świata ludz-
kiego i zwierzęcego, choć w nieco odmiennym ujęciu. W wierszu 
Krasickiego Dworak (można tu dostrzec nawiązania do horacjań-
skiej epody) wiosenna aura sprawia, że rolnik znajduje radość w do-
glądaniu swej chudoby, z satysfakcją spogląda na stodołę:

Kędy krówki wytuczone,
Krówki, co wygodnie mieścił,
Co chował, karmił i pieścił,

Puszcza w wolność. Ryk radosny
Echa głośne powtarzają.
Wszystko niesie piętno wiosny:
Barany, kozły igrają,
I gdy się ziemia zieleni,
Czują powab, co je pleni.

(w. 16–24)27

Sprawa znaczącej roli zwierząt w świecie ziemiańskim zajmuje 
wiele uwagi również w Ziemiaństwie polskim Koźmiana, który po-
święca im m.in. dużą część Pieśni III poematu. Zwraca tam uwagę 
opis rumaka, który niejako uosabia również najważniejsze właści-
wości dojeżdżającego go jeźdźca. Co więcej, okazuje się, że czło-
wieka łączą ze zwierzętami jeszcze ta sama siła i dzielność:

Powiedzcie, jakiej gwiazdy władza niepojęta
Jednym tu krzepi ogniem ludzi i zwierzęta,
Skąd dzielność, męstwo, żądza do chwały jednaka
Ożywia tu rolnika i jego rumaka?

(Pieśń III, w. 582–585 [Koźmian 2000: 205])

26	 Rękopis Biblioteki Czartoryskich.
27	 Tu i dalej utwory Krasickiego cytuję za Dziełami zebranymi poety [Krasicki 2019].



46 Teresa Kostkiewiczowa

Łączy ich jednak jeszcze coś istotniejszego: „[…] natura, w wiecz-
nych ustawach niezgięta, / Jednym prawom poddała ludzi i zwie-
rzęta” (Pieśń III, w. 832–833 [Koźmian 2000: 213])28. Dzieje mo-
tywu dobytku doglądanego okiem gospodarza spina jak klamrą 
obszerny obraz trzody soplicowskiej:

	 […] wszystko ze żniwa i z boru
I z łąk i z pastwisk razem wracało do dworu.
Tu owiec trzoda becząc w ulice się tłoczy
I wznosi chmurę pyłu; dalej z wolna kroczy
Stado cielic tyrolskich z mosiężnymi dzwonki.
Tam konie rżące lecą ze skoszonej łąki

(Pan Tadeusz, ks. I: Gospodarstwo,  
w. 334–339 [Mickiewicz 1969])

Jako centralne miejsce szlacheckiej siedziby, a zarazem przed-
miot poetyckiej pochwały obecny jest również w poezji XVIII wie-
ku komin, choć istotne są zmiany w jego prezentacji. Józef Ko-
blański zwraca się do niego słowami wdzięczności i podziwu, ale 
przede wszystkim – akcentuje swój emocjonalny doń stosunek. 
Komin staje się niejako bliskim partnerem człowieka, dbającym 
o jego przyjemności, zapewniającym piękne chwile w nieprzyja-
znym czasie:

Gdy bielmem zajdzie domu mego okno,
Od pudru drzewa zsiwieją, a nogi
Po szkle wodnistym chodząc nie zamokną,
Ani wczorajszej mogą poznać drogi,
Dzień za noc ujdzie, a w bladym widoku
Skrócą wrodzoną moc widzenia oku:

Tyś mym Zefirkiem cichuchnym,
Tyś moim majem miluchnym,
Ty moim przyjemnym wschodem,

28	 Pobrzmiewa tu jakby echo wcześniej już utrwalonej w kulturze koncepcji „wiel-
kiego łańcucha bytu”, w którym przejawia się zarówno pokrewieństwo, jak i róż-
nica między poszczególnymi istotami [zob. Lovejoy 1999: 217, 241].



47Świat ziemiański w poezji polskiej…

Ty moim jesteś widokiem,
Ty przechadzką, ty cieplicą,
Tyś mym sobolem i świécą,
Tyś mego domku jest okiem,

Ach, póty, póki zimno nie minie,
Tyś dla mnie wszystko, tyś jest, kominie!

(Komin, w. 13–28 [Aleksandrowska,  
oprac. 1980: 59])

Taki niemal intymny, osobisty stosunek do komina odnajdujemy 
również w utworach Krasickiego, który – wprawdzie nie w małym 
domku, ale w sali zamkowej – chwali uroki chwili spędzonej w cie-
ple kominowego ognia: „Kiedy zimno albo mglisto, komin najmil-
szy towarzysz, a przy nim marzy się. Był kałamarz, papier i pióro na 
pogotowiu, co się więc wymarzyło, to się i napisało” (Do… Listy 
z wierszami, w. 20). Komin niemal ożywa, staje się bliskim, przyja-
znym towarzyszem, katalizatorem radości i zadowolenia, „dobrej 
chwili”, a nawet – twórczej weny:

Gdy więc drewka do komina
Służne ręce raźno niosą,
A smacznego puchar wina
Słodko-tłoczną jędrzy rosą,
Niech kto o nas, jak chce, trzyma,
Ma wdzięk lato, ma i zima.

(Do…, Listy z wierszami, w. 18)

W poetyckim obrazie komina ważniejsze od postrzegania gospo-
darskiego – zorientowanego na wygodę, odpoczynek i budowanie 
wspólnoty mieszkańców oraz ich gości w cieple rozświetlającego 
dom blasku ognia – stało się traktowanie go jako miejsca wzbu-
dzającego osobiste, niemal intymne odczucia, wyrażane słowami 
nacechowanymi emocjonalnie, w których „ja” mówiące i przed-
miot wypowiedzi wydają się ze sobą ściśle związane.



48 Teresa Kostkiewiczowa

2.2.	

Poeci XVIII wieku zachowali w trwałej pamięci literackie źródła 
fundujące nurt poezji ziemiańskiej, a jej pre-teksty przywoływali 
wielokrotnie. Pieśń wiejska Kniaźnina nawiązuje wyrazisty dialog 
intertekstualny z pieśnią Panny XII z Pieśni świętojańskiej o Sobótce:

Wsi spokojna, wsi wesoła,
Śpiewać ciebie kto wydoła?
Kto użytków, kto twej pracy
Czuje rozkosz? my wieśniacy.

(w. 1–4 [Kniaźnin b.r.: 9])

Poeta nie ukazuje jednak konkretnych realiów czy przyjemności 
życia ziemiańskiego, ale koncentruje się na wyakcentowaniu jego 
walorów moralnych:

Szumią dęby, kwitnie łąka,
Pagórkami cień się błąka,
Niech się wielki świat przewraca,
Z nami pokój, miłość, praca.

(w. 17–20 [Kniaźnin b.r.])

Trawestacja fragmentu Pieśni 31 Katullusa, będącej swobodnym 
nawiązaniem do epody Horacego, znajduje się wśród Wierszy róż-
nych Krasickiego:

Cóż nad spoczynek być może milszego,
Kiedy strudzeni szczyt domku naszego
Obaczym przecie, a kończąc podroże,
Na własne nasze rzucamy się łoże?
O domku wdzięczny! Widok mnie twój krzepi,
Dobrze gdzie indzie, u ciebie najlepiej.

([O quid solutis beatius curis?],  
Wiersze różne, 79, w. 1–6)

Horacjański pre-tekst poezji ziemiańskiej słyszalny jest w wierszu 
Krasickiego Dworak (Wiersze różne, nr 34). Obrazy wiosennych 



49Świat ziemiański w poezji polskiej…

przeobrażeń natury i prac rolnika ukazują wieś budzącą się do życia 
po zimowym zastoju: „Rolnik czuły idzie w pole, / W pole potem 
swym skropione, / Wraca zziajan ku stodole […]” (w. 13–15), by 
zająć się swym dobytkiem. Pojawiają się tu w poetyckiej konden-
sacji najistotniejsze motywy współtworzące obraz działań ziemiań-
skiego gospodarza, zamknięte syntetycznie ujętą pochwałą życia 
wiejskiego. Na końcu jednak głos oddany zostaje tytułowemu dwo-
rakowi, w którym widzieć można alter ego horacjańskiego Alfiusza:

O wsi wdzięczna! w tobie życie,
Tyś rozkoszy prawym źródłem.
O wsi wdzięczna! miłe skrycie,
Czemuż w tobie dni nie wiodłem.
Miast miłośnik, martwy byłem,
W tobiem osiadł i ożyłem.

(w. 43–48)

Dworak jednak – „mądry po szkodzie” (w. 56) – „[s]iedząc w chłod-
niku przy krynicznej wodzie” (w. 52), żegna miasto postrzegane 
jako locus horridus: miejsce oszustwa, straty i zdrady.

W reprezentacjach życia i domu wiejskiego pojawiają się wszak-
że znamienne napięcia i ambiwalencje. Wojciech Mier – wyrazi-
stym, intertekstualnym nawiązaniem do Kochanowskiego słów 
Panny XII – również wskazuje na ciągłość tej tradycji:

O wsi szczęśliwa, o wsi wesoła,
Któż ciebie dosyć wychwalić zdoła?
I przeciw słońcu twe miłe cienie,
I przeciw troskom dają schronienie,

Zbłąkane w żądzach swych serce moje,
Gdzie błąd, gdzie chytrość, gdzie niepokoje,
Szukając długo szczęścia po świecie,
Na twym go łonie znalazło przecie.

Intryg daleki, daleki zbytku,
Daleki próżnej mody przybytku,



50 Teresa Kostkiewiczowa

Ani się pytam o wieści miasta,
Kto tam upada, albo kto wzrasta.

(* * *  O wsi szczęśliwa, o wsi wesoła!, w. 1–12)29

Przekonanie o wartości wsi nie płynie tu jednak z prymarnego 
zakorzenienia w niej – jak w przypadku ziemianina-posiadacza 
roli – ale stanowi wtórny efekt negatywnych przeżyć w innych 
środowiskach.

Waloryzujące wieś przeciwstawienie jej miastu ciągle jest istot-
ne, staje się ono m.in. głównym przedmiotem utworu Mikołaja 
Jaśkiewicza Szczęśliwość życia wiejskiego, w którym nad potępiane 
miasto wyniesiona jest wieś, będąca „ziemskim rajem”: „Przenoszę 
ja wieś w prawdzie nad miejskie mieszkanie”, ponieważ mieszka 
tam „cnota iście szlachecka”, „[n]ie widać zbytku w stole, w me-
blach, garderobie, / Gdyż na wsi nie dla oka, lecz sam żyję sobie” 
[ Jaśkiewicz 1773: 12, 41, 19, 41; zob. Norkowska 2015a]. Jak widać, 
repertuar staropolskich wartości ziemiańskich nadal obowiązuje. 
Wiejski dom coraz częściej bywa jednak ukazywany nie jako stałe 
miejsce życia ziemianina, lecz jako przestrzeń czasowego przeby-
wania („bawienia”), głównie w okresie letnich upałów. Trembecki 
w wierszu Do Wojciecha Miera bawiącego na wsi chwali uroki pobytu 
w „odległych włościach”, co uważa za „lepszy wybór”, uwalniający 
od trosk i umożliwiający życie spokojne i „w myślach swobodne”, 

„[z] niwą, sadami, łąką i borem” (w. 2–5 [Trembecki 1953]); zaleca 
też szacunek dla „wiejskich przybytków” (w. 81):

Zazdrości naszej godne te chwile,
Wieśniaku, który lepszym wyborem
W odległych włościach bawisz się mile
Z niwą, sadami, łąką i borem.
Tam, wolen troski, w myślach swobodny,
Wdzięczniejszą rzeczy oglądasz postać,
Tam łatwo toczy dowcip twój płodny
Rymy w pamięci mające zostać.

(w. 1–8 [Trembecki 1953])

29	 Utwory Miera cytuję za Poezjami zebranymi poety [Mier 1991].



51Świat ziemiański w poezji polskiej…

Mimo to, gdy nadchodzi „roku podlejsza pora”, przyjaciel wzy-
wa adresata do „murów Warszawy” (w. 91 [Trembecki 1953]), choć – 
zgodnie z obyczajem ziemiańskim – powinien on siedzieć z książką 
przy ciepłym kominie. Odpowiadający mu Mier, który przedsta-
wia się jako poeta, a zarazem „[w]ieśniak od miasta daleki,” żyjący 

„w głębi swojej zaciszy” (w. 1, 2), deklaruje rezygnację z zaszczytów, 
jak również z nienawiści i zazdrości, które określają relacje między-
ludzkie „wśrzód zgiełku […] miasta” (Do pana Trębeckiego (sic!), 
w. 52). Jednak wieś nie jest naturalnym środowiskiem twórcy – jej 
wybór wynika z wcześniejszych przykrych doświadczeń w kontak-
tach międzyludzkich. Podobnie dzieje się w Listach o wsi Cypria-
na Godebskiego, który spogląda na wieś z dystansem, pozwalają-
cym dostrzec idylliczne, ale też okrutne jej oblicze, między innymi 
w związku z ciężką pracą chłopów30.

W czasach porozbiorowych wyrazy podziwu i uznania wobec 
siedzib ziemianina pojawiają się w twórczości kilku poetów. I tak 
np. Józef Morelowski akcentuje wiejską rodzimość tych majątków, 
przeciwstawiając je „pysznym grodom” i „cudzym krajom” (Wiej-
skie uciechy, w. 1–2)31. Józef Wybicki układa Modlitwę do domku 
będącą dziękczynieniem, a zarazem osobistą, silnie nacechowa-
ną emocjami pochwałą skromnego, ale własnego, usytuowanego 
na ustroniu siedliska, które zapewnia spokój, wygody, zdrowie 
i stałość umysłu. Kto ma taką siedzibę, „[w]esoły, kontent będzie 
z swego życia” (w. 16)32.

W poezji oświeceniowej dom – choć nie zawsze ukazywany na 
tle wiejskiego pejzażu: pól i pracujących na nich oraczy – nadal jest 
postrzegany jako niezbywalna wartość, zapewniająca jego miesz-
kańcom życie fortunne i spokojne, w którym osiągalne są również 
pozostałe wartości wpisane w etos ziemiański. Inne elementy tego 

30	 Patrycja Bąkowska pisze: „Osoba mówiąca Listów o wsi to zatem przede wszyst-
kim marzący o wiejskiej Arkadii żołnierz, nie zaś zadowolony ze swej kondycji 
szlachcic-ziemianin, udzielający – niczym pan Podstoli – rad ugruntowanych 
własnym doświadczeniem” [Bąkowska 2021: 87].

31	 Cytuję za Wierszami… poety, które zostały wydane i opracowane przez Elżbietę 
Aleksandrowską [Morelowski 1983].

32	 Cytuję za Wierszami i arietkami w opracowaniu Edmunda Rabowicza i Tadeusza 
Swata [Wybicki 1972].



52 Teresa Kostkiewiczowa

etosu – nawet jeśli nie są przywoływane expressis verbis w wierszach 
epoki świateł o domu i jego mieszkańcach – składają się na ideał 
etyczny znajdujący odzwierciedlenie w innych gatunkowo utwo-
rach (satyrach, odach, listach poetyckich). Mierność, prostota, sta-
teczność, spokój, bezpieczeństwo, wolność – to niemal kluczowe 
słowa w poezji XVIII wieku.

2.3.	

Czy obserwowane zmiany w prezentacji wiejskiej przestrzeni rzu-
tują także na sposoby postrzegania czasu w poezji? Czy pory roku 
nadal strukturyzują bieg życia wiejskiego i wyznaczają jego tem-
poralny wymiar? W literaturze europejskiej wiek XVIII przynosi 
istotne przekształcenia w opisywaniu wsi i natury. Nadal pojawia-
ją się poematy ukazujące życie wiejskie przez pryzmat następstwa 
pór roku, lecz zagadnienie to ujmowane jest w sposób odmienny 
niż w staropolskich wierszach ziemiańskich.

W latach 1726–1730 James Thomson tworzy cykl Pory roku, 
w którym zjawiska natury podlegają antropomorfizacji i przedsta-
wione są w subiektywnej perspektywie przeżywającego je osobi-
ście człowieka, niejako bez związku z jego zatrudnieniami czy usy-
tuowaniem w świecie. W 1769 roku ukazują się – długo szlifowane 
przez Jean’a-Francois Saint-Lamberta – Les saisons, których przed-
miotem są przede wszystkim ludzkie reakcje na bliski kontakt z na-
turą. Najsilniejszym echem w poezji europejskiej odbiły się jednak 
poematy Jacques’a Delille’a Les jardins (1782), a późnej L’homme 
des champs (1802)33. W poezji polskiej liczne przekłady ich frag-
mentów zapoznawały twórców z nowymi sposobami pojmowania 
natury. W takim kontekście obraz oracza i pola uprawnego coraz 
częściej ustępował widokom przyrody zamkniętej w przestrzeni 
ogrodu. Ogrody Delille’a spolszczył w sposób swobodny – wier-
szem i prozą – Karpiński. Podobnie jak poeta francuski widzi on 
ogród jako miejsce piękne i radosne. Głównym zmysłem jego 
postrzegania i pomocą w urządzaniu jest wzrok – oko, które od-
krywa piękno, różnorodność i bogactwo natury, generujące jej 

33	 Szerzej o tym pisałam w książce Horyzonty wyobraźni. O języku poezji czasów 
Oświecenia [Kostkiewiczowa 1984b: 42–80].



53Świat ziemiański w poezji polskiej…

emocjonalną waloryzację i poczucie więzi: człowiek i natura jed-
noczą się we wspólnych doznaniach wywoływanych przez jesien-
ne „spustoszenie”:

Umiej więc poznawać się na zażyciu tych różnych zieloności, 
mniej lub więcej świetniejsze, jasne czyli zaciemnione być 
mogą. […] Uważaj je bardziej, kiedy w czasie bladej jesieni 
bliskimi są już uwiędnienia: cóż tam odmian, co wspaniałości 
i blasku? Purpura, pomarańcza, opal i inkarnat bogatymi się 
swoimi farbami popisują!

[…]
I coś myślał samotny, przerwą zamyślenie,
Lecz to nawet ma dla mnie wdzięk i spustoszenie.
Tam, jeżeli z mym tęsknym sercem sam zostanę,
Jeśli gorzkie wspomnienie rozjątrzy mą ranę,
Idę, gdzie tylko smutek wiedzie mnie ponury,
I lubię łączyć żal mój z żałobą natury34.

Tłumacz akceptuje najistotniejsze przesłanie poematu, promując 
ogród angielski, w którym zachowane jest naturalne piękno drzew 
i krzewów, a natura żyje, jest wolna i wchodzi w interakcje z czło-
wiekiem. Delille–Karpiński nadal widzi przy tym ogród powią-
zany z wioską i folwarkiem, urządzonym bez przepychu, ożywio-
nym głosami zwierząt domowych i gwarem ptactwa doglądanego 
przez „opatrzną gospodynię”. Jednak ta więź jest coraz słabiej wi-
doczna – ogród niejako się usamodzielnia, staje się miejscem od-
rębnym, położonym jakby poza horyzontem siedziby wiejskiej. 
W Listach o ogrodach Krasickiego interesuje głównie ich historia, 
choć pojawia się także pochwała pożytków, jakie płyną z płodów 
dostarczanych z ogrodów na stół szlachecki, niewiele mówi się 
jednak o usytuowaniu ogrodu w gospodarstwie ziemiańskim35. 
W sposób osobisty, intymny zwraca się do ogródka Wybicki, 

34	 Cytuję za Dziełami wierszem i prozą. Edycją nową i zupełną… [Karpiński 1826: 
320–321].

35	 Na temat ogrodów w literaturze polskiego wieku świateł pisze obszernie Mar-
cin Cieński w książce pt. Pejzaże oświeconych. Sposoby przedstawiania krajobrazu 
w literaturze polskiej w latach 1770–1830 [Cieński 2000: 138–165].



54 Teresa Kostkiewiczowa

ciesząc się w nim zabawami, które pozwalają zapomnieć o „kło-
potach, intrygach” (Do ogródka z przeproszeniem, w. 15), i ukazując 

„[j]ak człek szczęśliwym być może, gdy zechce, / Mając żoneczkę, 
ogródek i wioskę!” (Do ogródka z podziękowaniem, w. 10–11). War-
to również wspomnieć o autorskim projekcie urządzenia ogrodu 
szlacheckiego i jego estetyki, jakim były Myśli różne o zakładaniu 
ogrodów Izabeli Czartoryskiej.

Częsty w poezji motyw saisons pozostaje ważnym tematem 
utworów ukazujących życie wiejskie, a także podejmujących reflek-
sję nad biegiem czasu. Jednak gospodarska perspektywa widzenia 
pór roku nie znika z wierszy, w których pory (albo części) roku sta-
nowią zasadę kompozycyjną wypowiedzi36. Opisanie czterech czę-
ści roku Elżbiety Drużbackiej już na wstępie wprowadza znane od 
czasów Kochanowskiego – Pieśni „Czego chcesz od nas Panie…” – 
ujęcie zmienności natury jako zamierzonego, uporządkowanego 
dzieła Boskiego. Poetka znacznie jednak rozbudowuje wywód 
o stwórczej wszechmocy Boga i dopełnia całość kontestującymi 
przeciwne opinie wezwaniami do odrzucenia błędnych mniemań:

Powiedzcie czasy, kto wami kieruje?
[…]

Kto wiosnę, lato, jesień, zimę oddał
Pod wasze rządy i poddaństwo poddał?

(w. 85, 89–90)37

W kolejnych częściach poematu pojawiają się upersonifikowane 
pory roku jako realizatorki Bożego planu wobec natury i człowie-
ka. Działają według zamierzeń Stwórcy i niczym żywe, obdarzone 
sprawczością podmioty kierują zachowaniami ludzi. Ale najwięcej 

36	 Tu i dalej – ze względu na obfitość materiału – rezygnuję z omawiania pojedyn-
czych wierszy poświęconych konkretnym porom roku, choć można w nich zna-
leźć obrazy i rozważania korespondujące z omawianymi zagadnieniami, pomi-
jam też tomiki poetyckie luźno związane z zagadnieniami życia ziemiańskiego, 
np. Ignacego Jaksy-Bykowskiego Wieczory wiejskie, Nocy wiejskie.

37	 Tu i dalej cytuję za Wierszami wybranymi Drużbackiej w opracowaniu Krystyny 
Stasiewicz [Drużbacka 2003].



55Świat ziemiański w poezji polskiej…

miejsca poświęca poetka opisowi gospodarskiej aktywności czło-
wieka związanej z poszczególnymi częściami roku, np. jesienią:

Składajcie wozy, zajeżdżajcie w pola,
Gdyście szczęśliwie zakończyli żniwo,

Zabierzcie zboża, niech zostanie rola.
[…]
Na koniec wino z winnic, frukta z sadów,
[…]

Drzewa poznosić, pochować z wazami
Do sklepów, piwnic, do pomarańczarnie,
Niech wszystko spieszy, niech się hurmem garnie.

(w. 397–400, 403, 406–408)

W zdominowanym przez upersonifikowane pory roku obrazie go-
spodarz – tak ważny w staropolskiej poezji ziemiańskiej – przywo-
łany jest tylko w apostrofie czyniącej zeń jedynie element ludzkiej 
wspólnoty, która realizuje zadania, jakie przypadają na każdy czas. 
Wysuwająca się na pierwszy plan natura ukazywana jest w ma-
terialnym kształcie, wzbudza jednak zachwyt zarówno poprzez 
widoczny ład, ujawniający się w naoczności i konkretności, jak 
i walory estetyczne, dostrzegalne choćby w wielości barw czy bo-
gactwie odcieni:

Zielone lasy w cieniach rozmaitych,
Z pięknych kolorów liberyje mają:

[…]
Insze na buku, grabinie i sośnie,
Insze na dębie, który sto lat rośnie.

(w. 145–146, 149–150)

W obrazowaniu piękna natury wstępują jednak również porówna-
nia sprowadzające ją do elementów kultury i wyrobów ludzkich:

Kto w świetną przybrał firmament sukienkę?
Kto w ślicznych cieniach malowaną wstęgę

Kształtnie rozwinął, […]



56 Teresa Kostkiewiczowa

[…]
Któryż monarcha windował armaty

Z kulami, z prochy w obłoki wiszące,
Bomby, kartacze, ogniste granaty,

Z zimnemi grady pioruny gorące?
Któż ten cud świata wystawił kosztownie,
Mieć na powietrzu cekhauze, prochownie?

(w. 12–14, 31–36)

W wieku świateł dominują wszakże ujęcia, w których perspekty-
wa pór roku służy podejmowaniu refleksji nad czasem i skutkami 
jego upływu w życiu ludzkim. Wincenty Ignacy Marewicz podniósł 
tę kwestię w zwięzłym wywodzie, ukazując pory roku jako para-
lelne wobec przemijającego czasu bytowania człowieka na ziemi:

Kwiat wiosennej młodości gdy poczyna spadać,
Letnie męstwo zaczyna ludzkim wiekiem władać.
Po nim jesienna starość, a dalej zimowa
Zgrzybiałość. I to cała jest wieku osnowa.

(O czterech częściach czasu, w. 1–4)38

W rozważanie o naturalnym biegu czasu wpisana jest tu intencja 
moralistyczna, która zaznacza się też u innych poetów. W Czterech 
częściach roku Naruszewicza sugeruje ją apelatywny charakter mo-
nologów („Patrz” – Lato, w. 1 [Naruszewicz 2009: 147]), a także 
motta (antyczne i biblijne) i zamykające wiersze puenty39. W ob-
razowaniu współistnieją natomiast odniesienia do realnej rzeczy-
wistości życia ziemiańskiego oraz odwołania do motywów arkadyj-
skich, choć wybrzmiewa tu również echo wzorców staropolskich 
(Kochanowski) [zob. Norkowska 2015: 131].

Ostatnia strofa Zimy – paradoksalnie – ujawnia zarazem para-
lelność i kontrast rytmu natury i biegu życia ludzkiego:

38	 Cytuję za Zbiorami poetyckimi Marewicza w opracowaniu Anny Petlak [Marewicz 
2018]. Podobne ujęcie spotykamy w Życiu moim Kniaźnina (Erotyki, ks. VIII, 25). 
Motyw pór roku bywa też przywoływany jedynie okazjonalnie, jak w wierszu-

-komplemencie Miera Do K… wystawiającej kolejno cztery pory roku.
39	 Zwraca na nie uwagę Aleksandra Norkowska [2015b: 136, 128].



57Świat ziemiański w poezji polskiej…

Lecz mię to przecie nie tak dolega,
że śliczna pora od nas odbiega –
Nadejdzie znowu, jak miną lody,
czas, co osypie kwiatem ogrody.

Ale na ciebie, nędzny człowiecze,
gdy się starości zima przywlecze,
zetnie krew w żyłach, nabawi śrzonu –
nie spędzisz śniegu z włosów do zgonu.

(w. 85–92 [Naruszewicz 2009: 149])

Podobne ujęcia odnajdziemy w wierszach Józefa Świętorzec-
kiego Cztery części życia ludzkiego, Dyzmy Bończy-Tomaszewskiego 
Cztery pory wieku czy Kazimierza Brodzińskiego Pory roku40. Przy 
zachowaniu podstawowego paralelizmu pojawią się jednak od-
mienne spojrzenia na pory roku. W utworze Wincentego Re-
klewskiego Cztery doby roku opowiadający o przemianach natury 
pasterz jawi się jako zindywidualizowane „ja”, ukazujące doświad-
czanie upływu czasu w konkretnej, geograficznie określonej prze-
strzeni, o lokalnym kolorycie i swoistościach przyrodniczych, ale 
i historii wydarzeniowej: „najezdca” zarządza – ukazaną w ujęciu 
sensualnym i szczegółowym – ziemią widzianą „z wierzchołka 
Krępaku” [Reklewski 1811: 78] i przepasaną wstęgą Dunajca. Po-
wstały w latach 1804–1807 poemat Juliana Ursyna Niemcewicza 
Cztery pory życia człowieka zawiera z kolei całościową wizję kon-
dycji ludzkiej (odwołującą się do niektórych ówczesnych koncep-
cji filozoficznych), podporządkowanej „niezmiennym ustawom 
natury” [Niemcewicz 1973: 376–477], które wyznaczają zarów-
no jednostkowy byt człowieka, jak i funkcjonowanie zbiorowych 
organizmów państwowych (Rzym, podzielona Rzeczpospolita). 
O trwałości kanonicznego motywu pór roku świadczy wreszcie 
magiczny serwis na soplicowskim stole w Panu Tadeuszu.

Pory roku pojawiają się również w nawiązujących do Wergi-
liusza poematach rolniczych z początku XIX wieku. Nie są w nich 

40	 Szerzej o tym pisałam w książce Horyzonty wyobraźni. O języku poezji czasów 
Oświecenia [zob. Kostkiewiczowa 1984b: 88–91].



58 Teresa Kostkiewiczowa

wprawdzie wykorzystywane konsekwentnie jako zasada konstruk-
cyjna, ale porządkują opisy czynności gospodarskich. Zawarte 
w tych utworach rady i wskazówki mają odmienny charakter niż 
chociażby wcześniejsze Reguły powszechniejsze dla gospodarzów 
domu Karpińskiego. Uprawa roli w kraju pozbawionym bytu pań-
stwowego jest nie tylko zwykłą powinnością rolnika, ale też jedy-
ną więzią z utraconą wolnością. W Przemowie do współ-ziomków 
do Rolnictwa… Bończa-Tomaszewski pisze:

W czasach owych, kiedy podobnie do wywróconego przez za-
burzenie całej natury kwitnącego ładu, postać i imię ojczyzny 
naszej zniszczone zostały; cóż miał innego czynić przerażony 
do gruntu serca tym wyrokiem Polak, jak zamknąć się w cieniu 
domowym i przywiązać się jeszcze lepiej do tej ziemi, z którą go 
tyle uczuciów spajało. Na jakikolwiek dar natury z łona tej zie-
mi oczy obrócił, nieszczęście go łączyło z nim ściślejszą przyjaź-
nią. Drzewa, pod którymi w młodzieńskim swym wieku spo-
czywał, łąki, po których w zawody się wyścigał, krzewy, które 
przesadzał, wieśniacy, z którymi rozmawiał, bydlęta, które ho-
dował, odmienionej fortunie, w innym stanie i w wolniejszym, 
spokojniejszym byciu. [(Bończa-Tomaszewski) 1801: b.p.]41

W tej nowej sytuacji ziemianin odczuwa jeszcze silniejszą więź 
z własnym domem i rodzinną ziemią:

Pokłon tobie rolnictwo i zagrodna strzecho!
Wyście teraz Polaków jedyną pociechą,
Wyście nam całą dzisiaj zostali ponętą,
Gdyśmy wszystko stracili z wolnością odjętą.
[…]
A może w tych rozrywkach i w tych zabaw zbiorze
Choć na moment zapomnę o smutnym rozbiorze.

(Pieśń czwarta, w. 2401–2403, 2249–2450 
[Bończa-Tomaszewski 1801])

41	 O poemacie tym – w kontekście staropolskiej poezji ziemiańskiej – pisze Alina 
Witkowska [1973: 78–96].



59Świat ziemiański w poezji polskiej…

Stąd też stanowcze wezwanie do uprawy własnej roli jako jedynego 
możliwego działania świadczącego o stałości, pielęgnacji ziemiań-
skich cnót i wyborów aksjologicznych:

Orzmy, bracia i w zgubie nie przestajmy pracy,
Nie z wyrzekań powinni być znani Polacy,
Lecz z tej męskiej stałości, co w różnych przygodach
Znajdowała się w wielkich upadłych narodach.
Jeszcze ziemia ojczystą być nam nie przestała,
A gdy ją ręka będzie lemieszem krajała,
Znajdzie w niej jeszcze ojców popioły i kości
Te drogie szczątki dawnej chluby i wolności.

(w. 2411–2418 [Bończa-Tomaszewski 1801])

W Rolnictwie bieg spraw politycznych staje się istotnym ele-
mentem wywodu, określającym zarówno postrzeganie pór życia, 
jak i konkretnych czynności rolnika. W narrację o charakterze 
ogólnym wplecione są obszerne przedstawienia osób głęboko 
dotkniętych przez wydarzenia historyczne: w Pieśni drugiej jest to 
opowieść o Karolinie pogrążonej w obłąkaniu po śmierci ukocha-
nego w walce z wrogami ojczyzny (w. 1163–1436), w Pieśni trzeciej – 
opowieść Bazylego, który jako beznogi kaleka wrócił do rodzinnej 
wsi z wojny prowadzonej przez zaborców (w. 1784–2142). W ten 
sposób do świata ziemiańskiego wtargnęła z całą mocą Historia, 
która określa ludzki los i warunki uprawiania roli. Podobne dy-
gresyjne rozważania wplecione są też w wywód poszczególnych 
ksiąg Ziemiaństwa polskiego Koźmiana. W utworze tym silnie wy-
brzmiewa przywiązanie do kraju rodzinnego, a praca na własnej 
roli pozostaje jedyną pociechą i jedynym możliwym rodzajem 
aktywności w zniewolonym kraju: „Kto kocha wieś rodzinną, ten 
kocha Ojczyznę” (Pieśń IV, w. 919 [Koźmian 2000: 263]). Poeta 
nie rezygnuje przy tym z formułowania bardzo konkretnych wska-
zówek dotyczących uprawy roli, m.in. zwraca uwagę na zależność 
sposobu orania od jakości ziemi:

	 […] wiedz, że owoc twoich i trudu, i znoju
Zależy od pierwszego drobnych skib zakroju.



60 Teresa Kostkiewiczowa

Jak przerosłe odłogi dłoń twa w zagon składa,
Niech skiba nie przy skibie, lecz na skibę pada,
[…]
Każdy się grunt o swoje prawa dopomina.
[…]
Gdzie u spodu obfita wilgoć warstwę ziębi,
Tam órz zagon wysoki i rżnij bruzdę z głębi.

(Pieśń II, w. 281–284, 291, 295–286  
[Koźmian 2000: 133, 134])

Uprawiający własną rolę ziemianin Koźmiana promuje te same cno-
ty i wartości, które zostały wyartykułowane w staropolskiej poezji 
ziemiańskiej, szczególnie wolność, mierność i pracę42. W poema-
cie tym pojawia się jednak kwestia dotąd albo w ogóle niedostrze-
gana w poezji ziemiańskiej, albo jedynie czasem wzmiankowana 
(np. u Godebskiego). Pieśń I z Ziemiaństwa polskiego poświęcona 
jest sytuacji chłopów pańszczyźnianych (bądź wydziedziczonych 
z wcześniej uprawianych skrawków pańskiej roli) pracujących na 
cudzej ziemi i zapewniających jej właścicielom dostatek i spokój. 
Powtarzają się gwałtowne diatryby przeciw panom wyzyskującym 
chłopstwo, pozbawionym ludzkich uczuć, sprzeniewierzającym 
się ewangelicznej nauce: „O srodzy prześladowcy bez czucia i du-
szy / Was że jednych głos święty natury nie wzruszy?!” (Pieśń I, 
w. 221–222 [Koźmian 2000: 46]). Drastyczne niekiedy obrazy nę-
dzy i poniewierki ludu rolniczego nie poruszają jednak pańskich 
sumień. Oto pełna współczucia apostrofa do chłopa obciążonego 
pracą ponad siły:

Już od rana do zmierzchu nad zagonem zgięty,
Na cudzym polu ciężki pług ciągniesz z bydlęty,
I kiedy okrąg słońca ogniem rozgorzały
Spragnioną ziemię przejmie wrzącymi upały,
[…]

42	 Szerzej o apoteozie pracy na roli w Ziemiaństwie polskim pisał Ryszard Przybylski 
[1983: 335–348].



61Świat ziemiański w poezji polskiej…

Ty sam w skwarne południe pod groźnemi ciosy
Krzywem sierpem ścinasz nachylone kłosy
I schnący od pragnienia, mdlejący od znoju,
Ust spieczonych ochłodzić nie śmiesz w bliskim zdroju.
(Pieśń I, w. 185–188, 191–194 [Koźmian 2000: 44, 45])

Oprócz historii w idylliczny obraz ziemiańskiego świata wdziera 
się także rzeczywistość społeczno-ekonomiczna, burząc pożądaną 
harmonię i poczucie dobrostanu. Ludzka wrażliwość, która zna-
lazła wyraz w poemacie Koźmiana, była wszakże w tym czasie ra-
czej zjawiskiem jednostkowym. Kwestia wyzyskiwanego ludu nie 
zagroziła atrakcyjności wzorca życia ziemiańskiego w kolejnych 
epokach naszych dziejów.

2.4.	

Czyżbyśmy wrócili do początków?

Nie poczesnym był z kształtu dworzec mego dziadka,
[…]
Dworzec ten stał na wzgórku, skromny i drewniany,
Dach wielki, okna wąskie, zaszłe w ziemię ściany;
[…]
Na przodzie przed wystawką stał kasztan stuletni,
Gdzie się stary jegomość chronił w upał letni,
Stamtąd widział swe łany, lasy, łąki, błonie,
[…]
Wieczorem mu dzwoniące przeciągały trzodki.

(Dworzec mego dziadka43  
[Dzierżykraj-Morawski 1851: 8–9])

Tak w latach 1848–1849 Franciszek Dzierżykraj-Morawski opisywał 
stary dwór rodzinny, zaświadczając o ciągłej aktualności wizerun-
ku ziemiańskiej siedziby ukształtowanego w poezji staropolskiej. 
W jego wnętrzu, „w skromnych komnatach”, przebywała wierna 
żona, a obok dużego stołu, ławy, obrazów rycerskich przodków, 

43	 O tym utworze pisał Koehler [2005: 456–450].



62 Teresa Kostkiewiczowa

kantorka, „[p]iec wielki, piec ogromny stał z przeciwnej strony”: 
„Stykał się z nim rozległy, równie jak on miary, / Komin, krewniak, 
towarzysz i przyjaciel stary” [Dzierżykraj-Morawski 1851: 11, 12, 28]. 
Gospodarz „[w] ten kątek zawsze spraszał w bliskości kominka / 
Do skrytszej pogaduszki i starszego winka”. Życie w dworcu płynie 
zwyczajnie, wśród gościnnych, przyjacielskich rozmów przy kieli-
chu, spotkań z bliższymi i dalszymi sąsiadami, drobnych swarów 
z krewnymi, kierowania sprawami gospodarskimi i rodzinnymi. 
W tę zwyczajność jak grom uderza wieść o drugim rozbiorze, który 
druzgocze naturalny porządek, zmuszając gospodarza do zaanga-
żowania dworu w walkę z zaborcą, a w konsekwencji do uwięzienia, 
choroby i śmierci właściciela oraz całkowitego rozpadu spokojnego, 
spójnego świata. W wiernej pamięci potomnych pozostaje jednak 
dom – znak trwałości ziemiańskiej tradycji. Pod naporem histo-
rii kanon wartości tego świata nie znika – wciąż pozostaje żywym 
składnikiem narodowego dziedzictwa44.

Stary dom na pagórku, drewniany, skromny, nieco pochylo-
ny ze starości, z widokiem na łany i lasy, gospodarz cieszący się 
trzodami, które wracają wieczorem do obór – to obraz utrwalo-
ny w polskim pejzażu i w wyobraźni zbiorowej, fortunne miej-
sce ludzkiej egzystencji, wspartej na uniwersalnych wartościach, 
niezbywalnych w każdym czasie, bez względu na bieg wydarzeń 
i obroty rzeczy.

44	 Podobną opinię sformułowała Alina Witkowska: „Były to właśnie owe cechy 
«niezbywalne» narodowości polskiej, które określały charakter dawnej literatury 
oraz […] stanowiły o swoistości kultury współczesnej. Ustanawiają one zarazem 
niczym nie przerwany rytm ciągłości, nurt tradycji żywej, która jak świeża krew 
popłynąć powinna z żyłach przerodzonego narodu” [Witkowska 1973: 94].



63Świat ziemiański w poezji polskiej…

Bibliografia

Źródła

Aleksandrowska Elżbieta, oprac. (1980), Wiersze Józefa Koblańskiego 
i Stanisława Szczęsnego Potockiego – zapomnianych poetów Oświecenia, 
Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

[Bończa-Tomaszewski Dyzma] (1801), Rolnictwo, poema oryginalne 
w czterech pieśniach, Drukarnia Antoniego Gröbla pozostałey 
Wdowy i Sukcesorów, Lwów.

Drużbacka Elżbieta (2003), Wiersze wybrane, wstęp i opracowanie 
Krystyna Stasiewicz, Neriton, Warszawa.

Dzierżykraj-Morawski Feliks (1851), Dworzec mego dziadka, A. Sułkowski, 
Leszno. 

Graciotti Sante (1991), Stare i nowe w „Panu Podstolim” Krasickiego, 
w: tenże, Od Renesansu do Oświecenia, t. 2, PIW, Warszawa.

Haur Jakub Kazimierz (1679), Ziemiańska generalna oekonomika…, typis 
Vniversitatis, Cracoviae [Kraków], https://tinyurl.com/4ukut9yf 
[dostęp: 15.11. 2025].

Jaśkiewicz Mikołaj (1773), Szczęśliwość życia wiejskiego wierszem 
ojczystym opisana, Drukarnia Prymasowska, Łowicz.

Karpiński Franciszek (1826), Dzieła Franciszka Karpińskiego wierszem 
i prozą. Nowe i zupełne wydanie, t. 3, Wilhelm Bogumił Korn, 
Wrocław.

Karpiński Franciszek (2005), Wiersze zebrane, cz. 1, wyd. Tomasz 
Chachulski, IBL PAN, Warszawa.

Kniaźnin Franciszek Dionizy (b.r.), Poezye Franciszka Dyonizego 
Kniaźnina ręką własną pisane, t. 2, rkp., Biblioteka Książąt 
Czartoryskich, sygn. 2223 II.

Kot Stanisław (1937), Urok wsi i życia ziemiańskiego w poezji staropolskiej, 
Dom Książki Polskiej, Warszawa.

Koźmian Kajetan (2000), Ziemiaństwo polskie. Rękopiśmienna  
wersja poematu w pięciu pieśniach, tekst odnalazł, opracował, 
uwagami wstępnymi oraz komentarzem historycznoliterackim 
opatrzył Piotr Żbikowski, skolacjonowanie tekstu, objaśnienia 
rzeczowe i historyczne Marek Nalepa, Collegium Columbinum, 
Kraków.

Krasicki Ignacy (2019), Dzieła zebrane, t. 2: Zbiory wierszy, oprac. Teresa 
Kostkiewiczowa, Wydawnictwo Naukowe UAM, Poznań.

Kunicki Wacław (1615), Obraz szlachcica polskiego, Drukarnia 
Dziedziców Jakuba Sybeneychera, Kraków, https://tinyurl.com 
/48vesvrj [dostęp: 15.11.2025].

https://tinyurl.com/4ukut9yf
https://tinyurl.com/48vesvrj
https://tinyurl.com/48vesvrj


64 Teresa Kostkiewiczowa

Marewicz Wincenty Ignacy (2018), Zbiory poetyckie, opracowała 
i wstępem poprzedziła Anna Petlak, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Łódzkiego, Łódź.

Miaskowski Kasper (1995), Zbiór rytmów, wyd. Alina Nowicka-Jeżowa, 
Wydawnictwo IBL, Warszawa.

Mickiewicz Adam (1969), Dzieła wszystkie, t. 4: Pan Tadeusz, oprac. 
Konrad Górski, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Mier Wojciech (1991), Poezje zebrane Wojciecha Miera, zebrał i oprac. 
Edmund Rabowicz, uzupełniła i przygotowała do druku Elżbieta 
Aleksandrowska, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Morelowski Józef (1983), Wiersze…, wyd. i wstęp oprac. Elżbieta 
Aleksandrowska, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Naruszewicz Adam (2005), Poezje zebrane, t. 1, wyd. Barbara Wolska, IBL, 
Warszawa.

Naruszewicz Adam (2009), Poezje zebrane, t. 2, wyd. Barbara Wolska, IBL, 
Warszawa.

Naruszewicz Adam (2012), Poezje zebrane, t. 3, wyd. Barbara Wolska, IBL, 
Warszawa.

Niemcewicz Julian Ursyn (1973), Cztery pory życia człowieka. Poemat 
dydaktyczny, oprac. i do druku przygotowała z rękopisu Maria 
Brzezina, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Reklewski Wincenty (1811), Pienia wiejskie, Drukarnia Gröblowska, 
Kraków.

SPZ – Staropolska poezja ziemiańska. Antologia (1988), oprac. Janusz 
Stanisław Gruchała, Stanisław Grzeszczuk, PIW, Warszawa.

	¶ Domaniewski Józef, Byt ziemiański i dworski
	¶ Domaniewski Józef, Byt ziemiański i miejscki
	¶ Gawiński Jan, Żywot ziemiański i dworski
	¶ Haur Jakub Kazimierz, Białogłowskiego gospodarstwa powinności 

rytmami […] opisanie
	¶ Jeżowski Władysław Stanisław, Ekonomia albo Porządek zabaw 

ziemiańskich
	¶ Klonowic Sebastian, Flis…
	¶ Klonowic Sebastian, Zwycięstwo bogów, w którym jest zawarte 

prawdziwego bohatera wychowanie
	¶ Kochanowski Jan, Elegia XV (* * *  Uprawiam łan ojczysty. Żegnaj 

złudny dworze…)
	¶ Kochanowski Jan, Na dom w Czarnolesie
	¶ Kochanowski Jan, Pieśni V. (* * *  Kto ma swego chleba…)
	¶ Kochanowski Jan, Pieśń świętojańska o sobótce, Panna XII
	¶ Kochowski Wespazjan, Dworskiej fortuny z domowym 

paradiastole…



65Świat ziemiański w poezji polskiej…

	¶ Kochowski Wespazjan, Rozjezne pożegnanie z ojczystym Gajem…
	¶ Libicki Jan, Żywot ziemiański
	¶ Lubieniecki Mikołaj, Kondycja szlachecka
	¶ Miński Stanisław, Żywot ziemiański
	¶ Morsztyn Hieronim, Szlachecka kondycja
	¶ Morsztyn Hieronim, Światowa rozkosz
	¶ Morsztyn Hieronim, Ziemianin
	¶ Morsztyn Jan Andrzej, Votum z Seneki
	¶ Morsztyn Jan Andrzej, Wiejski żywot
	¶ Morsztyn Zbigniew, Kolęda
	¶ Morsztyn Zbigniew, Votum
	¶ Na wioskę
	¶ Naborowski Daniel, Pieśń ad imitationem Horacyjuszowskiej ody 

Beatus ille qui procul negotiis
	¶ Opaliński Łukasz, Coś nowego
	¶ Otwinowski Erazm, Opisanie pobożnej i statecznej żony i dobrej 

gospodyniej
	¶ Pieśń
	¶ Potocki Wacław, Belweder
	¶ Potocki Wacław, Pieśń abo tren XXXVIII. Od wiosny
	¶ Potocki Wacław, Pieśń albo Tren XL. Od jesieni
	¶ Potocki Wacław, Pieśń albo Tren XLI. Od zimy
	¶ Potocki Wacław, Pieśń VI. Żywot ziemiański spokojny i szczęśliwy
	¶ Rej Mikołaj, Wizerunk własny żywota człowieka poczciwego
	¶ Rej Mikołaj, Żywot człowieka poczciwego
	¶ Słupski Stanisław, Zabawy orackie
	¶ * * *  Spokojny kąt komu Bóg dał…
	¶ Zbylitowski Andrzej, Wieśniak
	¶ Zbylitowski Andrzej, Żywot szlachcica we wsi

Teofila Glińska (1785), Szczorse, „Magazyn Warszawski”, t. 1.
Trembecki Stanisław (1953), Pisma wszystkie, t. 1, wyd. i wstęp Jan Kott, 

PIW, Warszawa.
Wybicki Józef (1972), Wiersze i arietki, oprac. Edmund Rabowicz, 

Tadeusz Swat, Wydawnictwo Morskie, Gdańsk.

Literatura

Bąkowska Patrycja (2021), Przestrzeń rustykalna w „Listach o wsi” 
Cypriana Godebskiego, „Napis”, ser. 27, https://doi.org/10.18318/
napis.2021.1.6.

Chachulski Tomasz (2015), Portrety osób, wizerunki miejsc: „Do 
Stanisława Pióry, starosty rumszyckigo, na ozdobne mieszkanie 

https://doi.org/10.18318/napis.2021.1.6
https://doi.org/10.18318/napis.2021.1.6


66 Teresa Kostkiewiczowa

w Pióromoncie”, w: Czytanie Naruszewicza, red. Barbara Wolska, 
Teresa Kostkiewiczowa, Bożena Mazurkowa, IBL PAN, Warszawa.

Cieński Marcin (2000), Pejzaże oświeconych. Sposoby przedstawiania 
krajobrazu w literaturze polskiej w latach 1770–1830, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław.

Cieński Marcin (2017), Parkowa ekfraza (?), w: Czytanie Karpińskiego, 
red. Bożena Mazurkowa, Tomasz Chachulski, t. 2, Wydawnictwo IBL 
PAN, Warszawa.

Gruchała Janusz Stanisław, Grzeszczuk Stanisław, oprac. (1988), 
Staropolska poezja ziemiańska. Antologia, PIW, Warszawa.

Karpiński Adam (1983), Staropolska poezja ideałów ziemiańskich, Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Koehler Krzysztof (2005), Domek szlachecki w literaturze polskiej epoki 
klasycznej, Collegium Columbinum, Kraków.

Kostkiewiczowa Teresa (1984a), Cztery pory roku, w: tejże, Horyzonty 
wyobraźni. O języku czasów Oświecenia, PWN, Warszawa.

Kostkiewiczowa Teresa (1984b), Horyzonty wyobraźni. O języku czasów 
Oświecenia, PWN, Warszawa.

Kostkiewiczowa Teresa (2000), Myśl moralna Seneki w poezji polskiej 
XVIII wieku, „Pamiętnik Literacki”, z. 1.

Kostkiewiczowa Teresa (2002), Polski wiek świateł. Obszary swoistości, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław.

Kostkiewiczowa Teresa (2006), Poematy o Puławach na przełomie XVIII 
i XIX wieku, w: Tradycja i sztuka. Materiały z sesji zorganizowanej 
z okazji 100-lecia nadania Puławom praw miejskich, Puławy 
23 września 2006 roku, red. Urszula Ślusarczyk, Piotr Majewski, 
Towarzystwo Przyjaciół Puław, Puławy.

Kot Stanisław (1937), Urok wsi i życia ziemiańskiego w poezji staropolskiej, 
Dom Książki Polskiej, Warszawa.

Kotarski Edmund (1978), U progu marynistyki polskiej. XVI–XVII wiek, 
Wydawnictwo Morskie, Gdańsk.

Krzewińska Anna (1968), Pieśń ziemiańska, antyturecka i refleksyjna. 
Studia nad wybranymi gatunkami staropolskiej liryki XVI i XVII wieku, 
Towarzystwo Naukowe w Toruniu, Toruń.

Lovejoy Arthur O. (1999), Wielki łańcuch bytu. Studium z dziejów idei, 
przeł. Artur Przybysławski, „KR”, Warszawa.

Norkowska Aleksandra (2015a), Obraz miasta i wsi w „Szczęśliwości 
życia wiejskiego” Mikołaja Jaśkiewicza, w: Światy oświeconych 
i romantycznych. Doświadczenia, uczucia, wyobraźnia, red. Bożena 
Mazurkowa, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice.



67Świat ziemiański w poezji polskiej…

Norkowska Aleksandra (2015b), Obrazy i dźwięki piórem utrwalone: 
„Cztery części roku”, w: Czytanie Naruszewicza, red. Barbara Wolska, 
Teresa Kostkiewiczowa, Bożena Mazurkowa, IBL PAN, Warszawa.

Nowicka-Jeżowa Alina (2001), „Inwentarz podgórskich majętności”, czyli 
wiersze Wacława Potockiego o kondycji ziemiańskiej, „Roczniki 
Humanistyczne”, t. 49, z. 1.

Piwińska Marta (1990), Staropolska „nauka budownicza” w „Panu 
Tadeuszu”, „Rocznik Towarzystwa Literackiego im. Adama 
Mickiewicza”, t. 25.

Przybylski Ryszard (1983), Klasycyzm czyli Prawdziwy koniec Królestwa 
Polskiego, PIW, Warszawa.

Urbański Piotr, red. (1999), Wątki neostoickie w literaturze polskiego 
renesansu i baroku. Materiały z sesji „Neostoicyzm w literaturze 
i kulturze staropolskiej”, Szczecin, 20–22 października 1997 roku, 
Uniwersytet Szczeciński, Szczecin.

Windakiewicz Stanisław (1938), Poezja ziemiańska, Gebethner i Wolff, 
Kraków.

Witkowska Alina (1973), Sławianie, my lubim sielanki…, PIW, Warszawa.

Teresa Kostkiewiczowa
The World of the Landed Gentry in Polish Poetry: From the 
Renaissance to the Mid-19th Century. Continuities and Changes
The poetry of the Polish landed gentry drew on the ancient models of 
Horace and Virgil: on their images of the farmer-ploughman, the fami-
ly, and the cyclical rhythms of nature. It also established an ethos of work, 
moderation, self-sufficiency, and freedom. In the 18th century, the perspec-
tive shifted: the home ceased to be a fixed living space, becoming more of 
a space of otium, a refuge from the court and the city while remaining a sym-
bol of security and moral order. Individual images of gardens, seasons, and 
stages of human life began to appear in poetic works. After the partitions, 
the motif of farm work took on a patriotic dimension in which cultivating 
the land signified fidelity to tradition and freedom. The home of the land-
ed gentry became etched in the Polish imagination as a space of harmony 
and enduring values, independent of time and history.

Keywords:	 landed gentry poetry; work ethic; noble house; motif of na-
ture; ancient tradition; national identity; literary landscape.



68 Teresa Kostkiewiczowa

Teresa Kostkiewiczowa – emerytowany profesor Instytutu Badań Literac-
kich Polskiej Akademii Nauk i Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyń-
skiego. Jej zainteresowania naukowe obejmują przede wszystkim kulturę 
i piśmiennictwo epoki oświecenia, również w ujęciu komparatystycznym, 
a także problemy teorii literatury ze szczególnym uwzględnieniem genolo-
gii oraz wybrane zjawiska poezji współczesnej. Autorka kilkunastu książek, 
redaktor naukowy tomów zbiorowych, licznych artykułów oraz dwu edy-
cji źródłowych z dziedziny estetyki i teorii literackich oświecenia, a także 
edycji krytycznej Zbiory wierszy Ignacego Krasickiego (Utwory zebrane, 
t. 2, Poznań 2019).



Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.3

Michał Bajer
Uniwersytet Szczeciński
ORCID: 0000-0002-2880-8189

Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim 
oświecenia: edytorzy wobec problemu  
starzenia się tekstów

Translatorska tradycja staropolszczyzny zaistniała na nowo już 
w najwcześniejszych fazach oświeceniowego życia literackiego [ Ja-
błonowski 1751: b.p. (48, 66 i in.); Załuski 1752: 2, 4, 9, 11 i in.; Wa-
lecki 1979: 37–44 i in.] i zachowała eksponowaną pozycję w dysku-
sjach literackich aż do roku 1830. Uznać można, że w oczach pisarzy 
XVIII-wiecznych dorobek wybranych tłumaczy renesansu i baroku 
stapiał się w jedno z oryginalną twórczością tych epok, tworząc 
nierozerwalny konglomerat idei oraz stylów. W konsekwencji wy-
bitne przekłady z XVI i XVII stulecia znalazły się w centrum „pod-
sumowania i reinterpretacji” doświadczenia czasów staropolskich, 
przy równoczesnej korekcie „rodzimego wektora rozwojowego” 
[Parkitny 2018: 71]. Nowe edycje tłumaczeń Jana [Kochanowski 
1767; Walecki 1979: 34, 55–56], Andrzeja [Kochanowski, Otwinow-
ski, Nagurczewski i in. 1754: 1–371] i Piotra Kochanowskich [Ko-
chanowski, Tasso 1772; Kochanowski, Ariosto 1799; Kochanowski, 
Tasso 1819; Kochanowski, Tasso 1820; Kochanowski, Tasso 1826] 
oraz Jana Andrzeja i Stanisława Morsztynów [Morsztyn i in. 1752], 
a także tomy zbiorowe [Horacyusza pieśni wszytkie… 1773; Anakre-
ont poeta grecki 1774]1, podobnie jak liczne omówienia twórczości 

1	 O innych reedycjach poetów staropolskich wspominam w toku wywodu.

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.3
https://orcid.org/0000-0002-2880-8189


70 Michał Bajer

dawnych poetów translatorów, przypominały o istnieniu ważnych 
precedensów, legitymujących aspiracje polskich pisarzy wieku 
XVIII do podejmowania kulturowego dialogu z Europą. Równo-
cześnie recepcja dawnych przekładów odzwierciedlała przemiany 
koncepcji literatury zachodzące w środowisku pisarzy, tłumaczy, 
krytyków i wydawców. Celem artykułu jest opisanie wybranych 
aspektów tego procesu. Ograniczę się przy tym do omówienia dys-
kusji wokół staropolskich przekładów dzieł włączanych w oświe-
ceniu w krąg epiki. Najistotniejszą rolę odgrywał tu epos, zwany 
też „wierszem bohatyrskim” [Maciejewski 1977: 126; Żbikowski 
1999: 214; Dąbrowski 2015], reprezentowany przez Homera, Wer
giliusza, Tassa i Ariosta (choć np. Franciszek Ksawery Dmochow-
ski zestawia z Iliadą fragmenty Przemian Owidiusza – ten utwór 
również uwzględnię w swoim artykule [Dmochowski, Homer 
1801: 247]). Tylko wyjątkowo, na zasadzie szerszej kontekstuali-
zacji, wspomnę o poezji lirycznej.

Zarysowanej tu propozycji nie można uznać za próbę wypeł-
nienia białej plamy: od ponad stulecia dzieje Jerozolimy wyzwolonej 
Torquata Tassa i Orlanda szalonego Ludovica Ariosta w przekła-
dzie Piotra Kochanowskiego stanowią główny przedmiot uwagi 
polskiej komparatystyki literackiej, a późniejsza recepcja poema-
tu nieraz omówiona została przez największego znawcę tego za-
gadnienia – Romana Pollaka [1935, 1951, 1973: 170–236; zob. też 
Nowicka-Jeżowa 2023]. Wątek ten rozwijali inni badacze z cza-
sów II wojny światowej, a także powojenni [Krzyżanowski 1966; 
Pietraszko 1966: 241–245; Ziętarska 1969: 231, 292–293; Graciotti 
1970; Weintraub 1970] i nowsi [Timofiejew 1998; Rejman 2005: 98; 
Krzywy 2009: 123; Pietrzak-Thébault 2014; Dąbrowski 2015: 18–19, 
347; Mazurkowa 2016]. W odniesieniu do szerszego zespołu teks-
tów i autorów staropolskich punktem wyjścia refleksji porównaw-
czej są syntezy z minionego pięćdziesięciolecia poświęcone życiu 
wydawniczemu [Rudnicka 1964; Wichary 1977] i przekładowi lite-
rackiemu [Kostkiewiczowa 2012].

Jak widać, badacz oświeceniowej recepcji staropolskich prze-
kładów dysponuje onieśmielającą wręcz bibliografią. W tej sytuacji 
impulsem do podjęcia omawianego zagadnienia stała się dla mnie 
lektura książki Tomasza Chachulskiego: Edytorstwo jako historia 



71Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

literatury [Chachulski 2019]. Jakkolwiek zawarta tam koncepcja 
szerokiego spojrzenia na proces wydawania tekstów artystycz-
nych odnosi się zwłaszcza do czasów współczesnych, przekona-
nie o mnogości intelektualnych rozgałęzień refleksji towarzyszącej 
działalności edytorskiej przenieść można również do rozważań nad 
oświeceniem. Wytyczyło to plan badań, których wstępne wyniki 
są tu prezentowane. Idąc tropem tej inspiracji, proponuję konse-
kwentne omówienie kolejnych edycji staropolskich przekładów 
(wraz z szerszą niż dotąd interpretacją perytekstów, a także rela-
cji między nimi), przy czym w centrum stawiam zagadnienie po-
głębiającej się świadomości czasowego i kulturowego dystansu 
dzielącego współczesność edytorów od horyzontu staropolskich 
tłumaczy. W toku przedstawionych tu analiz wydania renesan-
sowych i barokowych przekładów epiki w XVIII i XIX wieku po-
strzegane będą jako elementy życia literackiego. Stanowi to próbę 
pokazania ich jako trwałych śladów wielowymiarowych procesów 
historycznoliterackich oraz ogniska refleksji nad aktualnością 
i (zaznaczającą się z roku na rok dobitniej) dezaktualizacją języko-
wych i artystycznych modeli reprezentowanych przez staropolskie 
teksty2.

2	 Terminu „oświecenie” używam w artykule w sensie odnoszącym się do ogól-
nie przyjętej periodyzacji epok kultury europejskiej [Lipoński 2025]. Oznaczać 
on będzie okres, którego początek sytuuje się w literaturze polskiej w latach 
40. XVIII wieku, a koniec ok. roku 1830 [Cieński 1992: 22–27]. Choć nie zamie-
rzam odnosić się systematycznie do wszystkich składników definicji oświecenia 
jako formacji kulturowej (przeciwstawianej pod pewnymi względami kulturze 
baroku i romantyzmowi), sądzę, że również takie rozumienie omawianego poję-
cia uwzględnić można w opisie postaci i środowisk stanowiących przedmiot 
dalszych analiz. Wydawcy staropolskich przekładów epiki w latach 1740–1830 
albo należeli do ścisłego grona propagatorów idei oświecenia w kulturze polskiej 
( Jacek Idzi Przybylski, Jan Maj), albo przedłużali wcześniejsze dokonania krę-
gów związanych z tą formacją (m.in. Johann Gottlieb Korn [zob. Wądołkowska 
1972a: 443] jako kontynuator działalności Johanna Jakoba Korna [zob. Wądoł-
kowska 1972b: 442] czy Józef Zawadzki, absolwent szkół pijarskich, związany 
z Adamem Kazimierzem Czartoryskim i Uniwersytetem Wileńskim pod rzą-
dami Jana Śniadeckiego [zob. Poklewska 1972: 1010]).



72 Michał Bajer

1.	 XVIII wiek

Pochodzące z drugiej połowy XVIII wieku edycje barokowych prze-
kładów epiki podzielić można na trzy grupy. Do pierwszej z nich 
należą wznowienia, odtwarzające bardziej czy mniej wiernie kształt 
przekazów źródłowych. Przykładem jest tom „Psyche” z Lucyjana, 
Apulejusza, Marina, „Cyd albo Roderyk”, komedyja hiszpańska, „Hip-
polit”, jedna z tragedyj Seneki, „Andromacha”, tragedyja z francuskiego 
przetłumaczona wydany przez supraskich bazylianów bez nowego 
opracowania edytorskiego [Morsztyn i in. 1752]. W podobny spo-
sób potraktowano Gofreda albo Jeruzalem wyzwoloną Kochanow-
skiego – dzieło opublikowano w roku 1772 na podstawie drugiego 
wydania XVII-wiecznego poematu, na co wskazują m.in. peryteksty 
identyczne z tymi obecnymi w książce z 1651 roku [Kochanowski, 
Tasso 1772: b.p. (9–17)]. Jak dowiodły badania Pollaka, wydawcy 
XVIII-wieczni wprowadzili do tekstu nieznaczne zmiany, ingeru-
jąc np. w pary rymowe [Pollak 1973: 231], przy czym korekt tych 
nie zasygnalizowano czytelnikowi w formie żadnego komentarza 
edytorskiego3. Ślady subiektywnych decyzji wydawcy spowija więc 
całkowite milczenie, a dawny tekst nie zostaje obudowany choćby 
szczątkowym wstępem. Nikt nie rekomenduje go czytelnikowi ani 
w żaden inny sposób nie wprowadza w obieg współczesnego życia 
literackiego, nikt nie wyjaśnienia też motywów reedycji. Zamiast 
tego dzieło dawnej kultury objawia się czytelnikom in crudo – jako 
fakt literacki w wymiarze socjologicznym [Lalewicz 1985: 91–94]4, 
niewymagający żadnego uzasadnienia. Warunkiem takiego stanu 
rzeczy jest pozorna przeźroczystość osoby edytora. Choć Gofredzie 
ślady XVIII-wiecznej ręki uobecniają się bardzo wymiernie w se-
rii korekt, to należy zauważyć, że są to jednak tzw. ciche poprawki 

3	 Przykładem takiego komentarza są adnotacje na stronach tytułowych XVIII-
-wiecznych reedycji Historii rzymskich. Pierwsza z nich brzmi: „[…] teraz 
z poprawą lepszą, ku wiadomości ludzkiej wydane”. Kolejne, począwszy od roku 
1726, przybierają taki kształt: „[…] teraz z poprawą lepszą, polerowniejszymi 
i wyborniejszymi słowy ku dobru pospolitemu w druku powtórzone i wydane”. 
W końcu, od roku 1752, ostatnie trzy słowa zastąpione zostają formułą „[…] 
potwierdzone i wydane” [Rudnicka 1964: 145–147].

4	 „Fakt literacki to, mówiąc najogólniej, zetknięcie tekstu z odbiorcą […]”. Dalej 
Lalewicz pisze, że to „relacja między pewnym tekstem a pewną zbiorowością 
czytelników – pewną publicznością” [Lalewicz 1985: 91].



73Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

(silent corrections). Przyjęcie takiej procedury pozwalało zaistnieć 
edytorowi w sposób możliwie dyskretny, bez ściągania na siebie 
uwagi czytelników.

Drugi typ edycji reprezentuje wznowienie Eneidy w XVI-
-wiecznym tłumaczeniu Andrzeja Kochanowskiego oraz Georgik 
w XVII-wiecznym przekładzie Waleriana Otwinowskiego wyda-
nych w jednym tomie (wraz z translacją Bukolik autorstwa poety 
osiemnastowiecznego, Ignacego Nagurczewskiego) przez Józefa 
Epifaniego Minasowicza w roku 1754 pod zbiorczym tytułem Pu-
bliusza Wirgiliusza Marona Księgi wszystkie. Edycja opatrzona jest 
Przedmową Edytora rozpoczynającą się zwrotem do Zoila, po któ-
rym pojawia się następująca deklaracja:

Już tedy o pochwałę własnych moich lukubracyi ani dbam, ani 
się jej wcale spodziewam; aleć przecię, że Wirgiliusza polskie-
go pierwszy raz zupełnego na świat polski wydaję […], pew-
nie bym się spodziewać [!] jakiejkolwiek od polskiej młodzi, 
jako za modelusz poezyi nastarszy, wdzięczności […]. [Ko-
chanowski, Otwinowski, Nagurczewski i in. 1754: b.p. [(13)].

Dalej Minasowicz omawia pochodzenie poszczególnych translacji:

Tysiączny Polak nie wiedział, że mamy Wirgiliusza po polsku. 
De Thesauro meo (z bibliotheki) profero vetera Aeneida i Georgi-
ca, zaś quo ad nova, uprosiłem W. JM. X. Ignacego Nagurczew-
skiego Soc. Jesu, że dawniej spisane niby aurum auro addendo 
swoje udzielił Bucolica. [Kochanowski, Otwinowski, Nagur-
czewski i in. 1754: b.p. (14)]

Dopiero w ostatniej części przedmowy edytor wyróżnia przekłady 
stare (vetera) i nowe (quo ad nova). Choć nazwiska nieżyjących 
tłumaczy nie padają we wstępie (aczkolwiek widnieją na stronie 
tytułowej publikacji), zdanie o powszechnym braku świadomo-
ści istnienia polskiego przekładu dzieł Wergiliusza dowodzi nie-
zbicie, iż staropolska tradycja translatorska postrzegana jest przez 
Minasowicza jako wartość kulturowa istotna dla współczesności. 
Wskazuje na to również motto – pierwsze zdanie De coniuratione 



74 Michał Bajer

Catilinae Salustiusza: „Omnes homines, qui sese student praestare 
ceteris animalibus, summa ope niti decet, ne vitam silentio tran-
seant veluti pecora, quae natura prona atque ventri oboedientia 
finxit”5. Tekst ten odnosi się do związku między utrwalaniem osią-
gnięć pisarskich a kumulacją kapitału kulturowego ludzkości. Trzy 
pochodzące z różnych stuleci przekłady polskie spojone więc zo-
stały łacińskim cytatem symbolizującym kulturotwórcze aspiracje 
oświeceniowego edytorstwa.

Tym samym w pracy wydawniczej Minasowicza (a także 
współczesnego mu Franciszka Bohomolca i nieco starszego Józe-
fa Andrzeja Załuskiego) jednoznaczny wyraz zyskuje przekonanie, 
że przygotowywanie edycji dzieł dawnych jest formą włączania się 
w doniosły proces związany z kultywowaniem pamięci o istotnych 
osiągnięciach kultury [zob. Chachulski 2019: 227–228]. Od tego 
momentu edytorzy dawnych przekładów wchodzą też w rolę, któ-
rą – z poszanowaniem proporcji – porównać można do tej odgry-
wanej przez gospodarza audycji radiowej poświęconej bardzo sta-
rym nagraniom. Ich wystąpienia stanowią pomost między głosem 
dawnego tłumacza a nową rzeczywistością, w której aktualizuje się 
jego dzieło. Wpływa to na funkcjonowanie edycji jako socjologicz-
nego faktu literackiego, gdyż po obudowaniu stosownym komen-
tarzem niesie ona inne znaczenie niż prosty przedruk stanowiący 
wyłącznie powtórzenie dawnej publikacji.

Mimo szacunku do przeszłości na planie bardziej szczegóło-
wego omówienia wydawanych tekstów Przedmowa Minasowicza 
dowodzi zarazem ahistorycznego podejścia do dawnego przekła-
du. Rozróżnienie między vetus i novum nie prowadzi bowiem do 
żadnej wyrażonej wprost refleksji nad miejscem ponad stuletnich 
tłumaczeń w kulturze połowy XVIII wieku. Translatorskie dzieła 
Kochanowskiego i Otwinowskiego postrzegane są jako literatura 
wciąż aktualna językowo i estetycznie. W zamyśle edytora pre-
zentowana czytelnikom książka („Wergiliusz polski, pierwszy raz 

5	 „Każdy człowiek, dążący do wybicia się ponad poziom wszystkich innych istot 
żywych, powinien starać się usilnie o to, żeby nie przejść przez życie w zapomnie-
niu, jak bydlęta, które przyroda stworzyła pochylonymi ku ziemi i zaspokajają-
cymi jedynie potrzeby brzucha” [Salustiusz 2006].



75Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

zupełny na świat polski wydany”, „modelusz poezyji nastarszy”) 
zapewniać ma kontakt z twórczością rzymskiego pisarza za po-
średnictwem swego rodzaju „polszczyzny absolutnej”, trwającej 
w wiecznej synchronii.

Wypracowanie trzeciego typu edycji dawnych przekładów 
epiki było procesem długofalowym, którego nie da się wyizolować 
z zespołu oświeceniowych praktyk wydawniczych dotyczących 
translacji w ogóle. Na gruncie liryki ten model opisu przekładów 
staropolskich zaproponował Franciszek Karpiński w przedmowie 
do edycji Psalmów:

Minęło lat dwieście, jak ojciec poetów polskich, Jan Kocha-
nowski, Psałterz Dawida na polskie wiersze przełożył. Wielki 
ten mąż tam, gdzie sobie przypomniał, czym był, w tłuma-
czeniu swoim nieporównany jest […]. Reszta zaś, gdzie ten 
skądinąd nieśmiertelny człowiek, albo pracy sobie zadawać nie 
chciał, albo przydłuższemi w poezji lirycznej (jaka jest Psal-
mów) nie tak dobrze brzmiącemi wierszami rzecz swoją rozwle-
kał, albo też w wielu miejscach odstąpił od myśli tekstu […]. 
[Karpiński 1786: 20–21]

Zawarta w tym fragmencie ocena opiera się na zastosowaniu kil-
ku dość różnorodnych kryteriów i z pewnością nie sprowadza się 
wyłącznie do kwestii jednostkowego smaku. Kluczową rolę odgry-
wa tu podporządkowanie krytyki przekładu nadrzędnemu celowi, 
jakim było dostarczenie wyboru pieśni o wartości użytkowej. Dą-
żąc do stworzenia tłumaczeń o określonych cechach estetycznych, 
Karpiński przewidział dla swojej pracy zastosowanie praktyczne:

Przeto zdało by się, chcąc połączyć nabożeństwa nasze z po-
żytkiem, ażeby młodzież krajowa, miasto niektórych marnie 
poskładanych pieśni naszych, na codziennych nabożeństwach 
wybrane psalmy Dawidowe śpiewała […]. Za nadto hojną pra-
cy mojej miałbym nadgrodę, żeby te ustawicznie modlące się 
ofiary, Bogu przy klasztorach panny poświęcone, nie w języku 
łacińskim, którego nie rozumieją, psalmy Dawida w godzinach 
swoich odmawiały. [Karpiński 1786: b.p. (16–17)]



76 Michał Bajer

Podstawą jest zatem polszczyzna akceptowana przez uczestników 
współczesnych Karpińskiemu praktyk religijnych. Językowe na-
wyki „młodzieży” i „Bogu […] panien poświęconych” wytyczają 
ramy „wierności” i „zrozumiałości” poszukiwanych przez XVIII-

-wiecznego translatora („[…] starałem się, ażeby to tłumaczenie 
moje było jak najwierniejsze i łatwo zrozumiane” [Karpiński 1786: 
b.p. (16)]). To one uzasadniają również wdrożenie wobec Psałterza 
Dawidów trzystopniowej procedury działań adaptacyjnych: oma-
wiając swój warsztat pracy z tekstem staropolskim, Karpiński wy-
mienia translacje Kochanowskiego „chyba tylko w słowach kilku 
przemienione”, te „po większej części poprawione i odmienione” 
oraz takie, które należało przetłumaczyć zupełnie od nowa [Kar-
piński 1786: b.p. (20–21)]).

Przyjęcie przez XVIII-wiecznego poetę współczesnego punktu 
odniesienia prowadzi do historycznego poparcia tezy o estetycz-
nej nieaktualności znacznej części translatorskiego opus magnum 
Kochanowskiego. Wspomniane już „odstąpienia” mistrza czarno-
leskiego od „myśli tekstu” zyskują uzasadnienia w niedostatkach 
renesansowych wydań krytycznych („[…] nie miał w tamtym cza-
sie tak dokładnego oświecenia, jak teraz z tylu edycyi późniejszych 
Psałterza Dawidowego być mogło” [Karpiński 1786: b.p. (21)]) oraz 
w hellenizującej manierze poetyckiej, właściwej dla całej generacji 
XVI-wiecznych humanistów europejskich („[…] na koniec słońcu 
dając konie, i tym podobne wyrazy z poezyi greckiej do hebrajskiej 
nienależycie przenosząc” [Karpiński 1786: b.p. (21)]).

Wyodrębnienie elementów aktualnych i przebrzmiałych po-
wraca u kresu XVIII wieku w rozważaniach Jacka Idziego Przy-
bylskiego nad przekładem Orlanda pióra Piotra Kochanowskie-
go zamieszczonych jako wstęp do edycji utworu w krakowskiej 
oficynie Jana Antoniego Maja w roku 1799. Przybylski już osiem 
lat wcześniej ogłosił u Maja swój przekład Raju utraconego Johna 
Miltona [Bieńkowski 1975: 271], co zaowocowało bliższą współ-
pracą. W roku 1794 wydawca zlecił badaczowi redakcję „Monito-
ra Różnych Ciekawości” [Dutkowa 1986: 100]. Przedsięwzięcie 
związane z publikacją poematu Ariosta uznać zatem można za 
kontynuację wspólnych wysiłków na rzecz wzbogacenia literatury  
polskiej.



77Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Przygotowując barokową translację do druku na podstawie 
rękopisu z Biblioteki Jagiellońskiej oraz odpisu udostępnionego 
przez Tadeusza Czackiego, a także opatrując ją wstępem [Pollak 
1951: 489], krakowski uczony podkreślił podwójną nieprzystawal-
ność dawnego utworu do horyzontu oczekiwań współczesnych 
odbiorców literatury. Po pierwsze, przekład Kochanowskiego re-
prezentuje miniony stan języka i estetyki literackiej:

Przystoi każdemu rodzajowi starożytności mieć szczerby i ska-
zy, tych czas nie naprawia, a rozsądna potomność szanować je 
zwykła. Wielka jest różnica między wiekiem osiemnastym […] 
a wiekiem szesnastym, i w smaku, i w języku Polaków. Co było 
na ów czas wdziękiem, dziś może się zdawać niedorzecznością. 
[Kochanowski, Ariosto 1799: b.p. (7)]

Po drugie, mamy do czynienia z dziełem niedokończonym:

Przyłożono wszelkiego starania, ażeby ta praca sławnego poety 
wieku Zygmuntów nie tylko w całkowitości swojej […], ale 
też i z ortografią starożytną, ile oko korektora dostrzec mogło, 
a nawet z nieforemnościami i opuszczeniami, które by był tłu-
macz zapewne w dalszym czasie ogładził i nagrodził, gdyby 
mu były wyroki dłużej żyć pozwoliły, jako dzieło pośmiertne, 
bez żadnej poprawy lub przyprawki wiernie na widok wyszło. 
[Kochanowski, Ariosto 1799: b.p. (7)]

Silne zaakcentowanie opinii o dezaktualizacji językowej i este-
tycznej translacji zostaje natychmiast obudowane refleksją dowo-
dzącą muzealnego, bez mała, podejścia do zabytków historii lite- 
ratury:

Ułamek ten pracy Piotra Kochanowskiego, jakikolwiek on jest, 
pomimo chropowatości i nowe uszy rażących wad znacznych, 
które niemi nie były wtedy, gdy poezja polska była jeszcze 
w kolebce, jest zawsze zabytkiem starożytności polskiej, co do 
języka i poezyi szacownym, co do prostoty i naturalności, któ-
re są istotnemi w każdym kunszcie wdziękami, z wielu stron 



78 Michał Bajer

prawdziwie pięknym i dziś do naśladowania trudnym. [Ko-
chanowski, Ariosto 1799: b.p. (8)]

Jak widzimy, respektując w miarę możliwości („ile oko korekto-
ra dostrzec mogło”) kształt przekazu oryginalnego, Przybylski 
odrzuca metodę cichych poprawek stosowaną w edycji Gofreda 
z 1772 roku. Decyzja ta zyskuje szczegółowe uzasadnienie:

Kto by się z teraz żyjących odważył poprawiać lub dopełniać 
przekładanie Piotra Kochanowskiego, nie mógłby być ani 
szczęśliwym dosyć w naśladowaniu naturalnej prostoty, która 
wiek ów zalecała, ani dosyć cierpliwym w zostawieniu za pięk-
ność współczesnym piękności odległych naddziadów, a rzadko 
kto znalazłby się, co by język owego wieku bez poszlakowania 
afektacyji potrafił, a zatem raczej by przelał Ariosta i według 
swego wieku przestroił, i odarłby z niego poważny, choć sta-
roświecki kontusz, jakim go Piotr Kochanowski odział. [Ko-
chanowski, Ariosto 1799: b.p. (7–8)].

Rzekome poprawki stanowiłyby de facto nowy przekład oryginału.
Przybylski widzi nieaktualność dawnego przekładu równie wy-

raźnie jak Karpiński krytykujący domniemane defekty Psałterza 
Dawidów, wyciąga jednak z tej obserwacji zupełnie inne wnioski 
praktyczne. Wiązać to należy z ewolucją myślenia o historii, ale też 
z odmiennym przeznaczeniem obu edycji. O ile Karpiński pragnął 
stworzyć publikację o walorach użytkowych, popularnych, o tyle 
dla Przybylskiego edycja Orlanda stanowiła zaproszenie do wni-
kliwych studiów, dzięki którym dzieło mogłoby zaistnieć w obie-
gu naukowym6. Zarazem twierdzeniu o nieaktualności pewnych 
elementów przekładu towarzyszy u Przybylskiego podkreślenie 
cechy dzieła, która wciąż pozostaje czytelna dla oświeceniowej pu-
bliczności: „naturalnej prostoty”. W ujęciu krakowskiego erudyty 
translacja Orlanda jest zarówno zabytkiem dawnej polszczyzny 

6	 „Drukarnia […] podchlebia sobie, że […] życzeniom publiczności rzetelnie 
dogadza, gdy w udzieleniu tego dzieła od wielu uczonych żądanego z największą 
skrupulatnością postępuje” [Kochanowski, Ariosto 1799: b.p. (7)].



79Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

literackiej – a więc przedmiotem badań filologicznych – jak i ży-
wym tekstem literackim, apelującym do emocji i smaku czytelnika.

Podobną optykę przyjął Dmochowski w wydanym dwa lata 
później wyborze fragmentów dawnych przekładów Iliady. Czyta-
my tam następującą, pozbawioną górnolotnych pochwał opinię 
o translacji III księgi poematu pióra Jana Kochanowskiego: „W tej 
księdze […] są niektóre miejsca dość dobrze wydane. Kładziemy 
tu szacowny ten zabytek pracy Jana Kochanowskiego” [Dmochow-
ski, Homer 1801: 65]. W tym ujęciu edycja jest zarazem muzealną 
gablotą, chroniącą historyczny relikt dawnej kultury, jak i okazją 
do kontaktu z pięknem zawsze aktualnym.

2.	 XIX wiek

Wzrost prestiżu badań literackich, rozwój czasopiśmiennictwa, bi-
bliotek i szkolnictwa oraz krystalizowanie się metodologii historii 
literatury w czasach postanisławowskich – to czynniki, które wy-
warły wpływ na sposoby opisu dawnego przekładu. Zwłaszcza na 
początku omawianego okresu pojawiały się jeszcze, rzecz jasna, 
wypowiedzi o dość prostej strukturze, zawierające jednowymia-
rową pochwałę (jak słynne zdanie Krasickiego o umieszczeniu 
Piotra Kochanowskiego w „liczbie najcelniejszych rymotwórców 
polskich”7 [Timofiejew 1998: 150]) lub naganę określonych prze-
kładów (jak w przypadku oceny Gofreda przez Adama Kazimierza 
Czartoryskiego [Pollak 1973: 206]). Coraz częściej jednak spoty-
kamy się z opiniami o złożonej strukturze, obudowanymi wypo-
wiedziami o charakterze teoretycznym. W większości przypadków 
stwierdzić przy tym można kontynuację wzorca opisu zapropo-
nowanego wcześniej przez Karpińskiego i Przybylskiego, a pole-
gającego na oszacowaniu aktualności estetycznej przekładu wo-
bec horyzontu oczekiwań współczesnych krytykowi odbiorców 

7	 O wysokiej ocenie dzieła Piotra Kochanowskiego przez Krasickiego świadczy – 
wspomniany przez Romana Krzywego – wpływ barokowej translacji na literacki 
kształt Wojny chocimskiej. Jej autor zespolił „podstawowe tworzywo [narracyjne] 
z uzupełnieniami fikcjonalnymi rodem z Gofreda” [Krzywy 2009: 123]. W tym 
samym miejscu Krzywy podkreśla też, dokonany przez Krasickiego, wybór oktawy 
jako strofy epickiej o staropolskiej tradycji.



80 Michał Bajer

literatury. W tabeli zamieszczonej na s. 81–84 prezentuję kilka zna-
miennych przykładów wypowiedzi z lat 1800–1830 poświęconych 
staropolskim przekładom epiki. W dwóch kolumnach zestawiam 
sądy o pozytywnej i negatywnej wymowie.

Na podstawie tego zestawienia można prześledzić przyrost 
opinii o wydźwięku negatywnym, umotywowanych względami 
historycznymi (odróżnia to późniejszą krytykę od wypowiedzi 
Czartoryskiego, posługującego się kategoriami anachronicznymi). 
W uwagach niektórych krytyków, np. Brodzińskiego, wyczuwa się 
ponadto zmianę tonu w stosunku do cytowanej wcześniej przed-
mowy do Orlanda. W tekście z 1799 roku idea edycji jako działal-
ności quasi-muzealniczej wyrażana była z niekłamanym entuzja-
zmem badacza przeszłości rozumiejącego potrzebę zabezpieczenia, 
utrwalenia jej dorobku. Z kolei warszawscy literaci ery przedlisto-
padowej, mówiąc o zabytkowym statusie barokowych translacji, 
zachowują daleko posuniętą rezerwę. Widać, że znacznie bardziej 
interesuje ich świat literatury wpływającej bezpośrednio na emocje 
i myśli współczesnych im odbiorców. W tym świecie staropolskie 
przekłady zajmują miejsce dość dyskusyjne8.

Przytoczone uwagi krytyków literatury stanowią tło dla przed-
sięwzięć edytorskich. Sytuację wydawniczą staropolskich przekła-
dów epiki na postanisławowskim rynku książki zilustrować można 
sądami dwóch szczególnie zasłużonych polonistów. Pisząc o prze-
łomie XVIII i XIX wieku, Roman Pollak wyraził zdumienie faktem, 

„że ani razu w tymże czasie nie pojawia się w druku Gofred, wydany 
ostatnio w r. 1772” [Pollak 1951: 489]. W odniesieniu do lat 1819–1826 
Julian Krzyżanowski mógł już jednak stwierdzić, „[ż]e Gofred abo 
Jeruzalem wyzwolona w okresie romantyzmu nie stracił dawnej po-
czytności – widać to już z danych bibliograficznych” [Krzyżanow-
ski 1966: 365]. Pisząc o „danych bibliograficznych”, badacz odsyłał 
do trzech edycji dzieła Kochanowskiego (opisanych komplekso-
wo przez Pollaka [Pollak 1973: 231–234]): połockiej [Kochanowski, 
Tasso 1819], wrocławskiej [Kochanowski, Tasso 1820] i wileńskiej 

8	 Podobnie jak w epoce poprzedniej [Graciotti 1970] miarą dezaktualizacji daw-
nych translacji jest częstotliwość podejmowania na nowo wysiłku spolszczenia 
dzieł Ariosta i Tassa [Stankiewicz-Kopeć 2021: 89, 127].



81Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Ta
be

la
.	

Pr
zy

kł
ad

ow
e w

yp
ow

ie
dz

i z
 la

t 1
80

0–
18

30
 p

oś
w

ię
co

ne
 st

ar
op

ol
sk

im
 p

rz
ek

ła
do

m
 ep

ik
i

A
ut

or
, t

yt
uł

, d
at

a 
pi

er
w

-
sz

ej
 e

dy
cj

i t
ek

st
u

Są
dy

 o
 w

ym
ow

ie
 p

oz
yt

yw
ne

j
Są

dy
 o

 w
ym

ow
ie

 n
eg

at
yw

ne
j

A
.K

. C
za

rt
or

ys
ki

, M
yś

li 
 

o p
ism

ac
h 

po
lsk

ich
 (1

80
1)

„J
er

oz
ol

im
a 

w
yz

wo
lo

na
 P

io
tra

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

, p
ię

k-
no

śc
ią

 św
ie

tn
a w

 n
ie

kt
ór

yc
h 

m
ie

jsc
ac

h 
[…

]”
 [C

za
r-

to
ry

sk
i 1

80
1: 

20
9]

O
 Je

ro
zo

lim
ie…

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

: „
[…

] o
sz

pe
co

na
 

w
 w

ię
ks

ze
j c

zę
śc

i d
zi

eł
a p

od
ło

śc
ią

 zł
eg

o 
sm

ak
u 

i n
ie

-
db

al
st

w
em

” [
C

za
rt

or
ys

ki
 18

01
: 2

09
]

I. 
K

ra
sic

ki
, O

 ry
m

ot
wó

r-
stw

ie 
i r

ym
ot

wó
rc

ac
h 

 
(w

yd
. p

oś
m

ie
rt

ne
: 1

80
3*

)

„D
zi

eł
o 

je
go

, J
er

oz
ol

im
a,

 z 
To

rw
at

a T
as

sa
 p

rz
eł

oż
on

e, 
sp

ra
w

ie
dl

iw
ie

 g
o 

um
ie

sz
cz

a w
 li

cz
bi

e n
aj

ce
ln

ie
jsz

yc
h 

ry
m

ot
w

ór
có

w
 p

ol
sk

ic
h”

 [K
ra

sic
ki

 20
17

: 2
12

]
—

K
. C

hr
om

iń
sk

i, 
O

 li
te

ra
tu

-
rz

e p
ol

sk
iej

 (1
80

6)
O

 P
rz

em
ia

na
ch

 O
w

id
iu

sz
a w

 p
rz

ek
ła

dz
ie

 Ja
ku

ba
 Ż

e-
br

ow
sk

ie
go

: „
Ża

dn
e w

 ję
zy

ku
 n

as
zy

m
 ta

k 
w

ie
rn

e, 
a p

rz
ec

ie
ż m

oc
ne

 i 
w

yr
az

ów
 tr

af
ny

ch
 p

eł
ne

, c
zy

ta
ć 

się
 n

ie
 d

aj
e, 

ja
k 

to
 p

rz
eł

oż
en

ie
, w

 k
tó

ry
m

 p
ra

co
w

ni
k 

le
dw

ie
 n

ie
 za

w
zi

ął
 si

ę p
ok

az
ać

, ż
e i

 k
ró

tk
oś

ci
ą i

 m
oc

ą 
Po

la
k 

m
oż

e w
yd

oł
ać

 za
ch

w
al

on
em

u 
R

zy
m

ia
ni

no
w

i. 
R

za
dk

ie
 d

la
 sw

ej
 za

le
ty

 d
zi

eł
o,

 sz
cz

ęś
liw

yc
h 

dl
a P

ol
a-

kó
w

 cz
as

ów
, a

 st
ąd

 d
ro

go
 si

ę o
pł

ac
aj

ąc
e”

 [C
hr

om
iń

sk
i 

18
06

: 1
60

]

—



82 Michał Bajer

L.
 O

siń
sk

i, 
O

 ży
ciu

 i 
pi

-
sm

ac
h 

F.
 D

m
oc

ho
ws

ki
e-

go
 (1

80
9)

„J
er

oz
ol

im
a 

w
yz

wo
lo

na
 m

a m
ie

jsc
a w

yb
or

ne
, w

ys
ta

w
ia

 
na

m
 w

 św
ie

tn
ej

 p
os

ta
ci

 w
ie

k 
w

 k
tó

ry
m

 p
rz

ek
ła

da
ną

 
by

ła”
 [O

siń
sk

i 1
80

9b
: 2

0–
21

]

O
 E

ne
id

zi
e w

 p
rz

ek
ła

dz
ie

 A
nd

rz
ej

a K
oc

ha
no

w
sk

ie
-

go
: „

En
ejd

a 
W

irg
ili

us
za

 n
ie

 je
st

 n
ią

 w
 tł

óm
ac

ze
ni

u 
K

oc
ha

no
w

sk
ie

go
 […

]”.
 O

 Je
ro

zo
lim

ie…
 w

 p
rz

e-
kł

ad
zi

e K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

: „
[…

] j
ak

że
 w

ie
le

 w
 n

ie
j 

dz
isi

aj
 ch

ci
el

ib
yś

m
y 

m
ie

ć p
op

ra
w

io
né

m
?”

 [O
siń

sk
i 

18
09

b:
 20

–2
1]

E.
 S

ło
w

ac
ki

 (p
rz

ed
 18

14
), 

O
 p

oe
zj

i
„P

io
tr

 K
oc

ha
no

w
sk

i, 
kt

ór
y 

Je
ro

zo
lim

ę w
yz

wo
lo

ną
 T

as
sa

 
tłu

m
ac

zy
ł, 

pr
ze

ni
ós

ł s
zc

zę
śli

w
ie

 te
n 

ro
dz

aj
 w

ie
rs

za
 d

o 
ję

zy
ka

 p
ol

sk
ie

go
, i

 w
 K

ra
sic

ki
m

 n
aw

et
 zn

al
az

ł z
ac

ne
go

 
na

śla
do

w
cę

” [
Sł

ow
ac

ki
 18

26
: 1

09
]

—

F.
 B

en
tk

ow
sk

i, 
H

ist
or

ia
 

lit
er

at
ur

y p
ol

sk
iej

 (1
81

4)
„G

ot
fre

d 
al

bo
 Je

ro
zo

lim
a 

wy
zw

ol
on

a 
(w

yb
or

ny
m

 w
ie

r-
sz

em
 w

 st
ro

fa
ch

 o
śm

io
ry

m
ow

yc
h,

 ta
k 

ja
k 

i o
ry

gi
na

ł)
 

pr
ze

ło
ży

ł P
io

tr 
K

oc
ha

no
w

sk
i” 

[B
en

tk
ow

sk
i 1

81
4:

 50
2]

—

B.
 K

ic
iń

sk
i, 

O
 tł

um
ac

za
ch

 
O

wi
di

us
za

 (1
82

5)
O

 p
rz

ek
ła

dz
ie

 P
rz

em
ia

n 
O

w
id

iu
sz

a p
rz

ez
 Ż

eb
ro

w
-

sk
ie

go
: „

[…
] c

o 
do

 zw
ię

zł
oś

ci
 i 

w
ie

rn
oś

ci
 w

zo
re

m
O

 p
rz

ek
ła

dz
ie

 P
rz

em
ia

n 
O

w
id

iu
sz

a p
rz

ez
 Ż

eb
ro

w
-

sk
ie

go
: „

[…
] j

uż
 b

lis
ko

 d
w

ie
śc

ie
 la

t m
in

ęł
o 

od

Ta
be

la
.	

Pr
zy

kł
ad

ow
e w

yp
ow

ie
dz

i z
 la

t 1
80

0–
18

30
…

 –
 cd

.

A
ut

or
, t

yt
uł

, d
at

a 
 

pi
er

w
sz

ej
 e

dy
cj

i t
ek

st
u

Są
dy

 o
 w

ym
ow

ie
 p

oz
yt

yw
ne

j
Są

dy
 o

 w
ym

ow
ie

 n
eg

at
yw

ne
j



83Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

by
ć m

oż
e;

 to
k 

w
ie

rs
za

 je
st

 m
ęs

ki
, j

ęd
rn

y, 
m

iły
, i

 sł
ów

 
pr

óż
ny

ch
 m

ał
o.

 […
] N

ie
 m

oż
na

 ty
ch

 sa
m

yc
h 

po
-

ch
w

ał
 d

ać
 p

óź
ni

ej
sz

em
u 

pr
ze

kł
ad

ow
i W

al
er

ia
na

 
O

tw
in

ow
sk

ie
go

” [
K

ic
iń

sk
i 1

82
5:

 X
XI

V]

w
yj

śc
ia

 n
a w

id
ok

 p
ub

lic
zn

y 
te

go
 p

rz
ek

ła
du

, [
…

] 
po

lsz
cz

yz
na

 ju
ż j

es
t p

rz
es

ta
rz

ał
a [

…
]”.

 O
 p

rz
ek

ła
-

dz
ie

 P
rz

em
ia

n 
O

w
id

iu
sz

a p
rz

ez
 O

tw
in

ow
sk

ie
go

: 
„R

oz
w

le
kł

y, 
os

ch
ły,

 zi
m

ny
, j

ed
en

 w
ie

rs
z O

w
id

iu
-

sz
a z

aw
sz

e p
ra

w
ie

 w
e d

w
óc

h 
w

ie
rs

za
ch

, a
 cz

as
em

 
i t

rz
ec

h 
od

da
je

. B
ud

ow
a w

ie
rs

za
 sł

ab
a,

 n
ik

cz
em

na
, 

sło
w

em
 je

st
 rz

ec
z n

ie
po

ję
ta

, i
ż w

kr
ót

ce
 p

o 
pr

ze
kł

a-
dz

ie
 Ż

eb
ro

w
sk

ie
go

 ta
k 

nę
dz

ne
 tł

um
ac

ze
ni

e d
ru

ko
-

w
an

e b
yć

 m
og

ło
” [

K
ic

iń
sk

i 1
82

5:
 X

XI
V]

L.
 B

or
ow

sk
i, 

U
w

ag
i 

O
 w

pł
yw

ie 
ob

cy
ch

 w
zo

-
ró

w…
 (1

82
6)

„[
…

] t
łu

m
ac

ze
ni

e J
er

oz
ol

im
y T

as
sa

, n
aj

le
ps

za
 m

ię
dz

y 
da

w
ny

m
i u

 n
as

 te
go

 ro
dz

aj
u 

pr
ac

am
i [

…
]”

  
[B

or
ow

sk
i 1

97
2:

 9
5]

O
 p

rz
ek

ła
da

ch
 st

ar
op

ol
sk

ic
h 

og
ól

ni
e:

 „W
yz

na
ć 

w
sz

ak
że

 n
al

eż
y, 

że
 n

aj
w

ię
ks

za
 cz

ęś
ć t

yc
h 

pr
ze

kł
a-

dó
w,

 d
zi

sia
j s

ię
 u

tr
zy

m
ać

 n
ie

 m
oż

e i
 w

ię
ce

j n
al

eż
y d

o 
og

ól
ne

j h
ist

or
ii 

lit
er

at
ur

y j
ak

 d
o 

św
ie

tn
yc

h 
pa

m
ią

te
k 

na
ro

do
w

eg
o 

sm
ak

u.
 S

am
o 

na
w

et
 tł

um
ac

ze
ni

e J
er

oz
o-

lim
y T

as
sa

 […
] n

os
i n

ie
za

pr
ze

cz
on

ą c
ec

hę
 p

ie
rw

sz
e-

go
 w

ie
ku

 n
as

ze
j l

ite
ra

tu
ry

” [
Bo

ro
w

sk
i 1

97
2:

 9
5]

A
. F

el
iń

sk
i, 

O
 w

ier
sz

ow
a-

ni
u 

(1
82

7)
O

 p
rz

ek
ła

dz
ie

 Je
ro

zo
lim

y…
 K

oc
ha

no
w

sk
ie

go
: „

 […
] 

lic
zn

e [
…

] i
 w

ys
ok

ie
 p

ię
kn

oś
ci

 d
ow

od
zą

, ż
e P

io
tr

 
K

oc
ha

no
w

sk
i s

am
 b

ył
 p

oe
tą

, i
 w

ie
lk

im
 p

oe
tą

” [
Fe

liń
-

sk
i 1

84
0:

 20
9]

O
 p

rz
ek

ła
dz

ie
 Je

ro
zo

lim
y…

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

: „
Le

cz
 

bł
ęd

y 
w

 tł
um

ac
ze

ni
u 

K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

 są
 p

o 
w

ię
k-

sz
ej

 cz
ęś

ci
 b

łę
da

m
i T

as
sa

 al
bo

 b
łę

da
m

i w
ie

ku
 […

]”
 

[F
el

iń
sk

i 1
84

0:
 20

9]



84 Michał Bajer

J. 
K

or
ze

ni
ow

sk
i, 

K
ur

s  
po

ez
yi

 (1
82

9)
„T

as
sa

 Je
ro

zo
lim

ę p
rz

eł
oż

ył
 P

io
tr 

K
oc

ha
no

w
sk

i. P
ra

ca
 

ta
, k

tó
ra

 sp
ra

w
ie

dl
iw

ie
 tł

um
ac

za
 w

 rz
ęd

zi
e c

el
ni

ej
sz

yc
h  

po
et

ów
 p

ol
sk

ic
h 

um
ie

sz
cz

a”
 [K

or
ze

ni
ow

sk
i 1

82
9:

 19
8]

Pr
ac

a P
io

tra
 K

oc
ha

no
w

sk
ie

go
 n

ad
 Je

ro
zo

lim
ą…

 
Ta

ss
a:

 „[
…

] n
ie

 je
st

 w
sz

ak
że

 ta
ką

, a
by

 n
a n

ie
j p

rz
e-

st
ać

” [
K

or
ze

ni
ow

sk
i 1

82
9:

 19
8]

L.
 O

siń
sk

i, 
W

yk
ła

d 
lit

e-
ra

tu
ry

 p
or

ów
na

wc
ze

j 
(1

81
8–

18
30

)

O
 p

rz
ek

ła
dz

ie
 Je

ro
zo

lim
y…

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

: „
M

im
o 

te
go

 w
ie

le
 m

ie
jsc

 p
ię

kn
ie

 o
dd

an
yc

h 
do

w
od

zą
 o

 w
y-

so
ki

m
 ta

le
nc

ie
 P

io
tra

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

 i 
dz

ie
łu

 je
go

 
tr

w
ał

ą w
ar

to
ść

 n
ad

aj
ą”

 [O
siń

sk
i 1

86
1: 

17
9–

18
0]

„M
am

y p
rz

ek
ła

d 
Jer

oz
ol

im
y w

yz
wo

lo
ne

j, w
yk

on
an

y 
pr

ze
z P

io
tra

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

 w
 p

ię
kn

ej
 ep

oc
e w

ie
-

ku
 Z

yg
m

un
tó

w.
 Ję

zy
k 

na
sz

 b
ył

 je
sz

cz
e b

lis
ki

m
 b

ar
dz

o 
sw

oj
ej

 p
ie

rw
ot

ne
j p

ro
sto

ty
, a

 w
ło

sk
i p

rz
ec

iw
ni

e, 
ju

ż 
w

yr
ob

io
ny

 zu
pe

łn
ie

 […
]. 

N
ie

ró
w

ną
 p

rz
et

o 
br

on
ią

 
w

al
cz

ył
 z 

Ta
ss

em
 n

as
z t

łu
m

ac
z s

ta
ro

ży
tn

y, 
i t

o 
je

st
 

gł
ów

ną
 p

rz
yc

zy
ną

 n
ie

do
kł

ad
no

śc
i j

eg
o 

pr
ac

y”
 [O

siń
-

sk
i 1

86
1: 

17
9–

18
0]

K
. B

ro
dz

iń
sk

i, 
Li

te
ra

tu
ra

 
po

lsk
a 

(1
82

2–
18

30
)

O
 p

rz
ek

ła
dz

ie
 Je

ro
zo

lim
y…

 p
rz

ez
 K

oc
ha

no
w

sk
ie

go
: 

„T
łu

m
ac

ze
ni

e a
lb

ow
ie

m
 P

io
tra

 K
oc

ha
no

w
sk

ie
go

 lu
bo

 
za

sz
cz

yc
a n

ar
ód

, k
tó

ry
 za

 ży
ci

a T
as

sa
 u

m
ia

ł s
m

ak
ow

ać
 

w
 ty

m
 p

oe
m

ac
ie

 i 
ob

ją
ć w

 sw
oi

m
 ję

zy
ku

 w
dz

ię
ki

 w
ło

-
sk

ie
go

 śp
ie

w
ak

a”
 [B

ro
dz

iń
sk

i 1
87

3:
 12

1]

O
 tł

um
ac

ze
ni

u 
Je

ro
zo

lim
y…

 p
rz

ez
 K

oc
ha

no
w

sk
ie

-
go

: „
[…

] d
zi

ś, 
ty

lk
o 

ja
ko

 st
ar

oż
yt

ny
 za

by
te

k 
sz

an
o-

w
an

e b
yć

 w
in

no
” [

Br
od

zi
ńs

ki
 18

73
: 1

21
]

*	
O

 h
ist

or
ii 

te
ks

tu
 p

isa
ła

 E
w

a Z
ie

la
sk

ow
sk

a [
20

14
: 3

5–
40

].

Ta
be

la
.	

Pr
zy

kł
ad

ow
e w

yp
ow

ie
dz

i z
 la

t 1
80

0–
18

30
…

 –
 cd

.

A
ut

or
, t

yt
uł

, d
at

a 
 

pi
er

w
sz

ej
 e

dy
cj

i t
ek

st
u

Są
dy

 o
 w

ym
ow

ie
 p

oz
yt

yw
ne

j
Są

dy
 o

 w
ym

ow
ie

 n
eg

at
yw

ne
j



85Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

[Kochanowski, Tasso 1826]. Wszystkie opatrzone zostały perytek-
stami uzupełniającymi wyłaniający się z wypowiedzi krytyków ob-
raz późnooświeceniowej recepcji staropolskich przekładów.

Zjawiskiem szczególnie interesującym jest status historycznej 
analizy przekładu. W odróżnieniu od cytowanych sądów krytyków 
twórcy dwóch pierwszych XIX-wiecznych edycji Gofreda zupełnie 
pomijają rozważania nad ewentualną dezaktualizacją językowego 
czy estetycznego wzorca reprezentowanego przez Piotra Kocha-
nowskiego. Przeciwnie – w wydaniu połockim barokowa translacja 
przedstawiana jest jako wzorzec polszczyzny możliwej do aktuali-
zacji w ramach nawyków językowych ludzi XIX wieku:

A przecie z onegoby nam źrzódła złotego a nie z zmąconych 
strużków jakich czerpać należało, gdziebyśmy chcieli smak 
dobry w naukach przywrócić i ojczystą prawdziwą onych zło-
tych wskrzesić Polaków mowę […]. On [Piotr Kochanowski] 
jeden czystością mowy, mocą wyrazów, stylu przyjemnością, 
gładkością rymów wszystkich innych tłumaczów za sobą da-
leko zostawił. [Kochanowski, Tasso 1819: b.p. (Przedmowa)]

Tłem tych uwag jest troska o zachowanie dziedzictwa w warunkach 
rusyfikacji czy germanizacji wynikających z utraty państwowości 
polskiej. Równocześnie – co pokazały szczegółowe ustalenia Pol-
laka, gdyż zabieg ten nie został ujawniony we wstępie – jezuiccy 
edytorzy poddali tekst cenzurze obyczajowej, usuwając fragmenty 
o charakterze erotycznym [Pollak 1935: 439]. Przyjęcie metody ci-
chych poprawek świadczy o pominięciu tradycji krytycznej i edy-
torskiej zapoczątkowanej wydaniem Orlanda przez Przybylskiego 
w roku 1799. Jest to nawet krok wstecz wobec edycji Kochanow-
skiego w oficynie Bohomolca, który już w tytule zapowiadał ocen-
zurowanie spuścizny renesansowego twórcy [zob. Kochanowski 
1767]. Nie znaczy to jednak, że edytorzy zrezygnowali z ukazania 
dzieła w kontekście historycznych przemian języka i estetyki lite-
rackiej. Rolę tę odgrywają bardzo liczne noty objaśniające wyra-
żenia archaiczne bądź podające kontekstowe znaczenia terminów 
metaforycznych. Objaśniane terminy sygnalizowane są astery-
skiem. Na przykład w zdaniu: „Jam jest Klorynda, wzwód** mi 



86 Michał Bajer

zaraz spuszczaj” słowo „wzwód” opatrzone zostało notą: „** most 
wiszący u bramy” [Kochanowski, Tasso 1819: 178]. Również obec-
ność nowej przedmowy odróżnia połocką inicjatywę wydawniczą 
od reedycji z roku 1772. Wszystko to pozwala sytuować omawianą 
publikację na styku różnych modeli edytorstwa.

Równie złożony stosunek wobec osiągnięć oświeceniowej kry-
tyki literackiej wykazuje wstęp do wrocławskiej edycji poematu 
z roku 1820. Autor tego dzieła, Paweł Czajkowski (zm. 1839), to poeta 
od roku 1815 związany ze Szkołą Główną w Krakowie. Podobnie jak 
wcześniej w przypadku Przybylskiego rola Czajkowskiego we współ-
pracy z wydawcą ewoluuje – od tłumacza epiki (Raju utraconego Eva-
riste’a Parny’ego wydanego u Korna w 1809 roku) do autora opra-
cowania przekładu Piotra Kochanowskiego [Podhorecki 1938: 160]. 
W swoim komentarzu Czajkowski dba o przestrzeganie standardów 
naukowych, a efektem jego pracy jest pierwszy względnie reprezen-
tatywny wybór dotychczasowych ocen Gofreda. Wybór ów podpo-
rządkowany jednak został celom apologetycznym: uwzględniono 
w nim wyłącznie krytyków wyrażających się o Piotrze Kochanow-
skim pochlebnie (Krasicki i Śniadecki). Za charakterystyczny uznać 
można fakt, że miarą słuszności poglądów poszczególnych autorów 
stał się dla Czajkowskiego stopień entuzjazmu okazywanego wobec 
translatorskiego arcydzieła baroku („Ten sąd Śniadeckiego nie tylko 
jest piękną pochwałą, ale wyrokiem sprawiedliwości” [Kochanow-
ski, Tasso 1820: XXVI]). Czajkowski przyjmuje więc rolę określoną 
niegdyś przez Scaligera jako hypercriticus [Ciopiani 2017: 82], a sam 
wstęp do edycji urasta do rangi sądu najwyższego, rozpatrującego 
wyroki niższej instancji (tj. głosy poszczególnych krytyków). Jest to 
ponadto trybunał dość opresyjny, wykazujący skłonność do daleko 
posuniętej podejrzliwości, skoro nawet milczenie niektórych auto-
rów odczytane zostało w najlepszym wypadku jako przejaw złej woli, 
a w najgorszym – jako dowód braku kompetencji:

W Niesieckim, Starowolskim, Jeniszu i w samej Historyi lite-
ratury polskiej [Bentkowskiego] widzę jawną ujmę należnego 
Kochanowskiemu szacunku; jeśli głuchego ich milczenia lub 
przelotnej wzmianki o jego talencie nie poczytam za oziębłość 
dla poezji. [Kochanowski, Tasso 1820: XXIV–XXV]



87Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Tendencji do polemiki towarzyszy próba wskazania walorów 
przekładu:

Tłumaczenie […] Jerozolimy Wyzwolonej wyszło zaraz 
1618 roku, i było najmilszą księgą ludzi tkliwych na piękność, 
na sztukę, na zajmujący układ, na bogactwa szczegółów, na roz-
maitość charakterów i na szlachetność uczuć. [Kochanowski, 
Tasso 1820: XXIII–XXIV]

Odnaleźć tu można konkretne kategorie poetyki i retoryki służą-
ce w oświeceniu opisowi utworu literackiego („układ”, czyli kom-
pozycja, odpowiada dispositio, czyli obrazowaniu „uczuć” i „cha-
rakterów” postaci – ethos i pathos, natomiast uwaga o bogactwie 
szczegółów odsyłać może do dyskusji wokół prawdopodobień-
stwa odwzorowanej rzeczywistości osiągniętego dzięki wyobraź-
ni twórczej [Niebelska-Rajca 2018]). Nawet przy uwzględnieniu 
tego passusu uznać można, że fachowa ocena wydawanego utwo-
ru potraktowana została nader zdawkowo. Czajkowski szerzej po-
sługuje się natomiast metodą antologii, przytaczając we wstępie 
obszerne cytaty z utworu mające w zamierzeniu wywołać spon-
taniczny zachwyt czytelnika w myśl zasady verba docent, exempla 
trahunt. Przypomina to poniekąd metodę stosowaną przez Ludwi-
ka Osińskiego w Wykładzie literatury porównawczej, gdzie dopiero 
liczne przykłady nadają praktyczny wymiar teoretycznoliterackim 
rozważaniom9. Na wydźwięk komentarza wpłynęły też zapewne 
okoliczności rynkowe – Czajkowski mógł zachwalać poemat, dą-
żąc do przysporzenia wydawcy zysków10.

Na innym fundamencie intelektualnym opierają się opraco-
wania dwóch kolejnych barokowych translacji wydanych w Wil-
nie staraniem oficyny Józefa Zawadzkiego: Przeobrażeń Owidiusza 
w przekładzie Jakuba Żebrowskiego [Żebrowski, Owidiusz 1821] 

9	 „Osiński […] dobitnie, poprzez konkretne przykłady, poucza odbiorcę, w jaki 
sposób teoretycznym przepisom nadać praktyczną użyteczność” [Patro-Kucab 
2017: 110].

10	 O problemach finansowych wydawców dawnych przekładów pisał Kazimierz 
Chromiński, cytowany następnie przez Brunona Kicińskiego [Kiciński 1825: 
XXIV].



88 Michał Bajer

i Gofreda [Kochanowski, Tasso 1826]. Zwięzły wstęp do pierwszego 
dzieła odtwarza sygnalizowaną już strukturę opartą na wyodręb-
nieniu nieaktualnych i aktualnych elementów utworu [Żebrowski, 
Owidiusz 1821: VI–VIII]. Struktura drugiej edycji charakteryzuje 
się wysokim stopniem komplikacji, co uzasadnia bardziej szcze-
gółowe jej omówienie.

Lektura korespondencji wydawcy pokazuje, że publikacja Go-
freda stanowiła owoc wieloletnich wysiłków sięgających pierwszej 
dekady XIX wieku. 25 września 1808 roku Leon Borowski pisał: „Po 
Don Kiszocie zawinę się koło Jerozolimy” [Borowski 1972: 222], 
a 19 lutego roku kolejnego: „Chciałem Kochanowskiego Jerozoli-
mę wziąć do roboty, bom kupił edycję 1687, ale nie mam pomocy, 
odłożyłem więc do powrotu do Wilna i do szczerbatej biblioteki” 
[Borowski 1972: 225]. W roku 1809 sam Zawadzki informował z ko-
lei Czartoryskiego (przytoczę dłuższy fragment tego dość mało 
znanego tekstu):

Widzę dotykalnie, że miałbym zysk i pewny, i niepośledni 
z przedrukowania dawniejszych dziejopisów polskich, lecz 
dotąd znaleźć i namówić nie mogę nikogo na redaktora. Dla 
tej przyczyny nie przedrukowałem jeszcze i Jerozolimy Kocha-
nowskiego. Opis dokładniejszy życia autora Tasso, wiadomość 
o jego dziełach, zdania o nich ludzi uczonych, wiadomość 
o tłumaczeniach na inne języki, oraz o sławniejszych edycjach, 
a przytem historyczna wiadomość, potrzebna do objaśnienia 
samego poematu i służąca razem do zwrócenia ciekawej uwa-
gi na krucjaty; wszystko to są takie przedmioty, do ułatwienia 
których łatwiej jest znaleźć pisarza uczonego; a co się tycze 
późniejszych tłumaczeń polskich, znajdujących się po pismach 
periodycznych, te więcej by nie kosztowały pracy, jak tylko 
w przepisaniu; lecz największa zachodzi trudność w wynale-
zieniu takiego, co by pod tekstem Kochanowskiego położyć 
umiał noty krytyczne. Do tego potrzeba człowieka z gustem 
i nauką razem. W tej trudności, nie wiem, czy li nie byłoby 
rzeczą przydatną zrobić edycję tłumaczenia Kochanowskiego 
tak jak jest, w zamiarze, aby ułatwić sposobność dla wielu czy-
tania i zastanowienia się nad tem tłumaczeniem i dać powód 



89Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

jednym do krytyki, a drugim do przesady szlachetnej, aby to 
piękne poema z gustem wyborniejszym i uczonym rozbiorem 
postarali się wydać. Dawne edycje, których było więcej podob-
no jak trzy, tak są rzadkie, iż nie lada komu dostało się widzieć 
i czytać egzemplarz. [Turkowski 1935: 16–17]

Zaznaczmy mimochodem, że idea starannego edytorstwa istot-
nych dzieł literackich wyrażona została u progu okresu postani-
sławowskiego przez odbiorcę cytowanego listu: Czartoryskiego 
(chociaż nie chodziło tam wyłącznie o przekłady) [Czartoryski 
1801: 209–210]. Zamysł Zawadzkiego napotkał liczne przeszkody. 
Zrealizowano go 17 lat później – i to w wersji okrojonej: z obszer-
nym, ponad stustronicowym wstępem, ale bez not krytycznych 
i bez edycji fragmentów innych translacji.

Jak pokazuje przytoczony wyżej fragment, w czerwcu roku 
1809 Zawadzki nie wspominał już o współpracy z Borowskim, co 
potraktować można jako dodatkowy argument na rzecz przejęcia 
zlecenia przez historyka Mikołaja Malinowskiego (1799–1865) 
[Pollak 1973: 233–234]11, w latach późniejszych wydawcę Źródeł do 
dziejów polskich i innych fundamentalnych tekstów historycznych. 
Również i ten edytor (podobnie jak jego poprzednicy w Krako-
wie i Wrocławiu) zaskarbił sobie najpierw zaufanie wileńskiego 
wydawcy, prawdopodobnie podczas współpracy z Joachimem Le-
lewelem nad publikacją pierwszego tomu Bibliograficznych ksiąg 
dwojga w roku 1823 [Młodecki 1974: 357].

Zawarte w przedmowie do wileńskiej edycji staropolskiego 
Gofreda uwagi o przekładzie rozpoczynają się toposem novitas:

Nikt dotąd nie ocenił jeszcze rzeczywistej wartości tego prze-
kładu, nikt nie zadał sobie pracy porównać go z oryginałem, 
a przynajmniej nikt uwag swoich w tym względzie nie obja-
wił, lubo to jest jedyna droga do przekonania się, czy Piotr Ko-
chanowski godnie odpowiedział powołaniu tłumacza takiego 

11	 Zdaniem Turkowskiego Malinowski przygotował edycję „być może w oparciu 
o wcześniejsze rękopiśmienne opracowanie Borowskiego” [Turkowski 1935: 289].



90 Michał Bajer

dzieła jak Jerozolima wyzwolona. [Kochanowski, Tasso 1826: 
LXXXIX]

Niezależnie od pochwalnego czy napastliwego tonu poszczegól-
nych krytyków w zbiorze wcześniejszych wypowiedzi o Gofredzie 
uwypuklony został wspólny rys metodologiczny: brak systema-
tycznego podejścia komparatystycznego. Sąd ten stanowi pewien 
przełom w oświeceniowym podejściu do dawnych przekładów. 
Pokazuje dezaktualizację retorycznej (pochwalnej bądź ganiącej) 
krytyki translacji i zarysowanie projektu opartego na close reading 
przekładu w relacji z oryginałem, według wzorca zastosowanego 
po raz pierwszy w XVII-wiecznej Francji przez Claude’a-Gaspara 
Bacheta de Méziriac w traktacie na temat renesansowego tłu-
maczenia Plutarcha autorstwa Jacques’a Amyota [Ballard 1992: 
160–161].

W swojej ogólnej ocenie anonimowy autor przedmowy do 
edycji Zawadzkiego po raz kolejny odtwarza schemat zapropono-
wany wcześniej przez Przybylskiego:

Największą atoli przysługę wyświadczył literaturze polskiej 
swoim przekładem Jerozolimy wyzwolonej. Nie jest on wol-
nym od wad pochodzących, już to z winy tłumacza, już z winy 
wieku, ma jednak niepospolite piękności, które nigdy miłośni-
kom poezyji podobać się nie przestaną. [Kochanowski, Tasso 
1826: LXXXIX]

Bezstronny, pogłębiony opis zalet i wad przekładu pozwala jed-
nak wyjść poza, wspomnianą już, ściśle retoryczną manierę po-
przedników, przynoszącą – zdaniem autora komentarza – więcej 
szkody niż pożytku:

[…] będąc czułym na piękności, nie należało być ślepym na 
błędy, tem więcej, że powierzchowne, wyższe nad słuszność 
dotychczasowe uwielbianie pracy Piotra Kochanowskiego, czę-
ste przechwałki, jakoby oryginałowi w niczem nie ustępоwa-
ła, odstręczyły podobno poetów od przedsięwzięcia nowego 
przekładu. [Kochanowski, Tasso 1826: CIV–CV]



91Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Historyczny relatywizm w ocenie wartości translatorskiego 
osiągnięcia Kochanowskiego wyraża się w Przedmowie w kilku 
wymiarach. Po pierwsze, autor zestawia stan języka i literatury 
włoskiej czasów Tassa ze stanem języka i literatury polskiej czasów 
Kochanowskiego. Refleksja ta prowadzi do wniosku, iż rozziew 
między dwoma horyzontami kulturowymi uniemożliwiał przekład 
określany dziś niekiedy mianem kongenialnego [Kochanowski, 
Tasso 1826: XC–XCII]. Po drugie, dokonując oceny Gofreda w per-
spektywie oczekiwań współczesnej sobie publiczności literackiej, 
autor przedmowy wyodrębnia trzy grupy zjawisk: anachronizmy 
wynikające z historycznego stanu polszczyzny tłumacza [Kocha-
nowski, Tasso 1826: CII–CIII], domniemane błędy samego Kocha-
nowskiego rozpatrywane w kontekście XIX-wiecznych standardów 
translatologicznych [Kochanowski, Tasso 1826: XCIII–CII] oraz 
ponadczasowe walory przekładu [Kochanowski, Tasso 1826: CV–
CVII]. W tym sensie wydanie Zawadzkiego może być postrzegane 
jako próba syntezy osiągnięć oświeceniowego edytorstwa oraz tez 
sformułowanych przez krytykę.

Zaznaczmy zarazem, że ambitny projekt komparatystycz-
ny zarysowany w wileńskim wydaniu Gofreda nie został w peł-
ni zrealizowany, gdyż refleksje nad przekładem zajmują tylko 20 
stron (a więc ok. 19% objętości przedmowy). Na uwagę zasługuje 
jednak już samo sformułowanie tej koncepcji. Dlatego w moim 
przekonaniu nie jest nadużyciem nakreślenie linii rozwojowej 
między publikacją oficyny Zawadzkiego a XX- i XXI-wiecznymi 
edycjami krytycznymi, opatrzonymi komentarzem ciągłym, re-
jestrującym relacje przekładu z oryginałem – Gofredem w edycji 
Pollaka [Kochanowski, Tasso 1968] czy, inaugurującym Biblio-
tekę Pisarzy Staropolskich, Cydem Corneille’a–Morsztyna w wy-
daniu Adama Karpińskiego i Adama Stepnowskiego [Morsztyn, 
Corneille 1999].

3.	 Cele taktyczne i strategiczne

Od czasów staropolskich edycjom przekładów towarzyszyło wy-
raziste uwypuklenie ambicji kulturowych dotyczących rywali-
zacji Polski z krajami o szczególnie bogatej tradycji literackiej 



92 Michał Bajer

i artystycznej, takimi jak Włochy czy Francja. Wątek ten pojawia 
się w XVII-wiecznej przedmowie do edycji Psyche… [Bajer 2015]. 
Dokonana przez Minasowicza reedycja dzieł Wergiliusza w prze-
kładzie Andrzeja Kochanowskiego i Waleriana Otwinowskiego 
opatrzona została wspomnianym już mottem z De coniuratione Ca-
tilinae Salustiusza. Choć oryginalny cytat dotyczył problematyki 
uniwersalnej, kontekst następującej po tym fragmencie przedmo-
wy wskazuje, że ludzkość, o której mowa, rozumiana była w kate-
goriach wspólnoty języka i kultury jednego narodu.

Idea poszukiwania miejsca Polski na mapie kulturowej Eu-
ropy powraca też w ostatnich omawianych tu edycjach. W po-
łockim wydaniu Gofreda realizuje się ona za sprawą następującej  
uwagi:

Co się zaś tycze tłumaczenia, twierdzą ci, którzy się na wło-
skiem i polskiem rymotwórstwie niemało znają, iż jeśli nie 
przechodzi włoskiego poety, tedy mu dobrze wyrówna, czego 
nawet i w najzawołańszych obcych narodów tłumaczach do-
strzec niełacno. [Pollak 1935: 438]

Warto odnotować odniesienie do dorobku translatorskiego innych 
krajów – widoczne już wcześniej w refleksji Osińskiego nad Eneidą 
[Osiński 1809a: 225–226].

W przedmowie do wydania z oficyny Korna czytamy z kolei:

Francuzi i Niemcy niedawno się zdobyli na kilka dobrych 
przekładów Tassa […]. Polacy uprzedzili celujących dziś Fran-
cuzów i z wszystkiego chełpiących się teraz Germanów udo-
skonaleniem rymotwórstwa swego. Więcej powiem: jeden 
Kochanowski, spodobawszy się od razu całemu narodowi, nie 
tak tłumaczył, jako raczej przeniósł w język polski żywe wy-
obrażenia, miękką słodycz, łatwe zwroty i gwałtowne namięt-
ności, z których Torkwato powszechnie słynie. Na próżno za-
iste okazuje Monteskiusz w swoim Duchu praw, ile wpływa 
powietrze na władze człowieka: za daleko on sięga, gdy chce 
oznaczać ciepłomierzem zdolności umysłowe narodów. [Ko-
chanowski, Tasso 1826: XXVI]



93Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Jak widać, praca Piotra Kochanowskiego daje asumpt do polemiki 
z koncepcją Monteskiusza, uzasadniając korektę wysuniętej przez 
francuskiego filozofa teorii klimatów. Pobrzmiewają tu echa spo-
rów o prawdziwe centrum europejskiej kultury literackiej, prze-
mieszczające się w omawianych dekadach z południa na północ, 
o miejsce poezji polskiej, o jej peryferyjność, niebędącą synoni-
mem drugorzędności.

Z pojęciem rywalizacji kulturowej łączy się druga idea, doty-
cząca związku między tematyką i stylem Gofreda a polską mental-
nością. Czajkowski twierdzi, że dzieło Kochanowskiego „stało się 
powszednią księgą wszystkich Polaków tem bardziej, iż jest po-
ematem rycerskiem, pełnem wzorów waleczności prowadzącej 
do chwały, i zdaje się być kreślone na tarczy wśród łoskotu oręża” 
[Kochanowski, Tasso 1826: XXIV].

Cytowane uwagi służyły uzasadnieniu głębszej kulturowej ko-
nieczności wznowienia barokowej translacji w pierwszych deka-
dach XIX stulecia. Odzwierciedla się w nich oświeceniowa ten-
dencja do odczytywania literatury staropolskiej w perspektywie 
konstruowania kanonu kształtowanego w duchu utylitaryzmu 
o zabarwieniu ideologicznym [Kuran 2019: 140]. Na tym tle wy-
różnia się – można by rzec: ponownie – wileńska edycja Zawadz-
kiego z anonimową przedmową. W omówionym już tekście nie 
pojawiają się uwagi dotyczące „ducha narodowego”. Dzieło Ko-
chanowskiego nie stanowi też argumentu na rzecz tezy o wyjątko-
wym miejscu kultury polskiej w relacjach z innymi krajami Europy. 
Przeciwnie, jak już wspomniałem, na plan pierwszy wysuwają się 
kwestie metodologii badań literackich. Ważną rolę odgrywa też 
poszukiwanie precyzyjnego języka opisu poezji (m.in. za sprawą 
fachowego słownictwa z zakresu literaturoznawstwa i badań nad ję-
zykiem). Jednak czy tak wyraziste wyodrębnienie edycji wileńskiej 
spośród wcześniejszych wydań poematu jest w pełni uprawnione?

Aby odpowiedzieć na to pytanie, warto ponownie sięgnąć do 
korespondencji Zawadzkiego. Odnajdujemy tam szereg wypowie-
dzi, które uzupełniają obraz Gofreda wyłaniający się z przedmowy 
do edycji wileńskiej. Na uwagę zasługuje silne powiązanie baro-
kowej translacji z historią Polski. W cytowanym już fragmencie 
na temat trudności ze znalezieniem profesjonalnych redaktorów 



94 Michał Bajer

Zawadzki w znamienny sposób osadza Gofreda w serii uwag po-
święconych wydawaniu źródeł historycznych:

Widzę dotykalnie, że miałbym zysk i pewny i niepośledni z prze-
drukowania dawniejszych dziejopisów polskich, lecz dotąd zna-
leźć i namówić nie mogę nikogo na redaktora. Dla tej przyczyny 
nie przedrukowałem jeszcze i Jerozolimy Kochanowskiego. […] 
W tymże samym widoku nie byłoby może od rzeczy, choć bez 
not krytycznych, niektórych przynajmniej rzadszych przedru-
kować dziejopisów polskich, jako na przykład Kromera. […] 
Tym sposobem można by pomału i innych dziejopisów prze-
drukować i ułatwić ich nabycie. [Turkowski 1935: 16–17]

Edycja przekładu Kochanowskiego okazuje się tylko jednym 
z ogniw szerszego projektu edytorskiego. Nie funkcjonuje w ode-
rwaniu od innych planów Zawadzkiego, lecz współtworzy spójną 
całość z publikowanymi przez niego utworami:

Gdybyśmy mieli dobrze wytłumaczone dzieło [Mémoires sur 
l’ancienne chevalerie, considérée comme un établissement politique 
et militaire] pana [Baptiste de la Curne] de Sainte Palaye, ła-
twiej by u nas poznano wartość Jerozolimy Wyzwolonej, Orlanda, 
Don Kichotego i tę oczywistość, że co wieki bohatyrskie w sta-
rożytności, to czasy kawalerskie sprawiły w świecie chrześci-
jańskim i podobny jak tamte, a powszechniejszy daleko wpływ 
miały. [Turkowski 1935: 90]

W uderzającej kontrze wobec wstępu do wileńskiej edycji Za-
wadzki widzi w Gofredzie argument na rzecz wpływu chrześcijań-
skiej ideologii rycerskiej na kulturę Europy.

Sądzę, że omówione zjawisko ilustrować może różnicę między 
taktyką a strategią wydawniczą. Do tej pierwszej zaliczyć wypada 
cele realizowane expressis verbis w przedmowie: porzucenie reto-
rycznej pochwały na rzecz komparatystyki oraz waloryzację obiek-
tywnej analizy historycznej opartej na faktach. Ta druga natomiast 
nie jest wprowadzana wprost, ale wskazują na nią dokumenty, ta-
kie jak cytowane właśnie listy Zawadzkiego. Podczas ich lektury 



95Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

wytropić można niewyrażone w samej edycji przeświadczenia co 
do ideologicznej aktualności staropolskiego przekładu epiki w kul-
turze polskiego oświecenia po trzecim rozbiorze.

Pozostaje jeszcze pytanie, do jakiego stopnia punkt widzenia 
Zawadzkiego tożsamy był z opiniami redaktorów współpracujących 
z jego oficyną. W korespondencji wydawcy nie brakuje bowiem 
uwag świadczących o jego dystansie wobec niektórych propozycji 
pracowników: pisząc o reformie ortografii Onufrego Kopczyńskie-
go, Zawadzki – szczerze bądź nie – wchodził w rolę cokolwiek za-
hukanego przedsiębiorcy, który nie śmie polemizować z bardziej 
wykształconymi redaktorami wydawanych przez siebie publikacji12. 
Choć kulisy powstania edycji Gofreda pozostaną raczej tajemnicą, 
w grę wchodzą dwie możliwości. Według pierwszej zaakceptowany 
ostatecznie kształt przedmowy stanowić mógł owoc kompromisu 
między poglądami wydawcy a opiniami redaktora. Według drugiej 
natomiast – i to ciekawsza opcja – nic nie stoi na przeszkodzie, by 
uznać, że Zawadzki kierował się zaufaniem wobec wybranych przez 
siebie współpracowników, ponieważ był przekonany, że istotne dla 
niego szersze cele kulturowe zrealizowane będą nieco inaczej (może 
nawet skuteczniej) za sprawą subtelniejszych środków zapropono-
wanych przez uznanych reprezentantów wileńskiej inteligencji13.

4.	 Przekłady w muzeum

Omówione tu działania edytorów wpisują się w szerszy kontekst 
procesów związanych z rewaloryzacją artystycznego dziedzictwa 
przeszłości przez kulturę europejskiego oświecenia. W pierw-
szej kolejności przywołać można rozwój teorii przekładu w latach 

12	 „Mój korektor i nadworny literat nie może dosyć wychwalić pana hrabiego za tak 
jawny dowód przywiązania do ulubionej mu ortografii, poczytując mnie, jak się 
domyślam za idiotę i prostego majstra, nie znającego się na tych doskonałościach 
uczonych, a może i nadto przeuczonych […], ale drukarz musi być niewolnikiem 
pisarzów i edytorów” [Turkowski 1935: 18–19].

13	 W przypadku Mikołaja Malinowskiego w grę wchodziła również różnica pokole-
niowa: w momencie publikacji przekładu Kochanowskiego domniemany autor 
przedmowy do Gofreda (ur. 1799) miał lat 27, podczas gdy Zawadzki (ur. 1781) 
skończył ich 45.



96 Michał Bajer

1714–1816. Początek tego procesu sięga tzw. sporu o Homera (1714–
1716) – jednego z etapów sporu starożytników i nowożytników. 
Jego źródłem stała się publikacja przekładu Iliady dokonanego 
przez Anne Dacier, która – w imię poszukiwania autentyzmu – ode-
szła od dawniejszego wzorca tłumaczenia adaptującego, rozwinię-
tego w XVII wieku przez Nicolasa Perrota d’Ablancourt [Candler 
Hayes 2002]. Punkt dojścia stanowią natomiast refleksje niemiec-
kich teoretyków translacji nad obcością w przekładzie. Analizując 
szeroki wybór tekstów Friedricha Schleiermachera (nie tylko czę-
sto cytowanej mowy O różnych metodach tłumaczenia z roku 1813), 
Piotr de Bończa Bukowski wskazał, że zagadnienie obcości stano-
wiło istotny element nie tylko Schleiermacherowskiej teorii prze-
kładu (zarówno intra-, jak i interlingwalnego), ale także całej myśli 
tego uczonego, zwłaszcza jego retoryki, hermeneutyki i dialekty-
ki14. Pozwala to osadzić w szerszym kontekście – zaproponowane 
przez Goethego (1813), a przejęte następnie przez Schleiermachera 
(w drukowanej wersji jego rozprawy, opublikowanej w roku 1816) – 
rozróżnienia dwóch metod przekładowych, z których

pierwsza polega na tym, „by autora obcej nacji przenieść do 
nas”, czyniąc go jednym z nas, natomiast druga wymaga, „by-
śmy się sami przybliżyli ku obcemu i odnaleźli w okoliczno-
ściach życiowych, w sposobie mówienia, w jego okoliczno-
ściach”. [Bukowski 2020: 254]

O 100 lat późniejsze dyskusje niemieckich uczonych – po-
dobnie jak spór o Homera w początkach XVIII wieku – stanowią 
tylko najlepiej rozpoznane, kluczowe punkty zwrotne w dłuż-
szej, wielowątkowej i rozwijanej w sposób nielinearny refleksji 
nad współwystępowaniem różnych metod przekładu w kulturze 
literackiej Europy. Niezależnie od recepcji konkretnych tekstów, 
idei czy sformułowań obcych (bądź braku takiej recepcji) rozwa-
żania Przybylskiego, Karpińskiego, Dmochowskiego, Kicińskiego 
i Malinowskiego na temat roli dawnych translacji w polskim życiu 

14	 Podsumowaniu tych analiz poświęcone jest obszerne zakończenie książki Bukow-
skiego pt. Zakończenie. Przekład i dialektyka [Bukowski 2020].



97Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

literackim wpisują się w dynamikę rozwoju przekładoznawstwa 
między czasami dojrzałego klasycyzmu a romantyzmem. W skali 
lokalnej stanowią one jeden z wątków kształtowania się nowo-
czesnej świadomości przekładu w Europie lat 1740–1830. Analo-
gię między polską a zagraniczną sytuacją wzmacnia ponadto fakt, 
że zarzuty formułowane we Francji pod adresem d’Ablancourta 
i jego metody przekładowej pokrywają się po części z uwagami 
Karpińskiego nad Psałterzem Dawidów – w obu przypadkach co-
raz bardziej problematyczna staje się daleko posunięta domesty-
kacja oryginału w ramach kultury docelowej.

Kolejnym europejskim punktem odniesienia jest kulturowa 
historia muzeum, omówiona niedawno na nowo przez Krzysztofa 
Pomiana. W sądach Przybylskiego i Dmochowskiego o roli edy-
tora dawnego przekładu (i dawnej literatury w ogóle) pobrzmie-
wają echa przemian koncepcji przestrzeni ekspozycyjnej mię-
dzy czasami schyłkowego ancien regime’u a epoką napoleońską, 
a więc końcem lat 80. XVIII wieku i początkiem następnego stu-
lecia. O ile w tym pierwszym okresie w idei muzeum wyrażała się 

„religijność antropocentryczna, wyznawana przez znaczący odłam 
ówczesnych kosmopolitycznych elit” [Pomian 2023a: 539], o tyle 
później w refleksji muzealników coraz silniej do głosu dochodził 
element narodowo-historyczny [Pomian 2023b: 111], istotny rów-
nież w pracy edytorów. Zwłaszcza w koncepcjach wieloletniego 
dyrektora Musée des Monuments français, Alexandre’a Lenoira, 
zaznacza się rozdźwięk między właściwymi muzealnikowi kryte-
riami piękna a estetyką egzemplifikowaną przez dawne zabytki. 
Jak pisze Pomian, Lenoir eksponował artefakty średniowieczne, 
choć „nie doszukiwał się w nich wzorców ponadczasowego pięk-
na” [Pomian 2023b: 113], a wiele elementów komponowanej przez 
niego kolekcji służyło utrwaleniu przeszłości jako takiej bądź uka-
zaniu stopniowego udoskonalania się sztuki francuskiej [Pomian 
2023b: 118]. Podobne do pewnego stopnia założenia wyrażone zo-
stały w perytekstach edycji staropolskich przekładów dokonanych 
przez Przybylskiego i Dmochowskiego: jak starano się wykazać, 
obaj wydawcy eksponowali kulturową wagę dawnych spolszczeń, 
nie ukrywając jednak ich nieprzystawalności do aktualnych kry-
teriów estetycznych.



98 Michał Bajer

5.	 Konkluzja

Mam nadzieję, że przeprowadzone badania – mimo swego nie-
wyczerpującego charakteru – przynoszą kilka precyzyjnych ar-
gumentów na rzecz ogólnej tezy, w myśl której staropolskie prze-
kłady traktowano w polskim oświeceniu jako ważki historycznie 
precedens legitymizujący XVIII-wieczną ambicję kulturowego 
dialogu z Europą. Wybitnym tłumaczom minionych epok przy-
znano miejsce w drzewie genealogicznym oświecenia, gdzie do-
łączyli do grona „przodków podściwych” [Parkitny 2018: 102]. 
Dzięki zainteresowaniu najcenniejszą częścią dziedzictwa kultu-
rowego Zachodu (a także umiejętności wyizolowania jej z morza 
mniej wartościowych zjawisk i mód) wyłamywali się spod kry-
tyki sarmackiego zacofania; z kolei adaptująca poetyka dawnych 
przekładów nie pozwalała postrzegać ich jako prostych kopistów 
obcych tendencji. Nowoczesna edycja oraz opis osiągnięć tych 
tłumaczy stawały się tym samym integralnymi elementami kul-
turotwórczego projektu omawianej epoki, zajmując w nim miej-
sce porównywalne do tworzenia nowych tekstów oryginalnych 
oraz przekładów. Idąc za uwagami Chachulskiego, skupiono się 
tu ponadto na praktykach wydawniczych – w przekonaniu, że 
dają one uprzywilejowany wgląd w życie literackie różnych epok 
i środowisk, stanowiąc syntezę osiągnięć krytyki, teorii literatury 
oraz studiów nad językiem. Zajęto się przy tym kwestią aktualno-
ści językowej i artystycznej barokowych tekstów, ocenianą wobec 
horyzontu oczekiwań czytelników drugiej połowy XVIII i trzech 
pierwszych dekad XIX wieku.

Edycje staropolskich przekładów epiki pokazują borykanie się 
elity intelektualnej oświecenia ze świadomością stopniowego zu-
żywania się przekładów, ich rosnącej nieprzystawalności do ocze-
kiwań współczesnych czytelników oraz do przemian koncepcji 
translatologicznych. Jest to świadomość tym bardziej dojmująca, 
że często dotyczy tłumaczeń wybitnych. Próbowano wyodręb-
nić tu kilka postaw wydawców wobec wspomnianego proble-
mu: pominięcie perspektywy historycznej i traktowanie dawnych 
przekładów jako literatury współczesnej (Minasowicz), ciche po-
prawki (edycje Gofreda z lat 1772 i 1819), bezwarunkową apolo-
gię dawnych tekstów (przedmowa do edycji Gofreda z 1819 oraz 



99Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

wstęp Czajkowskiego do tego poematu), wreszcie wyłonienie się 
modelu opisu oddzielającego elementy zdezaktualizowane od 
wciąż żywych (w pracach edytorskich Karpińskiego, Przybylskiego, 
Dmochowskiego i w edycjach z oficyny Zawadzkiego). Zasygna-
lizowano – choć problemy te wymagają z pewnością dogłębniej-
szego omówienia – możliwość występowania związków między 
poglądami polskich edytorów a dyskusjami o trwałości dawnego 
dziedzictwa kulturowego toczonymi we Francji (m.in. wokół pani 
Dacier) i w Niemczech (m.in. wokół Goethego i Schleiermache-
ra), aktualizującymi się w przestrzeni instytucjonalnej za sprawą 
ewolucji konceptu muzeum (m.in. w pismach Lenoira analizowa-
nych niedawno przez Pomiana).

Silnie, choć w różny sposób i zazwyczaj aluzyjnie, zaznacza się 
idea szczególnej roli kulturowej poematu o krucjatach w rzeczy-
wistości Polski porozbiorowej. Koncepcja ta świadczy o zawłasz-
czaniu dawnej literatury na potrzeby kanonu zorientowanego ide-
ologicznie (Czajkowski, ale też – nieco subtelniej – Zawadzki). 
Niezależnie od tego, czy dzieła postrzegano jako cenne obiekty 
muzealne (Przybylski, Dmochowski), czy jako element współ-
czesności (Czajkowski, Zawadzki), staropolskie przekłady epiki 
jawiły się jako ważne.

Przeprowadzone badanie dało też pewien wgląd w szczegóły 
współpracy uczonych pełniących coraz częściej funkcję właściwą 
współczesnym edytorom naukowym (Przybylski, Czajkowski, Ma-
linowski) z osobami zarządzającymi firmami wydawniczymi (Maj, 
Kornowie, Zawadzki). Za charakterystyczne można tu uznać po-
wierzanie edycji dawnego przekładu literatom, którzy wcześniej 
wykazali się istotnym dorobkiem naukowym lub artystycznym. 
Dowodzi to pośrednio prestiżu i intelektualnej wagi przypisanych 
omawianym tu publikacjom.

Warto było również – jak sądzę – poruszyć kwestie narodzin 
i ewolucji języka służącego coraz bardziej otwartemu podejmowa-
niu problemu aktualności i dezaktualizacji staropolskich przekła-
dów. Za charakterystyczne uznaję przy tym przejście od metody 
cichych poprawek do rozbudowanych wstępów historyczno-

-komparatystycznych. W tym sensie przeprowadzone badanie 
jest też historią zdobywania własnego głosu przez oświeceniowych 



100 Michał Bajer

edytorów tekstów dawnych, nawet jeśli – jak pokazał casus wileń-
skiej edycji Gofreda – taktyki edytorskie nie zawsze są tożsame ze 
strategiami, a to, co istotne, bywa niekiedy przemilczane.

Bibliografia

Źródła

Anakreont poeta grecki (1774), Michał Gröll, Warszawa.
Bentkowski Feliks (1814), Historia literatury polskiej wystawiona w spisie 

dzieł drukiem ogłoszonych, t. 1, Józef Zawadzki, Warszawa.
Borowski Leon (1972), O wpływie obcych wzorów, starożytnych i nowych, 

na ukształtowanie smaku, w: Uwagi nad poezją i wymową i inne pisma 
krytycznoliterackie, oprac. Stanisław Buśka-Wroński, PIW, Warszawa.

Brodziński Kazimierz (1873), Literatura Polska, w: Pisma, t. 5, wydanie 
zupełne, poprawne i dopełnione z nieogłoszonych rękopismów 
staraniem Józefa Ignacego Kraszewskiego, Gebethner i Wolff, 
Poznań.

Chromiński Kazimierz (1806), O literaturze polskiej, mianowicie czasów 
zygmuntowskich, to jest złotego wieku pisarzy, „Dziennik Wileński”, 
sierpień.

Czartoryski Adam Kazimierz (1801), Myśli o pismach polskich, z uwagami, 
nad sposobem pisania w rozmaitych materyach, Józef Zawadzki, 
Wilno.

Dmochowski Franciszek Ksawery, Homer (1801), Iliada, t. 3: Zamykaiący 
wiadomość o życiu Homera, iego dziełach, tłumaczeniach i uwagi nad 
Iliadą, Drukarnia Ks. Pijarów, Warszawa.

Feliński Alojzy (1840), Dzieła, t. 2, Zygmunt Schletter, Wrocław.
Horacyusza pieśni wszytkie przekładania różnych (1773), Michał Gröll, 

Warszawa.
Jabłonowski Józef Aleksander (1751), Opisanie albo dysertacyja pierwsza 

prawie o wierszach i wierszopiscach polskich, w: Ostafi po polsku, 
Eustachius po łacinie, Placyd po świecku: zycie ktorego swiętego 
z poważnych authorow zebrane, iak pełne przeciwności czytelnika 
zdumiewa tak przykłady jego, nauki y moralizacye tu przyłączone, 
niech buduią. tudziez nauka o wierszach y wierszopiscach polskich 
wszystkich przydana, Drukarnia SSS. Trójcy, Lwów.

Karpiński Franciszek (1786), Zabawki wierszem i prozą, t. 5: Psałterz 
Dawida nowo przetłumaczony, cz. 1, Druk. JKMci i Rzeczyp. u XX 
Scholarum Piarum, Warszawa.



101Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Kiciński Bruno (1825), O tłómaczach Owidiusza, w: Publiusz Owi
diusz Naso, Bruno Kiciński, Przemiany: poema w XV pieśniach 
z oryginałem obok i z przypisami objaśniającemi, t. 1, N. Glücksberg, 
Warszawa.

Kochanowski Andrzej, Otwinowski Walerian, Nagurczewski Ignacy 
i in. (1754), Publiusza Wirgiliusza Marona Księgi Wszytkie: to iest 
Ksiąg Dwanascie o Eneaszu Troiańskim (Æneida), Krzysztof Bogumił 
Nicolai, Warszawa.

Kochanowski Jan (1767), Rymy wszytkie w jeno zebrane prócz tych, 
które wolnieyszemi żartami uczciwych czytelnikow odrażały, [wyd. 
Franciszek Bohomolec], Druk. JKMci i Rzeczyp. Kolegium 
Warszawskiego, Warszawa.

Kochanowski Piotr, Ariosto Ludovico (1799), Orland szalony, [wyd. 
Jacek Idzi Przybylski], Jan May, Kraków.

Kochanowski Piotr, Tasso Torquato (1772), Gofred albo Jeruzalem 
wyzwolona, [b.d.], Warszawa.

Kochanowski Piotr, Tasso Torquato (1819), Gofred albo Jeruzalem 
wyzwolona, Nakładem Drukarni akademickiej Towarzystwa 
Jezusowego, Połock.

Kochanowski Piotr, Tasso Torquato (1820), Gofred albo Jeruzalem 
wyzwolona, Jan Bogumił Korn, Wrocław.

Kochanowski Piotr, Tasso Torquato (1826), Gofred albo Jeruzalem 
wyzwolona, J. Zawadzki, Wilno.

Kochanowski Piotr, Tasso Torquato (1968), Gofred abo Jeruzalem 
Wyzwolona, PIW, Warszawa.

Korzeniowski Józef (1829), Kurs poezyi, Glücksberg, Warszawa.
Krasicki Ignacy (2017), O rymotwórstwie i rymotwórcach. Na podstawie 

autografu i pierwodruku z uzupełnieniami Franciszka Ksawerego 
Dmochowskiego, oprac. Ewa Zielaskowska, Wydawnictwo Nauka 
i Innowacje, Poznań.

Morsztyn Jan Andrzej i in. (1752), „Psyche” z Lucyjana, Apulejusza, 
Marina, „Cyd albo Roderyk”, komedyja hiszpańska, „Hippolit”, 
jedna z tragedyj Seneki, „Andromacha”, tragedyja z francuskiego 
przetłumaczona, [Drukarnia Bazylianów, Supraśl].

Morsztyn Jan Andrzej, Corneille Pierre (1999), Cyd albo Roderyk, IBL 
PAN, Warszawa.

Osiński Ludwik (1809a), Eneida Wirgiliusza. – Dzieło pośmiertne przez 
Franciszka Dmochowskiego, „Pamiętnik Warszawski”, nr 8.

Osiński Ludwik (1809b), O życiu i pismach F. Dmochowskiego. Rzecz 
czytana na posiedzeniu Towarzystwa Królewskiego Warszawskiego 
Przyjaciół Nauk, „Pamiętnik Warszawski”, nr 4.



102 Michał Bajer

Osiński Ludwik (1861), Dzieła, t. 2, Nakładem Wdowy po Autorze, 
Warszawa.

Salustiusz Krispus Gajus (2006), Sprzysiężenie Katyliny i Wojna z Jugurtą, 
przeł. i wstępem opatrzył Kazimierz Kumaniecki, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, De Agostini, Warszawa.

Załuski Józef Andrzej (1752), Bibliotheca poetarum polonorum, qui patrio 
sermone scripserunt, [Krzysztof Bogumił Nicolai, Warszawa].

Żebrowski Jakub, Owidiusz Naso Publiusz (1821), Metamorphoseon to jest 
przeobrażenia: ksiąg 15, J. Zawadzki, Wilno.

Literatura

Bajer Michał (2015), Lustra królowej. Obraz tragedii w perytekstach 
staropolskich i oświeceniowych przekładów Corneille’a i Racine’a, 

„Teksty Drugie”, z. 1.
Ballard Michel (1992), De Cicéron à Benjamin. Traducteurs, traductions, 

réflexions, Presses Universitaires de Lille, Lille.
Bieńkowski Wiesław (1975), May (Maj) Jan Antoni [hasło], w: Polski 

słownik biograficzny, t. 20, red. Emanuel Rostworowski, Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Bukowski Piotr (2020), Friedricha Schleirmachera drogi przekładu: 
w kręgu problemów języka i komunikacji, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków.

Candler Hayes Julie (2002), Translation, Subjectivity, and Culture in 
France and England, 1600–1800, Stanford University Press, Stanford.

Chachulski Tomasz (2019), Edytorstwo jako historia literatury i inne studia 
o poezji XVIII wieku, Wydawnictwo IBL PAN, Warszawa.

Cieński Marcin (1992), Formacja oświeceniowa w literaturze Polski 
i Niemiec, Wiedza o Kulturze, Wrocław.

Ciopiani Nicola (2017), Liber mentalis: the art of memory and rewriting, 
w: Renaissance Rewritings, red. Helmut Pfeiffer, Irene Fantappiè, 
Tobias Roth, De Gruyter, Berlin.

Dąbrowski Roman (2004), Poemat heroikomiczny w literaturze polskiego 
oświecenia, Księgarnia Akademicka, Kraków.

Dąbrowski Roman (2015), Epopeja w literaturze polskiego oświecenia,  
Księgarnia Akademicka, Kraków, https://doi.org/10.12797 
/9788376386256.

Dutkowa Renata (1986), Przybylski Jacek [hasło], w: Polski słownik 
biograficzny, t. 29, red. Emanuel Rostworowski, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Graciotti Sante (1970), Piotr Kochanowski w Polskim Oświeceniu oraz 
przekłady Ariosta i Tassa pióra Krasickiego i Trembeckiego, w: W kręgu 

https://doi.org/10.12797/9788376386256
https://doi.org/10.12797/9788376386256


103Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

„Gofreda” i „Orlanda”. Księga pamiątkowa sesji naukowej Piotra 
Kochanowskiego w Krakowie dnia 4–6 kwietnia 1967 roku, Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich, Wydawnictwo PAN, Wrocław.

Kostkiewiczowa Teresa (2012), Przekłady dzieł pisarzy antycznych 
w czasach polskiego oświecenia, w: Antyk oświeconych. Studia 
i rozprawy o miejscu starożytności w kulturze polskiej XVIII wieku, 
red. Tomasz Chachulski, IBL PAN, Warszawa.

Krzywy Roman (2009), Klasycyzm polskiej epiki bohaterskiej od czasów 
renesansu po oświecenie, w: Klasycyzm. Estetyka, doktryna literacka, 
antropologia, red. Katarzyna Meller, Neriton, Warszawa.

Krzyżanowski Julian (1966), „Jeruzalem wyzwolona” Tassa–Kocha
nowskiego a romantycy polscy, „Pamiętnik Literacki”, z. 4.

Kuran Michał (2019), Od czytań do odczytań. Dwieście lat przemian 
w metodologii badań nad literaturą staropolską. (Część I: Do wy- 
buchu II wojny światowej), „Acta Universitatis Lodziensis. Folia 
Litteraria Polonica”, t. 53, nr 2, https://doi.org/10.18778/1505 

-9057.53.06.
Lalewicz Janusz (1985), Socjologia komunikacji literackiej. Problemy 

rozpowszechniania i odbioru literatury, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Lipoński Wojciech (2025), Dzieje kultury europejskiej, t. 4: Barok–
Oświecenie, PWN, Warszawa, https://doi.org/10.53271/2024.173.

Maciejewski Marian (1977), Epos [hasło], w: Słownik literatury polskiego 
oświecenia, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Mazurkowa Bożena (2016), O rokokowej realizacji Tassowego wątku 
w „Erotykach” Franciszka Dionizego Kniaźnina, „Acta Universitatis 
Lodziensis. Folia Litteraria Polonica”, t. 34, nr 4, https://doi.org 
/10.18778/1505-9057.34.08.

Młodecki Stefan (1974), Malinowski Mikołaj [hasło], w: Polski słownik 
biograficzny, t. 19, red. Emanuel Rostworowski, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Niebelska-Rajca Barbara (2018), Kłopot z wyobraźnią. Pojęcie „phantasia- 
-imaginatio” w teorii twórczości renesansu i baroku, Wydawnictwo KUL, 
Lublin.

Nowicka-Jeżowa Alina (2023), Roman Pollak – badacz Seicenta na 
drogach nauki polskiej i europejskiej, „Poznańskie Studia Poloni
styczne. Seria Literacka”, nr 45(65), https://doi.org/10.14746 
/pspsl.2023.45.4.

Parkitny Maciej (2018), Nowoczesność oświecenia. Studia o literaturze 
i kulturze polskiej drugiej połowy XVIII wieku, Wydawnictwo 
Naukowe UAM, Poznań.

https://doi.org/10.18778/1505-9057.53.06
https://doi.org/10.18778/1505-9057.53.06
https://doi.org/10.53271/2024.173
https://doi.org/10.18778/1505-9057.34.08
https://doi.org/10.18778/1505-9057.34.08
https://doi.org/10.14746/pspsl.2023.45.4
https://doi.org/10.14746/pspsl.2023.45.4


104 Michał Bajer

Patro-Kucab Magdalena (2017), Ludwik Osiński – profesor-esteta. 
Próba waloryzacji wykładów literatury porównawczej, „Annales 
Universitatis Paedagogicae Cracoviensis. Studia Poetica”, t. 5, 
https://doi.org/10.24917/23534583.5.8.

Pietraszko Stanisław (1966), Doktryna literacka polskiego klasycyzmu, 
Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Pietrzak-Thébault Joanna (2014), Fortune and misfortune of Italian 
chivalric literature in the early modern Poland, „Załącznik 
Kulturoznawczy”, nr 1, https://doi.org/10.21697/zk.2014.1.19.

Pohorecki Feliks (1938), Czajkowski Paweł [hasło], w: Polski słownik 
biograficzny, t. 4, PAU, Kraków.

Poklewska Danuta (1972), Zawadzki Józef [hasło], w: Słownik 
pracowników książki polskiej, red. Irena Treichel, PWN, Łódź.

Pollak Roman (1935), Gofrediana, „Pamiętnik Literacki”, z. 4.
Pollak Roman (1951), Mickiewicz i „Orland Szalony” Ariosta, „Pamiętnik 

Literacki”, z. 2.
Pollak Roman (1973), Goffred Tassa–Kochanowskiego, Zakład Narodowy 

im. Ossolińskich, Wrocław.
Pomian Krzysztof (2023a), Muzeum: historia światowa, t. 1: Od skarbca do 

muzeum, słowo/obraz terytoria, Gdańsk.
Pomian Krzysztof (2023b), Muzeum: historia światowa, t. 2: 

Zakotwiczanie w Europie: 1789–1850, słowo/obraz terytoria, Gdańsk.
Rejman Zofia (2005), Świadomość literacka polskiego Oświecenia. Wybrane 

problemy, Wydawnictwo Wydziału Polonistyki UW, Warszawa.
Rudnicka Jadwiga (1964), Bibliografia powieści polskiej 1660–1800, Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.
Słowacki Euzebiusz (1826), O poezyi, w: tegoż, Dzieła z pozostałych 

rękopismów ogłoszone, Józef Zawadzki własnym nakładem, Wilno.
Stankiewicz-Kopeć Monika (2021), Pomiędzy klasycznością 

a romantycznością: młodzi autorzy Wilna, Krzemieńca i Lwowa wobec 
przemian w literaturze polskiej lat 1817–1828, Księgarnia Akademicka, 
Kraków, https://doi.org/10.12797/9788381385480.

Timofiejew Artur (1998), Piotr Kochanowski jako „poeta wzorowy”. 
Miejsce staropolskiego poety w poglądach teoretyków późnego 
klasycyzmu, „Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowska 
Lublin – Polonia Sectio FF”, vol. 16.

Turkowski Tadeusz (1935), Materiały do dziejów literatury i oświaty na 
Litwie i Rusi: z archiwum drukarni i księgarni Józefa Zawadzkiego 
w Wilnie, z lat 1805–1865, t. 1: Czasy Uniwersytetu Wileńskiego po 
rozbiorach (do roku 1841), red. Tadeusz Turkowski, Nakładem 
Towarzystwa Przyjaciół Nauk, Wilno.

https://doi.org/10.24917/23534583.5.8
https://doi.org/10.21697/zk.2014.1.19
https://doi.org/10.12797/9788381385480


105Staropolskie przekłady epiki w życiu literackim…

Walecki Wacław (1979), Jan Kochanowski w literaturze i kulturze polskiej 
doby oświecenia, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Wądołkowska Janina (1972a), Korn Johann Gottlieb [hasło], w: Słownik 
pracowników książki polskiej, red. Irena Treichel, PWN, Łódź.

Wądołkowska Janina (1972b), Korn Johann Jacob [hasło], w: Słownik 
pracowników książki polskiej, red. Irena Treichel, PWN, Łódź.

Weintraub Wiktor (1970), Recepcja „Jerozolimy wyzwolonej” w Polsce i na 
Zachodzie, w: W kręgu „Gofreda” i „Orlanda”. Księga pamiątkowa 
sesji naukowej Piotra Kochanowskiego w Krakowie dnia 4–6 kwietnia 
1967 roku, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Wichary Gertruda (1978), Recepcja wydawnicza literatury baroku 
w czasach Oświecenia od 1741 do 1800 roku, w: Miscellanea z doby 
Oświecenia, t. 5, red. Zbigniew Goliński, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Zielaskowska Ewa (2014), „O rymotwórstwie i rymotwórcach”. Ignacy 
Krasicki między starożytnikami i nowożytnikami, Wydawnictwo 
Nauka i Innowacje, Poznań.

Ziętarska Jadwiga (1969), Sztuka przekładu w poglądach literackich 
polskiego oświecenia, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Żbikowski Piotr (1999), Klasycyzm stanisławowski. Zarys problematyki, 
PWN, Warszawa.

Michał Bajer
Old Polish Translations of the Epic in the Literary Life  
of the Enlightenment: Editors on the Problem of Obsolescence
This article looks at the ways in which late Enlightenment and early Roman-
tic editors handled Old Polish translations of epic poetry (primarily Tasso, 
Ariosto, and Virgil). Using editions by Minasowicz, Przybylski, Dmochows-
ki, and Zawadzki as examples, it demonstrates various responses to changes 
in language and poetics: discreet modernizations, editions with extensive 
commentaries, treating old translations as “monuments” of literary histo-
ry, and using them as starting points for new translations. The author con-
nects publishing practices with the emergence of historical thinking about 
literature and with European debates on translation. Editing emerges as 
an important form of work on the literary canon and memory, allowing us 
to capture the dynamics of literary life in the 18th and early 19th centuries.

Keywords:	translation; epic; Enlightenment editing; history of literature; 
linguistic modernization; reception of translations; literary 
canon; translation theory.



106 Michał Bajer

Michał Bajer – adiunkt w Instytucie Literatury i Nowych Mediów, spe-
cjalizuje się w badaniu przekładu literackiego w XVII i XVIII wieku, autor 
artykułów, edycji krytycznych oraz monografii Klasycyzm, przekład, prestiż. 
Oświeceniowe spolszczenia tragedii Corneille’a i Racine’a (1740–1830) w per-
spektywie historycznoliterackiej (2020).



Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.4

Alessio Mangiapelo
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
ORCID: 0000-0001-5113-0399

Rzymski okres biografii  
Stanisława Poniatowskiego  
w krzywym zwierciadle  
Giuseppego Gioachina Bellego*

1.	 Relacja Belli – Poniatowski. Rozpoznania wstępne

Andrea Busiri Vici w swoim obszernym opracowaniu zatytułowa-
nym I Poniatowski e Roma (pol. Poniatowscy i Rzym) [Busiri Vici 
1971] wspomina o spotkaniu młodego Giuseppego Gioachina Bel-
lego (1791–1863), który miał w przyszłości zostać jednym z najważ-
niejszych włoskich autorów poezji dialektalnej, ze znacznie star-
szym księciem Stanisławem Poniatowskim (1754–1833), ówcześnie 
dobrze znanym w rzymskim środowisku bratankiem ostatniego 
króla Stanisława II Augusta. Między Bellim i Poniatowskim na-
wiązała się wówczas więź oparta na wzajemnym szacunku; warto 
wspomnieć, że łączyła ich także zależność patronacka, gdyż mło-
dy poeta został przez księcia zatrudniony jako sekretarz w latach 

*	 Niniejszy artykuł jest zmienioną wersją pracy mojego autorstwa Il rapporto tra 
Giuseppe Gioachino Belli e il principe Stanislao Poniatowski tra traduzioni e interpre-
tazioni poetiche, która została opublikowana w języku włoskim w tomie zbiorowym 
Il principe Stanislao Poniatowski e l’Italia [Mangiapelo 2024]. Wersja polska została 
wzbogacona pod wieloma względami, m.in. bibliograficznym (np. odkrycie kolej-
nych źródeł na temat relacji Belli–Poniatowski) i merytorycznym (przybliżenie 
czytelnikowi polskiemu włoskich realiów, poszerzenie rozważań na temat poetyki 
przywoływanych autorów, udoskonalenie przekładów). Ponadto skrócono nie-
które wątki obecne we włoskiej wersji artykułu, a zwłaszcza pominięto niemal 
cały pierwszy akapit o problemach natury metodologicznej oraz historycznoli-
terackiej wynikających z kontaktów polsko-włoskich w kontekście europejskim.

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.4
https://orcid.org/0000-0001-5113-0399


108 Alessio Mangiapelo

1810/11–18131. Drogi obu mężczyzn niebawem miały się jednak ro-
zejść z powodu intrygi, która dotyczyła rzekomego romansu Bel-
lego z Cassandrą Luci, późniejszą żoną księcia. Cała sprawa zo-
stała szczegółowo opisana przez Busiriego Viciego na podstawie 
licznych dokumentów. Wśród „dowodów”, którymi badacz się po-
służył, znalazły się świadectwa poetyckie autorstwa Bellego, czyli 
utwory La guittarìa (I) (pol. Nędza (I), 1831), Er Teatro Valle (pol. 
Teatr Valle, 1831), Li padroni de Cencio (pol. Panowie Wicka, 1833). 
Włoski historyk przedstawił ponadto w swoich pracach kolejne trzy 
dzieła poety, dzięki którym lepiej można zrozumieć naturę relacji 
zachodzącej między Bellim a Poniatowskim. Chodzi mianowicie 
o podpisany przez Bellego sonet z dedykacją dla Cassandry Luci 
(A Madama Caterina Benlloch pel suo giorno onomastico, pol. Do Ja-
śnie Pani Cateriny Benlloch z okazji dnia jej imienin, z 1813 roku, choć 
z zapiskami dodanymi w 1830 roku [Busiri Vici 1963: 93]), a także 
o krótki uroczysty poemat, przypisywany Bellemu, skomponowany 
dla młodego Carla Poniatowskiego, najstarszego syna księcia (Per 
il giorno onomastico del Sig.r Carlo, pol. Z okazji dnia imienin pana 
Carla, datowany przez Busiriego Viciego „najprawdopodobniej” 
na rok 1812 [Busiri Vici 1971: 403–404]) oraz o utwór La pestilen-
za stata in Firenze l’anno di nostra salute MCCCXLVIII (pol. O dżumie 
florenckiej roku pańskiego MCCCXLVIII, napisany w latach 1812–1813 
i wydany w 1816 roku).

Sądzę, że zarówno utwory Bellego, jak i prace Busiriego Vicie-
go powinny zostać przełożone na język polski: poezja włoskiego 
literata zasługuje na takową uwagę z racji jej niezaprzeczalnego bo-
gactwa oraz uznania międzynarodowego, którym się cieszy, z ko-
lei opracowania historyka sztuki stanowią fundamentalne źródło 
do dziejów Poniatowskich na Półwyspie Apenińskim. Należy za-
znaczyć, że rozważania nad możliwością przekładu tych tekstów, 
zwłaszcza rozprawy Busiriego Viciego, zostały już poddane analizie 
w publikacji Gabriela Angelego oraz Łukasza Mokrzyckiego [An-
geli, Mokrzycki 2024]. W niniejszym artykule interesować będą 

1	 Według niektórych źródeł Belli rozpoczął pracę u boku księcia Poniatowskiego 
w roku 1810 [Onorati 2017: 337], inne wskazują zaś na rok 1811 (np. Busiri Vici 
[1971: 372]) czy nawet 1812 [Rebecchini 1987: 48].



109Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

mnie więc przede wszystkim trzy utwory liryczne włoskiego twór-
cy (dwa z nich to sonety). Ich szczegółowa analiza pozwoli bowiem 
oświetlić relację między Bellim a Poniatowskim. Warto zaznaczyć, 
że w przypadku historii ich znajomości mieliśmy do czynienia ze 
świadomym pominięciem – najprawdopodobniej pod presją ro-
dziny księcia – szeregu faktów i epizodów z rzymskiego okresu 
biografii Poniatowskiego. Odpowiedzialność za te przemilczenia 
ponosi Józef Korzeniowski, wydawca francuskojęzycznej wersji 
Souvenirs [Brandys 1960: 206; Busiri Vici 1971: 156].

W przypadku interesujących mnie utworów Bellego ważną 
rolę odgrywają konkretne cechy charakteryzujące społeczne i ar-
tystyczne realia, w których funkcjonowało rzymskie środowisko 
pierwszej połowy XIX wieku, kiedy spotykali się książę Stanisław 
i młody Belli. Tym realiom poświęcono już w przeszłości wiele 
uwagi – należy tu przywołać opracowania, które powstały w ostat-
nich latach [zob. Łukaszewicz 2021; Ślarzyńska 2023], a także licz-
ne studia prowadzone przez cenionych badaczy polskiej i włoskiej 
polonistyki w XX wieku2. Na tym tle umieszczam biograficzne 
ustalenia dotyczące spotkania Bellego i Poniatowskiego oraz in-
terpretację kluczowego – choć zarazem jednostronnego i ironicz-
nego – świadectwa na temat życia księcia. Mam tu, rzecz jasna, na 
myśli utwory poetyckie. Ich uwzględnienie pozwoli bowiem na wy-
pełnienie luki wynikającej z fragmentaryczności oficjalnych źródeł 
dotyczących ostatniego pobytu Polaka w Rzymie. Teksty poetyc-
kie Bellego, z powodu literackiej przewrotności autora, traktuję 
jako świadectwa szczególne, a także swego rodzaju jednostronne 
dokumenty opisujące relację polskiego księcia i włoskiego poety.

2.	 Bezpośrednie i pośrednie informacje na temat relacji Belli – 
Poniatowski

By w sposób pełniejszy przybliżyć rzymski okres biografii księ-
cia Poniatowskiego (aż do jego przeprowadzki do Toskanii), na-
leży zbadać – poza trzema utworami poetyckimi, w których książę 

2	 Zob. m.in. badania Santego Graciottiego, Giovanniego Mavera, Romana Pollaka, 
Krzysztofa Żaboklickiego, Joanny Ugniewskiej.



110 Alessio Mangiapelo

został wymieniony w sposób bezpośredni – także inne teksty au-
torstwa zarówno Bellego, jak i Poniatowskiego. Jeśli chodzi o twór-
czość literacką polskiego księcia, jednym z najważniejszych źródeł 
są jego wspomnienia (Souvenirs du Prince Stanislas Poniatowski), 
wydane po francusku w 1895 roku przez dyrektora Biblioteki Pol-
skiej w Paryżu Józefa Korzeniowskiego. Przygotowując tę edycję, 
Korzeniowski dokonał sporych i znaczących skrótów. Pisał o tym 
Marian Brandys w Nieznanym księciu Poniatowskim3, a także Je-
rzy Łojek we wstępie do nowej edycji wspomnień (Pamiętniki sy-
nowca Stanisława Augusta)4, w której, poza pamiętnikami, umieścił 
także cenną dokumentację5. Cięcia dokonane przez Korzeniow-
skiego uniemożliwiają uzyskanie z jego edycji jakichkolwiek infor-
macji na temat służby Bellego jako sekretarza Poniatowskiego w la-
tach 1810/1811–1813; polscy odbiorcy mieli szansę zdobyć wstępne 

3	 Autor twierdzi: „Rewelacyjny odczyt o życiu nieznanego księcia Poniatowskiego 
wywołał tak duże zainteresowanie wśród historyków dyplomacji, że redakcja 
wydawanego przez Towarzystwo rocznika Revue d’histoire diplomatique zwróciła 
się do Korzeniowskiego z propozycją wydrukowania Souvenirs w całości. W roku 
1895 pamiętnik ukazał się w Revue – z pewnymi skrótami, poczynionymi przez 
Korzeniowskiego. O naturze tych skrótów informuje nas sam wydawca […] 
«Opuszczamy tu relację o zatargach ks. Stanisława Poniatowskiego z papieżem 
Piusem VII, kardynałem Consalvi i Kongregacją Rady, ponieważ te szczegóły nie 
interesują ogółu czytelników»” [Brandys 1960: 206].

4	 Redaktor tego wydania doprecyzuje, iż „[w] listopadzie 1894 roku rękopis Noti-
ces [oryginalny rękopis pamiętników księcia – A.M.] udostępniony jednak został 
ówczesnemu dyrektorowi Biblioteki Polskiej w Paryżu Józefowi Korzeniow-
skiemu (1863–1921) […]. Korzeniowski ogłosił prawie cały francuski tekst Notices, 
z opuszczeniem jednakże niedużego fragmentu dotyczącego spraw prywatnych 
autora” [Poniatowski 1979: 156]. Wiemy także, iż informacje dotyczące „nieślub-
nego związku małżeńskiego autora” zostały dosłownie wycięte z rękopisu pamięt-
nika w XIX wieku [Poniatowski 1979: 155].

5	 Chodzi o następujące dokumenty: a) kontrowersyjny memoriał napisany przez 
księcia, adresowany do Katarzyny II, złożony na ręce Potiomkina; b) instrukcję 
króla Stanisława Augusta podyktowaną dla swojego bratanka wysłanego na misję 
dyplomatyczną do Wiednia w listopadzie 1791 roku; c) raport księcia Stanisława 
z owej misji (z rozmowy z cesarzem Leopoldem II); d) streszczenie i adaptacja 
Stanisława Augusta tegoż raportu; e) list księcia Stanisława do Anny Potockiej 
napisany w Albano 18 marca 1814 roku; f) apologię Stanisława Augusta napisaną 
przez księcia wchodzącego w polemikę z historykiem francuskim Léonem Thiessé 
(Uwagi Polaka nad skrótem historii Polski pana Thiessé); g) dokument O ustano-
wieniu czynszu powszechnego.



111Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

informacje o niej w 1939 roku [Brahmer 1939: 228], choć szerszy roz-
głos sprawa zyskała dopiero w roku 1983 dzięki opublikowanemu 
w Polskim słowniku biograficznym hasłu poświęconemu Poniatow-
skiemu, które czerpie informacje z kluczowej dla tej historii rozpra-
wy I Poniatowski e Roma (1971) [Michalski 1983: 481–487]. Z tego 
właśnie powodu wcześniejsze polskie źródła dotyczące życiorysu 
księcia Stanisława, jak np. indeksy biograficzne i bibliograficzne 
Karola Estreichera (w wydaniach zarówno z 1876, jak i z 1913 roku), 
Nowy Korbut, Encyklopedia powszechna Orgelbranda, Dawni pisa-
rze polscy… (dwa ostatnie kompendia całkowicie pomijają ten te-
mat), nie okażą się tutaj pomocne [zob. Estreicher 1876, 1913; Kaleta 
1961: 83; Aleksandrowska 1972; Maciejewski i in. 2002]. Polski czy-
telnik – poza wzmianką Brahmera, której źródła zostały przez kry-
tyka przemilczane – do 1983 roku dysponuje jedynie tajemniczym 
stwierdzeniem Romana Kalety, który w 1961 roku, krytykując nie-
konsekwencję historiograficzną w narracji Brandysa, stwierdza, że 

„jego dzieje serca zaskakuj[ą] pointą zupełnie nieprawdopodobną, 
jakby wyciętą z sensacyjnego romansu” [Kaleta 1961: 113]. Ostatnio 
wiedzę o losach rzymskich księcia, m.in. o jego posiadłościach i ma-
jątku, przedstawiła Agnieszka Bender w artykule zatytułowanym 
Il principe Stanislao Poniatowski e l’Italia – lo stato della ricerca (pol. 
Książe Stanisław Poniatowski a Włochy – stan badań) [Bender 2024].

Z kolei w pismach rzymskiego poety znaleźć można kilka bez-
pośrednich odniesień do księcia, przywoływanych – czasem bez 
pogłębiania tematu – przez badaczy zajmujących się analizą i inter-
pretacją korpusu poetyckiego Bellego. Najważniejsze świadectwa 
dostarczone nam przez samego autora (mimo sporej różnicy czaso-
wej – ok. 20 lat po wydarzeniach, o których tu mowa) to sonety La 
guittarìa (I) oraz Er Teatro Valle, a także wiersz Li padroni de Cencio, 
którymi będę się zajmował w ostatniej części artykułu. Inne świa-
dectwa o charakterze poetyckim dotarły do nas dzięki badaniom 
Busiriego Viciego, który w dwóch różnych – choć uzupełniających 
się – publikacjach wymienia kolejne trzy utwory związane z posta-
cią Poniatowskiego.

Pierwszy z utworów najprawdopodobniej skomponowany 
przez Bellego, pt. Per il giorno onomastico del Sig.r Carlo (pol. Z oka-
zji dnia imienin pana Carla) [Busiri Vici 1971: 403–404], datowany 



112 Alessio Mangiapelo

przez XX-wiecznego badacza na rok 1812, jest dedykowany synowi 
Stanisława, Carlowi, urodzonemu w 1808 roku. Nie mając innych 
dowodów na potwierdzenie autorstwa tego dzieła, trzeba szukać ich 
w badaniach dotyczących twórczości włoskiego poety – Roberto 
Vighi wskazuje lata 1818–1819 jako przełomowy moment w poety-
ce Bellego [1988a: 43], ponieważ to właśnie wtedy artysta stworzył 
swój pierwszy sonet w dialekcie rzymskim. Utwór, o którym mowa, 
został napisany w języku włoskim kilka lat wcześniej i nosi znamio-
na poetyki oraz stylu Bellego: charakteryzuje się m.in. silnymi ele-
mentami klasycyzującymi (struktura, tematyka, język), zgodnymi 
z literackimi tendencjami owej epoki. Takie informacje mogłyby 
zatem podeprzeć hipotezę o autorstwie Bellego.

Kolejnym tekstem literackim jest inny sonet, również napi-
sany w języku włoskim i noszący silne znamiona stylu klasycy-
stycznego – A Madama Caterina Benlloch pel suo giorno onomasti-
co, datowany na rok 1813 [Busiri Vici 1963: 93]. Belli dedykuje ten 
utwór ówczesnej partnerce Poniatowskiego, Cassandrze Luci, któ-
rej książę Stanisław w trakcie zacieśniania się ich relacji nadał nowe 
imię – „Caterina” [Busiri Vici 1971: 370]. Para pobierze się dopiero 
w roku 1830 z powodu komplikacji związanych z wcześniejszym 
ślubem Luci. Akurat w tymże roku rzymski poeta powraca do swo-
jego autografu (po 17 latach!), by dodać kilka ostrych komenta-
rzy pod adresem Cassandry. Uwagi te miały najprawdopodobniej 
usprawiedliwiać „czułe” deklaracje, które można odnaleźć w tym 
utworze. Dopiski Bellego przybierają teraz oskarżycielski ton, bo 
oto w komentarzach do wcześniejszej postaci tekstu (i w opozycji 
do tego, jak ukazana została tam Cassandra) poeta nazywa teraz 
kochankę księcia meretrice (pol. „ladacznica”). Zabieg ten ujawnia 
i wyjaśnia zmianę podejścia Bellego do Cassandry. Znamienne są 
słowa o „mojej hańbie przed oczami mego księcia Stanisława Po-
niatowskiego, skrycie spowodowanej przez nią w 1813 roku”. Trud-
no ustalić początek i rzeczywisty rozwój relacji Belli – Cassandra. 
Zapewne chodzi tutaj o romans między tym dwojgiem, który do-
prowadził do zerwania kontaktów Bellego z całym otoczeniem Po-
niatowskiego. Nie wiadomo, jak relacja tych dwojga potoczyła się 
dalej. Możemy jedynie przywołać uwagi wyraźnie sprzyjającego 
poecie Paola Tarnassiego, wedle którego Belli postanowił opuścić 



113Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

dwór Poniatowskiego, aby uniknąć eskalacji romansu z Cassandrą, 
co z pewnością pociągnęłoby za sobą burzliwe rozstanie z praco-
dawcą i jego otoczeniem [Tarnassi 1864: 6].

Ostatnim dziełem jest poemat La pestilenza stata in Firenze 
l’anno di nostra salute MCCCXLVIII [Belli 1816], o którego istnieniu 
przypomina nam Busiri Vici w I Poniatowski e Roma. Utwór nie za-
wiera aluzji do postaci Poniatowskiego, chociaż w rękopisie (w roz-
budowanej wersji tytułu) widnieje informacja, iż został napisany 
podczas służby Bellego u księcia w latach 1812–1813, publikacja na-
stąpiła zaś dopiero w roku 1816 [Busiri Vici 1971: 376]. Dzieło to 
powstało pod silnym wpływem klasycyzmu.

Spośród prac badawczych historyków literatury i historyków 
warto przywołać ciekawe ustalenia Stefanii Luttazi, która anali-
zując Zibaldone rzymskiego poety (w wydaniu pod red. Giovan-
niego Oriolego [Belli 1962: 585]), natknęła się na humorystyczną 

„anegdotę”, opowiadaną przez księcia Stanisława Poniatowskiego 
Bellemu, na temat karła ukrytego w „cieście chrupiącym podczas 
uczty”. Fragment ten został skatalogowany przez włoską badaczkę 
jako „X Art. 2829, carta 138 verso”, przy czym „X” oznacza, iż to pi-
smo dotyczące „refleksji i osobistych anegdot, rysunków” autora 
[Luttazi 2004: 185]6. Kolejne informacje znaleźć można w nastę-
pujących źródłach, tj. w Elogio storico di Giuseppe Gioachino Belli 
(pol. Pochwała historyczna Giuseppego Gioacchina Bellego) wyda-
nej przez kolegę poety Paola Tarnassiego, monografii pt. Giuseppe 
Gioachino Belli e le sue dimore (pol. Giuseppe Gioachino Belli i jego 
miejsca zamieszkania) autorstwa Salvatorego Rebecchiniego z roku 
1987 oraz artykule Franca Onoratiego opublikowanym w czaso-
piśmie „Strenna dei romanisti” w 2017 roku i noszący tytuł Come 
dissipare un patrimonio principesco per amore dell’opera. Il caso del 

6	 Anegdota Bellego znajdująca się w jednym przypisie zamieszczonym w Lettere 
Giornali Zibaldone pod redakcją Giovanniego Oriolego brzmi następująco: „Tak 
mi opowiadał książę P., bratanek ostatniego króla Polski, iż podczas wielkiego, 
zorganizowanego przez niego obiadu, kazał ukryć karła pod chrupiącym ciastem. 
Karzeł ten później z niego wyszedł – ku zaskoczeniu wszystkich. Gust godny 
Apicjusza, choć nie wiem, na ile to opowiadanie może być wiarygodne” [Belli 
1962: 585; przeł. z wł. – A.M.]. Apicjusz (I w. n.e.) – rzymski gastronom znany 
z organizowania wystawnych uczt.



114 Alessio Mangiapelo

romano Giuseppe Poniatowski (pol. Jak roztrwonić książęcy majątek 
z miłości do opery. Przypadek Giuseppego Poniatowskiego z Rzymu).

Adwokat Paolo Tarnassi po śmierci Bellego upamiętnił jego 
postać, pisząc obszerną, utrzymaną w oficjalnym tonie pochwałę, 
wygłoszoną w Papieskiej Akademii Tyberyjskiej 8 maja 1864 roku, 
której poeta był współzałożycielem. Włoski prawnik snuje uroczy-
stą biograficzną opowieść o Bellim, obejmującą także perspektywę 
prywatną, a nawet intymną. W ten właśnie sposób liczne informa-
cje na temat jego życiorysu dotarły do czytelników. W niniejszym 
artykule zamieściłem fragment wypowiedzi Tarnassiego dotyczący 
pobytu włoskiego poety na dworze księcia Poniatowskiego. Rebec-
chini w związku z tym okresem życia Bellego podaje informację 
o spotkaniu rzymskiego poety i polskiego księcia, które odbyło 
się dopiero w roku 1812 [Rebecchini 1987: 48]. Belli miał być wów-
czas przedstawiony Poniatowskiemu jako „doskonale wykształco-
ny młodzieniec, bardzo dobrze zapowiadający się twórca włoskiej 
kultury literackiej i poetyckiej” [Rebecchini 1987: 49]. Badacz pod-
nosi także kwestię braku rzetelnych źródeł na temat pobytu Bel-
lego u Poniatowskiego już w latach 1810–1811. To jednak zostało 
potwierdzone przez autora cytowanego w tekście Rebecchiniego, 
czyli Francesca Spadę, w pracy Alcune notizie da servire di materiali 
all’elogio storico che scriverà del fu G. G. B, l’avv. Paolo Tarnassi (pol. 
Kilka informacji służących jako materiał przygotowawczy do pochwa-
ły pisanej przez adwokata Paola Tarnassiego o zmarłym G. G. B.).

Spada przyznaje, iż właśnie w roku 1811 „Belli zamieszkał u do-
brze znanej mu rodziny”, jednak nie zdradził jej tożsamości, choć 
zaznaczył, że podczas tego pobytu poznał swojego współlokato-
ra, a mianowicie „młodego opata Michelego Viale Prelà” [Belli 
1962: 585]. Następuje tam jednak dziwny skok chronologiczny 
w opowieści o losach Bellego po doświadczeniach z Via della Croce 
(gdzie mieszkał Poniatowski): po pierwsze Spada opowiada o jego 
stanowiskach pracy do 1811 roku, następnie przechodzi do wątku 
spotkania z Poniatowskim i pobytu na jego dworze (wiadomo, że 
przedłużył się on do roku 1813), by ostatecznie powrócić do narra-
cji o faktach sięgających roku 1811, przedstawionych ponadto jako 
skutek tego, co miało miejsce w otoczeniu polskiego księcia. Czyż-
by zaszła tutaj pomyłka (w przepisywaniu tej informacji lub nawet 



115Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

w samym oryginale, z którego pochodzi) i ów „1811” rok miał po 
prostu być rokiem „1813”? By wzmocnić ten argument, należy się-
gnąć do biografii zatytułowanej Della vita del cardinale Michele Viale 
Prelà arcivescovo di Bologna. Commentario (pol. O życiu kardynała 
Michelego Viale Prelà arcybiskupa bolońskiego. Komentarz), z której 
dowiadujemy się, iż młody Michele „w towarzystwie brata Luigie-
go został wysłany do Rzymu, by ukończyć studia, oraz umieszczo-
ny w rzymskim seminarium w październiku 1814 roku” [Fantoni 
1861: 8]. Zgodnie z tą informacją sugestia, że chodziło o rok 1813, 
a nie o rok 1811, zyskuje silniejsze potwierdzenie, a tym samym nale-
ży wykluczyć datę proponowaną przez Spadę. Pozwoliłoby to także 
wzmocnić hipotezy Rebecchiniego, któremu fakt pobytu Bellego 
u Poniatowskiego w latach 1810–1811 [Rebecchini 1987: 49] wydawał 
się mało prawdopodobny7. Najpewniej Rebecchini został po prostu 
wprowadzony w błąd za sprawą pomyłki Spady (lub samego Orio-
lego, który przepisywał tekst Spady) – stąd jego trudności w usta-
leniu dokładnej daty początku pobytu Bellego u księcia Stanisława.

Równie interesujący okazuje się artykuł Onoratiego. Pisząc 
o losach Giuseppe, syna księcia, autor rekonstruuje szczegółowo 
dzieje polsko-włoskiej rodziny. Ciekawy jest fakt, iż Onorati, od-
wołując się do romansu między Bellim a Cassandrą, wspomina 
o „nachalnych zalotach” Cassandry [Onorati 2017: 337], podczas 
gdy inni badacze kładą raczej nacisk na to, iż sam Belli nie potra-
fił oprzeć się „niezaprzeczalnemu urokowi oraz wdziękowi Luci” 
[Orsini 2003: 496].

Warto jeszcze wspomnieć o literackich aluzjach do księcia Sta-
nisława, gdyż wielokrotnie był on głównym bohaterem utworów 
poetyckich. Podobnie jak w przypadku poświęconych mu liryków 
autorstwa Bellego w dziełach tych bywał przedstawiany zarówno 
w złym, jak i w dobrym świetle. Wspomina o tym także Brandys 
w kilku miejscach swojej narracji. Jako przykład pragnę przywo-
łać dwa wiersze – jeden napisany przez Stanisława Trembeckiego, 

7	 Rebecchini nie jest w stanie wytłumaczyć pobytu Bellego u księcia, jego teore-
tycznej przeprowadzki (zgodnie z przywołanym rokiem 1811), a potem powrotu 
do domostwa Poniatowskiego, gdy Belli napisał poemat o dżumie we Florencji 
(lata 1812–1813). Z tego powodu badacz zostaje przy roku 1812, który uważa za 
początek współpracy Bellego i Poniatowskiego.



116 Alessio Mangiapelo

drugi przez nieznanego autora. Nie są to jedyne literackie wzmian-
ki o księciu. Kaleta przypomina, że Poniatowski znajduje się „na 
marginesie twórczości poetyckiej […] Krasickiego i Wybickiego” 
[Kaleta 1961: 83] i – może nieco nad wyraz – stwierdza, że „naj-
wybitniejsi poeci okresu adresowali do niego programowe wiersze” 
[Kaleta 1961: 100]. Trembecki w swojej Polance pisze:

Ta radość, którą zważasz, odtąd jest poczęta,
Jak nas uciążające pan rozerwał pęta.
Z własnej rąbiemy woli, nie muszeni gwałtem
Raz w rok lekki podatek oddawszy ryczałtem…

[…]

Jeśli jakim przestępstwom należy przyganić,
Nie ma dozorca mocy grzbietów naszych ranić.
Między nami i panem gdyby zaszła sprawa,
Obcemu ją sądowi pobożnie poddawa.
A w naszej społeczności jeśli kto pobłądzi,
On sam, ale pełny miłosierdzia, sądzi…”.  

[Trembecki 1953: 145]

Jest to zatem wyidealizowany – czy też „wieśniaczy”, jak zresz-
tą Trembecki określa własny wiersz [Trembecki 1953: 143] – obraz 
Poniatowskiego, który przedstawiony został nie tylko jako zwolen-
nik postępu społecznego, lecz również jako sędzia oraz pokojowo 
nastawiony pośrednik między członkami społeczeństwa. W zgoła 
odmiennym świetle pojawia się książę w kolejnym, anonimowym 
utworze, o którym wspomina Brandys:

Na pozór grzeczny, ale w sercu dumny,
stryja korony blaskiem zaślepiony.
Chociaż uczony, nie nadto rozumny,
Bredził niedawno zgryźliwymi tony8.

8	 Chodzi o przemówienie księcia wygłoszone podczas Sejmu Czteroletniego – co 
warto zauważyć, jego przeciwnicy polityczni sięgali w krytyce po tony satyryczne.



117Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Byłby nieznośny w tej postawie pana
Gdyby nie było z mostu kasztelana. [Brandys 1960: 163]

Charakter tego ujęcia bardzo przypomina poetyckie propozy-
cje Bellego. W przeciwieństwie do Polanki ton tego utworu okazuje 
się jednak cyniczny, poniżający, a do pewnego stopnia nawet oskar-
życielski ze względu na brak społecznych i politycznych kompeten-
cji, co anonimowy autor zarzuca bezpośrednio księciu Stanisławo-
wi. Co więcej, poeta wskazuje, że książę zawdzięcza swoją wysoką 
pozycję m.in. wybitnemu dziadkowi, kasztelanowi krakowskiemu 
Stanisławowi Poniatowskiemu, co uwidacznia się we fragmencie: 

„[…] Byłby nieznośny w tej postawie pana / Gdyby nie było z mo-
stu kasztelana”. Jest to emblematyczny przykład zwrotu opinii pu-
blicznej wobec postaci księcia, o czym pisze Kaleta, przywołując 
zjawisko bibliografii satyrycznej: przed wspomnianą w poetyckim 
tekście oceną wypowiedzi księcia na Sejmie Czteroletnim („Bre-
dził niedawno zgryźliwymi tony”) uczyniono Poniatowskiego au-
torem fikcyjnych dzieł – takich jak O nieprzyzwoitości pychy i uporu 
czy Chęć bogactwa bez wspaniałości serca i duszy – mających na celu 
krytykę jego sposobu bycia [Kaleta 1961: 101]. A do tego Brandys 
cytuje kolejne fragmenty, które mogą nieco przypominać czytel-
nikom satyry autorstwa Bellego.

3.	 O recepcji Bellego w Polsce oraz o trudnościach  
z przekładem jego poezji

Niestety o polskiej recepcji Bellego nie da się zbyt wiele powie-
dzieć, chociaż poeta został marginalnie wspomniany w kilku opra-
cowaniach oraz historiach literatury włoskiej dostępnych w Polsce. 
Jednakże należy tutaj przywołać najistotniejsze prace, w których 
jego żywot i poezja odnalazły swoje miejsce. Mieczysław Brahmer, 
podczas badania włoskiej poezji zaangażowanej w walkę o wolność, 
poświęca Bellemu oraz innym autorom (m.in. piszącym w różnych 
dialektach włoskich) kilka stron. Polski badacz zwięźle opisuje 
poetykę oraz ślady „polonofilizmu” poety. Wspomina o zatrud-
nieniu go jako sekretarza u księcia Poniatowskiego oraz o sonecie 
Li pinitinzieri de San Pietro, w którym Polska została przywołana 



118 Alessio Mangiapelo

w duchu solidarności [zob. przyp. 38]. Dodatkowo podaje jeszcze 
swoje robocze tłumaczenie utworu [Brahmer 1939: 227–230, 244–
246]. Maria i Marina Bersano-Begey także wspominają o tymże 
sonecie, uwzględniając jednak informację o Bellim jako tłumaczu 
świętych hymnów z języka łacińskiego na włoski. W jednym z nich 
opiewany był lud polski, należy jednak pamiętać, że rzymski poeta 
odegrał w tym przypadku wyłącznie rolę osoby dokonującej prze-
kładu [Bersano-Begey, Bersano-Begey 1949: 174]. Z najnowszych 
pozycji bibliograficznych trzeba również wymienić próbę przybli-
żenia biografii i specyfiki warsztatu poetyckiego Bellego polskie-
mu czytelnikowi podjętą przez Anetę Chmiel (publikacja ma cha-
rakter zarówno krytycznoliteracki, jak i przekładowy), wzmiankę 
o tłumaczeniu poczynionym przez Leona Szweda w tomie zbioro-
wym Od Dantego do Fo. Włoska poezja i dramat w Polsce (od XVI do 
XXI wieku) [Miszalska i in. 2007: 143] oraz przekład dokonany przez 
Olgę Płaszczewską zawarty w dziele Jak przeczytać Biblię (i powiem 
ci, jak to zrobić) autorstwa księdza Federica Tartaglii. Najbardziej 
interesującą dla nas częścią artykułu Chmiel jest aneks, w którym 
badaczka umieściła przekłady filologiczne dwóch sonetów Bellego, 
tj. Er giorno der giudizzio (pol. Dzień sądu ostatecznego) i Er caffet-
tiere filosofo (pol. Sprzedawca kawy filozofem). Co prawda trudno 
je ocenić pod kątem poetyckim, gdyż są to tłumaczenia dosłowne, 
a więc pozbawione rytmu i rymów budujących muzykalność ory-
ginałów. Pomimo to przekłady te świadczą o rozpoznaniu warto-
ści poezji Bellego. Z kolei uwagi badaczki na temat życia i poetyki 
włoskiego autora mogą być, oczywiście, nowością dla czytelnika 
nieznającego twórczości tego poety, jednak w gruncie rzeczy są to 
informacje o charakterze ogólnym [Chmiel 1999: 111–121].

W odniesieniu do zasygnalizowanej kwestii zdaje się, iż polski 
poeta, Leon Szwed, również podjął się swego czasu próby przekła-
dowej wierszy Bellego, choć objęła ona tylko dwa sonety rzymskie-
go autora, a mianowicie Er ricordo (pol. Wspomnienie) oraz Caino 
(pol. Kain). Podejścia te różnią się od poprzednich pod kątem 
pomyślności przekładu poetyckiego, gdyż Szwed – niewątpliwie 
zdając sobie sprawę z wyzwań, z jakimi musi mierzyć się tłumacz 
twórczości Bellego – skłonił się zdecydowanie bardziej ku stro-
nie poetycko-translatorskiej niż historycznoliterackiej. Badaczowi 



119Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

udało się w większej części zachować rytm, ironię oraz zwięzłość 
oryginałów, dzięki czemu jego przekłady (sporządzone już w latach 
80. XX wieku) można uznać za satysfakcjonujące [Szwed 1983: 81]. 
Do skutecznych prób translatorskich należy zaliczyć także tę au-
torstwa Płaszczewskiej. Badaczka podjęła się tłumaczenia jednego 
wiersza Bellego, a mianowicie sonetu zatytułowanego La riliggione 
der tempo nostro (pol. Wiara naszych czasów). Przekład ten moż-
na uznać za „wariację” najwyższej próby, warto jednak podkreślić, 
że funkcjonuje on w przestrzeni niemal całkowicie oderwanej od 
oczekiwanego kontekstu historycznoliterackiego, który pojawia się 
jedynie jako materiał pomocniczy w książce o charakterze religij-
nym pt. Jak przeczytać Biblię (i powiem ci, jak to zrobić). Tłumacz-
ce udało się jednak w owej adaptacji znaleźć odpowiedni balans, 
gdyż dzięki plastyczności typowej dla języka polskiego oddała 
w satysfakcjonujący sposób stylistykę narzuconą przez oryginał 
[Tartaglia 2019: 109–110]9.

O szerokiej zagranicznej recepcji dzieł Bellego świadczą choćby 
pochwały Nikołaja Gogola, który przyczynił się do propagowania 
twórczości włoskiego poety w Rosji [Platone 2010: 168], jak rów-
nież – przechodząc do czasów współczesnych – dwie edycje, któ-
re mogłyby zachęcić polskich badaczy do zajęcia się fenomenem 
twórczości włoskiego poety. Chodzi o książkę Belli oltre frontiera. 
La fortuna di G.G. Belli nei saggi e nelle versioni di autori stranieri (pol. 
Belli za granicą. G.G. Belli w eseistyce i przekładach autorów zagranicz-
nych) autorstwa Damiana Abeniego, Raffaelli Bertazzoli, Euriala De 
Michelisa i Pietra Gibelliniego [Abeni i in. 1983], mającą charakter 
krytyczno-teoretyczny, oraz o pracę Belli da Roma all’Europa. I so-
netti romaneschi nelle traduzioni del terzo millennio (pol. Belli z Rzy-
mu do Europy. Sonety w dialekcie rzymskim w tłumaczeniach trzeciego 
tysiąclecia) pod redakcją Franca Onoratiego [Onorati, red. 2010], 
w której dominuje perspektywa translatologiczna. We wstępie do 
tego ostatniego opracowania Antonio Prete przypomina, na czym 
polega wyzwanie związane z przekładaniem poezji Bellego, który 
pozostawił po sobie twórczość w dialekcie rzymskim:

9	 Nieliczne zmianki można znaleźć jeszcze w kilku miejscach [zob. Sapegno 
1969: 529–533; Kralowa i in. 1997: 128, 131–134; Skrunda 1999].



120 Alessio Mangiapelo

Tłumaczenie Bellego na język obcy jest ekstremalną przygo-
dą językową, jest działaniem obciążonym sporym ryzykiem. 
Z drugiej strony jest to dla tłumacza niepowtarzalna okazja, 
aby zmierzyć się z rzymskim dialektem w całej jego okazałości. 
Przejść przez labirynt skarbów – bogactwa jego tonów i reje-
strów, poprzez wachlarz jego tradycji i uzusów. [Prete 2010: 7]

W ten sposób badacz zachęca do podjęcia translatorskiego 
wyzwania, wskazuje, iż mówi o twórcy, którego obecny status – 
zgodnie z uwagami filologów – upoważnia do podobnego przed-
sięwzięcia. Belli bowiem „dołączył już do kanonu, do którego na-
leżą najwięksi europejscy poeci” [Ripari 2020: 157]. W omawianej 
pracy znajdują się uwagi o przekładach liryki Bellego na język ro-
syjski, co może się okazać przydatnym materiałem dla polskich 
tłumaczy ze względu na powinowactwa między tymi dwoma ję-
zykami słowiańskimi. Konieczne wydaje się jednak traktowanie 
tego przykładu jako swoistego punktu wyjścia, nie zaś jako zestawu 
wiążących wytycznych dla prób spolszczenia tej poezji. Należałoby 
zatem opracować osobną strategię przekładów utworów powsta-
łych w rzymskim dialekcie, bardziej odpowiadającą specyfice pol-
szczyzny. W zaproponowanych w artykule przekładach podjęliśmy 
wraz z Magdaleną Śniedziewską próbę oddania rzymskiego dialek-
tu w różnych rejestrach polszczyzny – dzięki połączeniu kolokwia-
lizmów i wulgaryzmów, które nie są właściwe jednej tylko gwarze, 
oddany został pełniej charakter i duch utworów włoskiego poety. 
W tym kontekście ciekawych wskazówek mogłaby dostarczyć re-
fleksja nad genezą sukcesu rzymskiego poety w Rosji. Jak wspo-
mniałem, przysłużył się do niego Gogol, który zapoznał się z so-
netami Bellego w salonie księżnej Zinaidy Wołkońskiej. Miało to 
miejsce podczas spotkania z rosyjskim poetą Piotrem Wiaziemskim, 
dla którego Belli napisał sonet datowany na 3 stycznia 1835 roku10.  

10	 Belli często bywał w salonie literackim Zinaidy Aleksandrowej Wołkońskiej 
(1789–1862), w którym na przestrzeni lat gościli m.in. Adam Mickiewicz, Alek-
sander Puszkin czy Nikołaj Gogol. W liście do znajomej Marii Petrownej Balabiny 
Gogol wspomina o „konieczności słuchania na żywo Bellego, który deklamował 
własne wiersze” [Platone 2010: 168]. W sonecie okolicznościowym towarzyszą-
cym rzymskiej wizycie Piotra Andrejewicza Wiaziemskiego włoski poeta stara 



121Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Utwór ten przełożył na język rosyjski Eugeniusz Solonowicz [Ono-
rati, red. 2010: 167–170]11.

4.	 La guittarìa (I), Er teatro Valle, Li padroni de Cencio oraz inne 
utwory. Próba analizy oraz przekładu12

Jak już zostało wskazane, Belli jest autorem trzech utworów, w któ-
rych wymieniony został książę Stanisław Poniatowski – traktuję 
je jako źródło wiedzy o rzymskim okresie biografii polskiego ary-
stokraty. Trzeba jednak mocno podkreślić, iż w owych utworach 
polski arystokrata oraz jego otoczenie odgrywają drugoplanową 
rolę w odniesieniu do treści ogólnej. Ta informacja jednak staje 
się niezwykle cenną podpowiedzią dla badacza oraz czytelnika: 
odwołania te wskazują zarówno na istotne przesunięcie w poety-
ce Bellego, jak i zmianę osobistego stosunku poety do księcia Sta-
nisława. Rewerencja, którą napotkaliśmy wcześniej, przekształca 
się w ostrą – niekiedy okrutną – satyrę: Poniatowski zostaje za-
liczony do grona postaci ironicznie atakowanych przez Bellego, 
często (choć nie zawsze) związanych z najwyższymi sferami spo-
łeczeństwa. Daty powstawania owych utworów okazują się ponad-
to zbieżne z pojawieniem się nowych, odważnych wątków w jego 
twórczości, o czym wspomina Vighi:

W 1829 roku Belli napisał kolejne cztery sonety w dialekcie 
rzymskim, m.in. ten z okazji wyboru na papieża Piusa VIII, któ-
ry wyznacza u niego początek antypapieskiej satyry, stającej się 

się naśladować typowo słowiańskie nazwiska, kończąc każdy wers słowem z koń-
cówką -schi (pol. „-ski”). W tym utworze pojawia się też fikcyjne nazwisko Mise-
roschi (pol. „Mizerowscy”), już obecne w utworze La guittarìa (I).

11	 Zob. wspomniany przekład oraz inne tłumaczenia utworów Bellego wykonane 
przez rosyjskiego badacza [Solonovič 2002, 2014].

12	 Wszystkie przypisy do sonetów, które zostały zastosowane w niniejszym arty-
kule, zaczerpnięto z wydań krytycznych [zob. Belli 1988abc], które tym samym 
stanowią bazę tego studium. Korzystałem jednak również z najnowszych wydań 
sonetów Bellego jako materiałów uzupełniających [zob. Belli 2018ab]. W owych 
przypisach podaję zatem (przy tytule każdego z utworów) kolejne informacje 
dotyczące tomów, stron itp., a także tłumaczę i uzupełniam niezbędne dla czy-
telnika polskiego informacje.



122 Alessio Mangiapelo

stałym tematem w jego twórczości; […] w 1830 roku […] licz-
ba sonetów rzymskich wynosi 81, podzielonych na dwie grupy 
(luty–marzec i lipiec–listopad) […]. Są to sonety otwierające 
drogę do jego twórczości w dialekcie rzymskim, a wśród nich 
można już rozpoznać […] kilka tematów, które zostały później 
rozwinięte: przede wszystkim seks […], kobiety, miłość […], 
wątek religijny i kler […], polityka […] i ściśle wynikające 
z niej żal za przeszłością połączony z potępieniem teraźniej-
szości […]. [Belli 1988a: 45–46]

Należy jednak dodać, że w niektórych przypadkach ta ostra 
satyra z powodu „bezpośredniości” czy też „obcesowości”, który-
mi charakteryzuje się dialekt rzymski, może wydawać się czytel-
nikowi jeszcze bardziej dosadna niż satyra pisana w języku stan-
dardowym. Nieprzypadkowo Rino Caputo tak skomentował to 
zjawisko:

Dialekt, właśnie dlatego, że jest obdarzony specyficznymi ce-
chami, ma jednak zaletę wzbogacania możliwości przekazy-
wania treści, wyrażania bardziej żywo i przenikliwie samych 
sposobów reagowania na świat, czyli na wszechświat własnych 
fantazji. [Caputo 2013: 165]

Obserwacja ta odnajduje zresztą interesujące potwierdzenie 
w analizie przeprowadzonej przez Diega Polego na temat dwo-
istości poetyki Bellego [Poli 2013: 175]. Włoski poeta świadomie 
prowadził skrupulatne różnorodne badania i eksperymenty ję-
zykowe13. To właśnie w twórczym posługiwaniu się dialektem 

13	 Belli był człowiekiem o wszechstronnych zainteresowaniach – sam sygnalizuje, że 
„[o]siągnąwszy wiek dorastania rozwijały się już we mnie ziarna moich skłonno-
ści – mawiałem tylko o malarstwie, muzyce, poezji, literaturze, naukach ścisłych 
i podróżach” [Belli 1962: 8; przeł. – A.M.]. Również Busiri Vici wspomina o spo-
sobie, w jaki włoski poeta spędzał m.in. swój wolny czas w trakcie służby u księcia 
Stanisława: „W czasie wolnym od pracy Belli miał także możliwość uczestniczenia 
w kursie zorganizowanym przez Collegium Rzymskie o fizyce i chemii. Na ten 
właśnie temat poeta napisał Rozprawę o diamencie, którą przedstawił temuż Col-
legium 19 kwietnia 1812 r.” [Busiri Vici 1971: 373; przeł. – A.M.].



123Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

rzymskim można dostrzec punkt zwrotny, którego poeta tak bar-
dzo szukał – co byłoby w pełni zgodne także z duchem epoki, 
w której artyści niejednokrotnie w ludowości upatrywali pod-
stawy tożsamości narodowej. Będzie to najczystszy i najbardziej 
naturalny element twórczości włoskiego poety, jak pisał o tym 
nieco później Tarnassi14. Nie ulega jednak wątpliwości, że książę 
Poniatowski stał się obiektem krytyki i przestał być niemal niety-
kalnym protektorem poety (to samo dzieje się z księciem Frydery-
kiem Saxe-Gotha, któremu Belli dedykuje poemat La pestilenza…, 
a następnie wymienia go, obok Poniatowskiego, wśród „Panów  
Wicka”).

Temat relacji Bellego i Poniatowskiego poruszyłem już wcześ-
niej w artykule Il rapporto tra Giuseppe Gioachino Belli e il principe 
Stanislao Poniatowski tra traduzioni e interpretazioni poetiche [Man-
giapelo 2024]. Zaproponowane w nim polskie przekłady utworów 
włoskiego poety miały charakter filologiczny. Zachęcałem wów-
czas polskie środowisko italianistyczne, ale także samego siebie, 
do podjęcia tego przekładowego wyzwania. W związku z tym 
nawiązałem współpracę z Magdaleną Śniedziewską i w efekcie 
powstały przekłady trzech interesujących mnie wierszy Bellego. 
W La guittarìa (I) napotykamy na trudności (które zawsze będą 
towarzyszyły tłumaczom Bellego) dotyczące specyficznej leksyki 
stosowanej przez poetę, nieustannie odnoszącego się do środowi-
ska ówczesnego Rzymu; wystarczy wspomnieć choćby sformuło-
wania takie jak fujjetta czy l’ammidaro a li grieghi. Belli bowiem to 
pisarz posługujący się językiem w sposób wszechstronny, o czym 
świadczą m.in. tworzone przez niego niebanalne neologizmy no-
szące znamiona satyryczności. Warto zwrócić uwagę na nazwiska 

14	 Włoski adwokat w swoim dziele przypomina: „A jego język, choć zwykle taki 
prosty, był zawsze jednocześnie poetycki, a cała tajemnica tego połączenia, która 
jest znacznie mniej dziwna, niż inni mogliby pomyśleć, polega właśnie na tym, 
że nie używał martwych języków innych stuleci, ale wiedział, jak poprawnie się 
posługiwać językiem, w którym my mówimy źle. Innymi słowy, jego cała myśl 
leży w właśnie takiej poezji [dialektalnej – A.M.], której nie ozdabiał poszarpaną 
dumą postarzałych słów, ani wystawną prostotą wymarłego stylu, lecz posiłko-
wał się mądrymi wyborami, a nawet mądrzejszym ulokowaniem przejrzystych 
i elegancko wiernych słów” [Tarnassi 1864: 19].



124 Alessio Mangiapelo

mówiące: Miseroschi, przetłumaczone jako „Mizerowscy”, by za-
chować obecną w języku włoskim grę słów, a także określenie 
bardziej bezpośrednie i wulgarne, nawiązujące do Poniatowskie-
go, czyli Ppugnatoschi, które odnosi się zarówno do pięści, garści 
(wł. pugno), jak i do aktu onanizmu funkcjonującego w dialekcie 
rzymskim pod słowem pugnetta (dosłownie „mała pięść”, „mała 
garść”) – po polsku oddane jako „Peniatowski”. Podobnych pro-
blemów przysparzają tłumaczowi frazeologizmy – zarówno te 
występujące w języku włoskim czy w odmianie rzymskiej, jak i te 
wymyślone przez Bellego na potrzeby jego utworów. Spójrzmy 
na pierwszy z przekładów:

La guittarìa15 (I)16

1° – Cacaritto a Cacastuppini
Guitto17 scannato18, e cché!, nun te conoschi
d’êsse ar zecco19, a la fetta20 e a la verdacchia21?
Stai terra-terra come la porcacchia22,
abbiti a Ardia23 in casa Miseroschi.

Ha spiovuto24, sor dommine, la pacchia25
d’annà in birba26, burlà, e gguardacce loschi27.

15	 Nędza.
16	 Poesie romanesche, t. 2 [Belli 1988b: 70–73]. W I sonetti. Volume primo [Belli 2018a: 

328–330] redaktorzy zaznaczają istnienie dwóch wariantów tego sonetu, przed-
stawiając czytelnikom drugi wariant oraz wyjaśniając historię edytorską z nimi 
związaną. Tekst utworu, który uwzględniony został w owym artykule, pochodzi 
z pierwszego wariantu.

17	 Nędzny.
18	 Bez pieniędzy.
19	 Nie mieć pieniędzy.
20	 Essere alla fetta – żyć, będąc skazanym na biedę.
21	 Essere al verde – również nie posiadać pieniędzy.
22	 Portulaka (roślina).
23	 Ardea – starożytne miasto w regionie Lazio. Essere ad Ardea – być w Ardei, czyli 

płonąć (tj. ardere w języku włoskim).
24	 Skończyło się.
25	 Wygoda.
26	 Jeździć wozem.
27	 Patrzeć krzywo na kogoś.



125Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Mo arrubbi er manichetto a Ppugnatoschi28,
maggni a bbraccetto29, e bbatti la pedacchia30.

De notte all’osteria de la stelletta31,
de ggiorno ar Zole32; e cquer vinuccio chiaro33
che bbevi, viè a sta un cazzo34 a la fujjetta.

Mostri ‘na chiappa, un gommito e un ginocchio;
e chì tte vò, fa ccapo all’ammidaro
a li greghi35, a l’inzegna der pidocchio36.

Morrovalle, 26 settembre 1831
De Pepp’er tosto

Nędza (I)

1. Srajrówny do Srajknota
Ech, nędzny biedaku, ty wiesz o tym, bracie,
żeś jest już bez grosza, marnego drobniaka?
Tuż przy ziemiś nisko niczym portulaka
i w Pożarach mieszkasz, w Mizerowskich chacie.
Manna, waszmość panie, już się wyczerpała
na drwiny, powozy i krzywe spojrzenia,
chadzać musisz pieszo, ssać resztki jedzenia
i Peniatowskiego pociąga cię pała.

28	 Rękojeść i garść; chodzi o masturbację. W Rzymie zwracano się do Poniatow-
skiego jako „Pugnatoschi”.

29	 Mangiare a braccetto – a braccio: jeść mało i bez sztućców.
30	 Pedacchia – ulica w Rzymie. Batter la pedacchia – iść pieszo.
31	 Dormire alla bella stella – spać pod gwiazdami. Tak się nazywała słynna karczma 

rzymska.
32	 Kolejna karczma rzymska, występuje tutaj podobna metafora do poprzedniej.
33	 Woda.
34	 Nic nie kosztują za „fogliettę”. Według Treccani foglietta to „starożytna miara 

do płynów używana w Rzymie, równoważna l. 0,4557 dla wina e l. 0,5132 dla 
oliwy” – A.M.

35	 Essere all’amido, all’amidaro – być nieudacznikiem. Na kościele św. Anastazego 
z Greków bywał sprzedawca skrobi.

36	 Pidocchio – wesz; symbol biedy.



126 Alessio Mangiapelo

Noce spędzasz teraz w karczmie pod gwiazdami
za dnia zaś pod Słońcem, w dłoni winko liche,
co za kupę łajna lać będą kwartami.
Świecisz dziś kolanem, łokciem, rzycią podłą;
trzos myszy kościelnej na targu u mnicha
wyznania greckiego to twe wszawe godło.

Morrovalle, 26 września 1831 roku
Przez klawego Ziutka

Książę Stanisław jest przedstawiany w tym utworze jako jedna 
z wpływowych postaci w ówczesnym Rzymie. Poeta, po pierw-
sze, tworzy paralelę rymową – posługując techniką opisaną już 
w przypisie nr 12 – między Miseroschi mieszkającymi (jak to szlach-
ta) poza murami wiecznego miasta a samym Ppugnatoschi (który 
faktycznie mieszkał z rodziną w Albano pod Rzymem czy w San 
Felice Circeo). Po drugie zaś, za pomocą kontrastowych zesta-
wień podkreśla różnicę społeczną między bohaterami utworu. 
Mimo że książę został ukazany satyrycznie, w kontekście wulgarno-

-seksualnym, nie bez znaczenia jest także kwestia dotycząca sto-
sunków poddaństwa, która często łączy się z materialnym i du-
chowym ubóstwem (guittarìa, pol. „nędza”). Podobnie dzieje się 
w Li padroni de Cencio (pol. Panowie Wicka), gdzie książę wymie-
niony jest w szeregu wielu ówczesnych możnych. Belli nawiązuje 
do pewnego „Potowskiego”, obecnego we wspomnianej w utwo-
rze Teatr „Valle” operze półpoważnej pt. Gli esiliati in Siberia (pol. 
Wygnańcy na Syberii). Jak łatwo wnioskować, postać ta nie ma naj-
wyraźniej nic wspólnego z księciem Poniatowskim. Mamy tu do 
czynienia z kontaminacją dwóch odrębnych osób i historii, gdyż 
najprawdopodobniej autor planował stworzyć podwójne odnie-
sienie kulturowe, by wzbogacić wartość poetycką swojego utwo-
ru. Ostatecznie prowadzi to do wykreowania postaci nieistnieją-
cej w rzeczywistości. Ponadto pojawia się tutaj kolejny problem 
językowy: termin pugnatoschi używany jest w tym przypadku bez 
wyraźnych konotacji seksualnych, które widoczne są w sonecie 
Nędza (I). Sądzę, że w tym utworze Belli odnosi się po prostu do 
rzymskiej wymowy nazwiska księcia, choć pewności, w przypad-
ku tak przewrotnego autora, mieć nie mogę.



127Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Er Teatro Valle37

Io pe nnun perdeme38, Anna de Pumpara,
la Spaccata, Chiafò, Ccuccio39 e Lluterio,
annassimo a la Valle in piccionara,40
che cc’è la meladramma e ‘r seme-serio41.

È un certo Pugnatoschi42 che da Zzara43
lo mannorno in esijjo in ner Zibberio44:
e cc’è un’Unghera45 c’è cche la pianara46
la porta a ggalla drent’a un cimiterio.

Uscì er Bazzaro47 de Moscovia poi
che sse cibbò una sarva de fischietti48,
e li primi a ffischià ffussimo noi.

37	 Poesie romanesche, t. 2 [Belli 1988b: 658–659]. W I sonetti. Volume primo [Belli 
2018a: 947–949] dodano dla kontekstu związanego z Polską, iż autor „był soli-
darny z powstańcami polskimi”, gdyż „w 1831 roku przypisał w swoim Zibaldone 
(IX, 212–14) odę napisaną przez Tommasa Zauli Sajaniego noszącą tytuł Nella 
caduta di Varsavia: grido italico [pol. W upadku Warszawy: italski krzyk] […], 
a w sonecie z 1836 roku atakuje władze watykańskie z powodu potępienia 
powstania polskich katolików oraz wznowienia stosunków dyplomatycznych 
z Rosją w czerwcu 1832 roku (Li pinitinzieri de San Pietro, 1837 [pol. Penitencjarze  
św. Piotra])”.

38	 Per non perdermi – żeby się nie pogubić/pomylić. Wymieniając siebie jako pierw-
szych w rozmowie, Rzymianie zazwyczaj okazują w ten sposób pokorę.

39	 Domenicuccio, Domenico – zdrobnienie od imienia Dominik.
40	 Ostatni rząd w teatrze.
41	 Melodramat półpoważny pt. Gli esiliati in Siberia, czyli Wygnańcy na Syberii, wzięty 

z powieści M.me Cottin.
42	 Hrabia Potowski. Pugnatoschi, czyli „Poniatowski”, jest dobrze znaną w Rzymie 

postacią. Właśnie tam zamieszkał książę Stanisław, bratanek ostatniego króla pol-
skiego.

43	 Wariant od „Czar”, czyli „car”.
44	 Zob. przyp. 42.
45	 La prima donna – bohaterka tejże opery Caterina Ungher.
46	 Powódź. Żeby lepiej zrozumieć kontekst, należałoby przeczytać całe dzieło.
47	 Zob. przyp. 44.
48	 Cesarz rosyjski został naprawdę wygwizdany podczas ostatniego wystąpienia 

w spektaklu.



128 Alessio Mangiapelo

Ogni tanto però da li parchetti
se sentiva a rripète un tibbidoi49
d’apprausi ar machinista50 e a Ddozzinetti51.

6 febbraio 1832
De Pepp’er tosto

Teatr „Valle”

Ja, aby nie zapomnieć, i Anna Pompara,
Szpagacka, Kiafo, Niczek, nie braknie Luteria,
siadamy na „jaskółce”, w Valle dzisiaj chmara,
bo grają melodramat – sztuka semiseria.

Jest pewien Peniatowski, co niegdyś przez Cara
skazan był na zesłanie, miejscem zaś Syberia,
i słynna Pani Ungher – z nią powodzi czara
wezbrała i zalana cmentarna arteria.

Potem się na scenę Car moskiewski wspina
karmiono go salwą gwizdów publiczności
przez nas pierwszych spadła ta gwizdów lawina.

Momentami jednak z lóż siedzących gości
jakiś straszny hałas salę wciąż przecina
braw dla maszynisty i Donizettności.

6 lutego 1832
Przez klawego Ziutka

W wierszu Panowie Wicka nazwisko księcia widnieje na bo-
gatej liście nazwisk i tytułów szlacheckich osób korzystających 
z tradycyjnych relacji poddaństwa. W tym przypadku uciemię-
żony lud uzyskał ironiczną reprezentację w postaci Wincentego 
znanego jako Cencio (pol. „Wicek”). W utworze tym ujawnia 

49	 Huk.
50	 W rzeczywistości scena horroru oraz imitacja huraganu okazały się ostatecznie 

iluzoryczne. [Uwaga Vighiego jest w tym miejscu niejasna. Najprawdopodobniej 
odnosi się do fabuły spektaklu lub powieści – A.M.].

51	 Donizetti – ceniony włoski kompozytor.



129Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

się mistrzostwo Bellego w wymyślaniu gier słownych, których 
stworzenie staje się możliwe dzięki użyciu dialektu rzymskiego: 
pojawia się wiele silnie nacechowanych nazwisk oraz tytułów, 
które zdają się nie tyle odnosić do konkretnych cech poszcze-
gólnych bohaterów i bohaterki, ile potęgować wrażenie absurdu, 
co wzmacnia tylko komiczną wymowę wiersza. W tym tekście 
Poniatowski wymieniany był jako jeden z wielu „mistrzów” Win-
centego. Wicek został zatrudniony przez księcia najprawdopo-
dobniej po to, by „zabawiać” „jego” księżniczkę – można rzec, że 
ta autobiograficzna aluzja nieprzypadkowo została dodana przez 
Bellego, biorąc pod uwagę domniemany romans poety i towa-
rzyszki księcia, Cassandry. W tym utworze występuje inny niż 
w sonetach wariant nazwiska „Poniatowski”. Polski arystokrata 
określony został mianem Piggnatosta. Nazwa ta brzmieniowo od-
powiada rzymskiej wymowie nazwiska księcia, choć jej dosłow-
ne tłumaczenie oznacza „twardą szyszkę”, co mogłoby stanowić 
nawiązanie do „twardości głowy” księcia, choć redaktorzy naj-
nowszego wydania sonetów Bellego doprecyzowują, że w tym 
przypadku chodzi o skąpstwo księcia Stanisława [Belli 2018b: 
1684]. Oto kolejny przypadek, w którym oddanie tego samego 
słowa oraz związanej z nim w języku polskim konotacji staje się 
bardzo skomplikowanym zadaniem – dlatego zdecydowaliśmy się 
w tym miejscu na wersję „Pieniążkowski”, odnosząc się do wspo-
mnianego skąpstwa. W podobny sposób potraktowaliśmy inne na-
zwiska oraz tytuły, starając się wybierać w języku polskim wyrazy 
zbliżające się do oryginału wartością semantyczną lub satyrycz-
ną. Jednocześnie zwracaliśmy uwagę na ich brzmieniowe podo-
bieństwo z oryginałem, który oparty jest na zasadzie dźwięko
naśladowczej. W tym utworze zastosowanie owej zasady dla 
współczesnego czytelnika niejednokrotnie graniczy z nonsensem, 
jak w przypadku określenia Prencipessa Vespa d’Olanna (w tłu-
maczeniu „Księżniczka […] Ważka z Olandii”), które odnosi się 
do Priscilli Anne Westmorland. Nie posiadamy, niestety, źródeł 
historycznych potwierdzających występowanie owych cech wy-
mienionych w utworze postaci, stąd też nie wiemy, czy Belli opisy-
wał wiernie ich przywary, czy może tworzył ich obrazy w swoich  
tekstach.



130 Alessio Mangiapelo

Li padroni de Cencio52

Cencio aggnede53 a sservì la Prencipessa
Vespa d’Olanna54 poi sartò de bbotto
Pe’ ddecane55 cór Duca Sasso-cotto56
Che ss’incattolicò pe seentì mmessa57.

Doppo un anno passò cco la Duchessa
Scefallova58 a ttienejje59 uno sscimmiotto:
Poi lo piijò cquer gran Prencipe dotto
De Piggnatosta60 pe la su’ Contessa.

Ma ggià, dda cuanno perze61 Napujjone62,
E scappò vvia Quitollis63, era stato
Lacchè dder General Lavacojjone64.

E ffinarmente adesso è accomidato
Co cquella prencipessa de Bbarbone65,
Che sse sposò cco un nostro intitolato66.

52	 Poesie romanesche, t. 4 [Belli 1988c: 98–100, 2018b: 1683–1686]. Czyli Wincenty.
53	 Pojechał.
54	 Westmorland. Chodzi o Priscillę Anne Westmorland (1793–1879), hrabinę, a nie 

księżniczkę, tak jak pisze Belli w swoim utworze.
55	 Dziekan.
56	 Książę z Saxe-Gotha – Frederick IV (1774–1825).
57	 Tutaj Belli nawiązuje do konwersji na wiarę katolicką protestanckiego króla z Sak-

sonii, która miała miejsce na początku XVIII wieku.
58	 Hrabina Schouwaloff – Ekaterina Petrovna Saltykova (1743–1816), żona hrabiego 

Andreja Šuvalova.
59	 Żeby jej trzymać dziecko.
60	 Książe Stanisław Poniatowski.
61	 Przegrał.
62	 Napoleon Bonaparte (1769–1821).
63	 Generał Sextius de Miollis (1759–1828).
64	 Paul François de Quélen de Stuer de Caussade (1746–1828) – książę z Lavauguyon. 

Belli, nazywając go „generałem”, nawiązuje do kolejnej postaci, czyli do generała 
Antoine’a Paula Jacques’a de Quélen de Stuer de Caussade (1706–1772).

65	 Z Burbonów – Carlota Luisa de Godoy i Borbón (1800–1886), która wyszła za 
rzymskiego księcia Camillo Ruspoli (1788–1864) w 1820 roku.

66	 Utytułowany (wyżej wspomniany Ruspoli).



131Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Er padre è ggiubbilato
De la reggina morta de le Trujje67,
Che ss’è ttrova68 in ner monno a ttante bbujje69.

E, ssi vvòi l’allelujje
De sto bber zarmo e dde sti nomi matti,
in Piammonte70 tiè un zio co’ Sciacquapiatti71:

Senza che tte commatti72
A ssapé cche cquest’antro è un’anticajja73
Der Cardinal Dejjorgheni74 e Ssonajja75.

Roma, 14 gennaio 1833

Panowie Wicka

Sługą stał się Wicek u Księżniczki pewnej,
tej Ważki z Olandii, potem awansuje,
czyni go dziekanem Diuk Sakwy-Gotuje,
który, chrzest przyjąwszy, mógł modlić się rzewniej.

Po roku nasz Wicek u Księżnej Szuflowej,
jej malutkim kajtkiem pilnie się zajmuje.
Potem wielki Książę nagle go przyjmuje,
Pieniążkowskim zwany, dla Hrabiny swojej.

Lecz od chwili klęski Napolleonija
i ucieczki nagłej Quitollisa pana,
sługą generała został Jajomyja.

67	 Maria Luisa z Etrurii (1782–1824).
68	 Znaleziona.
69	 Spory.
70	 Piedmont.
71	 Kardynał Giovanni Caccia-Piatti (1751–1833).
72	 Męczyć się.
73	 Stary służący.
74	 Kardynał z Yorku – Henryk Benedykt Stuart (1725–1807), syn Marii Klementyny 

Sobieskiej (1701–1735), wnuczki Jana III Sobieskiego (1626–1696).
75	 Kardynał Giulio Maria Cavazzi della Somaglia (1744–1830).



132 Alessio Mangiapelo

Miejsce się znalazło i dla szambelana
u księżniczki słynnej z rodu Burbonija,
żoną była przecie naszego krajana.

Ojca egzystencja emerytowana
od zmarłej królowej, co z Trusków plemienia,
wiła się w otchłani łez i utrapienia.

Jeśli brak ci teraz dobrego zwieńczenia
cudownego psalmu i imion szalonych,
wiedz, że wuj z Piemontu jest z Gacie-Wypranych.

Nie czyń także, proszę, starań opłakanych,
o starym lokaju zasięgać języka,
jest u kardynałów Zjorka, Somajczyka.

Rzym, 14 stycznia 1833 roku

Przygotowane przez nas przekłady trzech wierszy Bellego pi-
sanych w romanesco świadczą o tym, że literackie tłumaczenie 
utworów tego poety jest trudnym, choć możliwym do wykona-
nia zadaniem.

Nie ulega wątpliwości, że badanie literackiego dorobku Bel-
lego przyczynia się do pogłębiania wiedzy o życiu Stanisława Po-
niatowskiego, wypełniając niektóre kontrowersyjne (bo usunięte 
przez Korzeniowskiego z pamiętników księcia) luki w jego biografii. 
Utwory te demonstrują potencjał literatury w sytuacji, gdy szeroko 
pojęta historia – często z powodu cenzury lub braku źródeł – prze-
staje oferować nam wyczerpujące odpowiedzi. Te trzy wiersze rzu-
cają nowe światło na nieznane dotąd epizody w biografii Poniatow-
skiego – możliwe, że w przyszłości odkryte zostaną także kolejne 
teksty literackie, które nakreślą inny obraz życia księcia. Literaturę 
zatem po raz kolejny możemy potraktować jako jedną z „nauk po-
mocniczych” historii. W utworach Bellego z nowej perspektywy 
przedstawiony został wizerunek postaci, która na wiele lat – prawie 
na dwa wieki! – niemal zniknęła z polskiej świadomości. To nowe 
spojrzenie, co ciekawe, jest złożone, niejednorodne: pierwszy obraz 
księcia jest łagodny i świadczy o głębokim (niemal poddańczym) 



133Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

szacunku Bellego wobec samego Poniatowskiego, a także jego oto-
czenia, z kolei drugi obraz jest niezwykle ostry, niepozbawiony iro-
nii i szyderstwa. Stało się tak najprawdopodobniej z powodów oso-
bistych, które omówiłem w pierwszej części artykułu.

Podjęta przeze mnie próba przybliżenia wątków dotyczących 
księcia Stanisława Poniatowskiego w utworach Giuseppego Gio-
achina Bellego może stanowić dowód na zasadność podejmowa-
nia wysiłków translatorskich, które nie tylko przybliżają polskim 
czytelnikom nieznanych dotąd klasyków literatury włoskiej, ale 
także otwierają nowe pola badań nad postaciami istotnymi dla 
polskiej kultury.

Bibliografia

Źródła

Belli Giuseppe Gioachino (1816), La pestilenza stata in Firenze l’anno di 
nostra salute MCCCXLVIII, Stamperia De Romanis, Rzym.

Belli Giuseppe Gioachino (1962), Lettere Giornali Zibaldone, 
red. Giovanni Orioli, Giulio Einaudi Editore, Torino.

Belli Giuseppe Gioachino (1988a), Poesie romanesche, t. 1, red. Roberto 
Vighi, Libreria dello Stato, Roma.

Belli Giuseppe Gioachino (1988b), Poesie romanesche, t. 2, red. Roberto 
Vighi, Libreria dello Stato, Roma.

Belli Giuseppe Gioachino (1988c), Poesie romanesche, t. 4, red. Roberto 
Vighi, Libreria dello Stato, Roma.

Belli Giuseppe Gioachino (2018a), I sonetti. Volume primo, oprac. Pietro 
Gibellini, Lucio Felici, Edoardo Ripari, Giulio Einaudi Editore, 
Torino.

Belli Giuseppe Gioachino (2018b), I sonetti. Volume secondo, oprac. Pietro 
Gibellini, Lucio Felici, Edoardo Ripari, Giulio Einaudi Editore, 
Torino.

Brandys Marian (1960), Nieznany książę Poniatowski, Iskry, Warszawa.
Poniatowski Stanisław (1895), Souvenirs du prince Stanislas Poniatowski, 

red. Józef Korzeniowski, „Revue d’Histoire Diplomatique”, t. 9, nr 4.
Poniatowski Stanisław (1979), Pamiętniki synowca Stanisława Augusta, 

red. Jerzy Łojek, Instytut Wydawniczy Pax, Warszawa.
Trembecki Stanisław (1953), Pisma wszystkie, t. 1, oprac. Jan Kott, PIW, 

Warszawa.



134 Alessio Mangiapelo

Literatura

Abeni Damiano i in. (1983), Belli oltre frontiera. La fortuna di G.G. Belli nei 
saggi e nelle versioni di autori stranieri, Bonacci Editore, Roma.

Aleksandrowska Elżbieta, oprac. (1972), Bibliografia literatury polskiej. 
Nowy Korbut. Oświecenie: uzupełnienia, indeksy, PIW, Warszawa.

Angeli Gabriele, Mokrzycki Łukasz (2024), Translating Andrea Busiri 
Vici’s I Poniatowski e Roma: opportunities and challenges, w: Il principe 
Stanislao Poniatowski e l’Italia, red. Agnieszka Bender, Jerzy 
Malinowski, Polski Instytut Studiów nad Sztuką Świata, Warszawa.

Bender Agnieszka (2024), Il principe Stanislao Poniatowski e l’Italia – 
lo stato della ricerca, w: Il principe Stanislao Poniatowski e l’Italia, 
red. Agnieszka Bender, Jerzy Malinowski, Polski Instytut Studiów 
nad Sztuką Świata, Warszawa.

Bersano-Begey Maria, Bersano-Begey Marina (1949), La Polonia in Italia. 
Saggio bibliografico 1799–1948, Rosenberg e Sellier, Torino.

Brahmer Mieczysław (1939), Z dziejów włosko-polskich stosunków 
kulturalnych. Studia i materiały, Towarzystwo Literackie im. Adama 
Mickiewicza, Warszawa.

Busiri Vici Andrea (1963), Il ventenne segretario del Principe Poniatowski, 
„Palatino”, R. 7, nry 8–12.

Busiri Vici Andrea (1971), I Poniatowski e Roma, Editrice Edam, Roma.
Caputo Rino (2013), Belli tra lingua e dialetto, w: Per i 150 anni dalla morte 

di Giuseppe Gioachino Belli (1791–1863). Convegni di studio, red. Manlio 
Baleani, Diego Poli, Consiglio regionale delle Marche, Ancona.

Chmiel Aneta (1999), Anty-genius loci, czyli Komedia rzymska Giuseppe 
Bellego, „Pallas Silesia”, z. 1/2.

Colombi Egle (1958), Bibliografia di Giuseppe Gioachino Belli dal 1813 
al 1866, Fratelli Palombi, Roma.

Estreicher Karol, oprac. (1876), Bibliografia polska XIX stulecia. 
Tom III (Ł–Q), Akademia Umiejętności, Kraków.

Estreicher Karol, oprac. (1913), Bibliografia polska, cz. 3: (Obejmująca 
druki stóleci XV–XVIII w układzie abecadłowym), t. 25: Litera Pon–Q, 
Akademia Umiejętności, Kraków.

Fantoni Francesco (1861), Della vita del Cardinale Michele Viale Prelà 
Arcivescovo di Bologna. Commentario, Tipografia di S. Maria 
Maggiore, Bologna.

Kaleta Roman (1961), Odrodny kuzyn księcia Józefa: uwagi w związku 
z książką M. Brandysa „Nieznany Książę Poniatowski”, „Przegląd 
Humanistyczny”, t. 5, nr 4.

Kralowa Halina i in., (1997), Historia literatury włoskiej, t. 2: Od Arkadii 
po czasy współczesne, Semper, Warszawa.



135Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Luttazi Stefania (2004), Lo Zibaldone di Giuseppe Gioachino Belli. Indici 
e strumenti di ricerca, przedmowa Marcello Teodonio, Aracne, Roma.

Łukaszewicz Justyna (2021), Włosko-polskie pogranicze literackie za 
panowania Stanisława Augusta, Universitas, Kraków.

Maciejewski Jarosław i in., oprac. (2002), Dawni pisarze polscy: od 
początków piśmiennictwa do Młodej Polski. Przewodnik biograficzny 
i bibliograficzny, t. 3: Mia–R, WsiP, Warszawa.

Mangiapelo Alessio (2024), Il rapporto tra Giuseppe Gioachino Belli e il 
principe Stanislao Poniatowski tra traduzioni e interpretazioni poetiche, 
w: Il principe Stanislao Poniatowski e l’Italia, red. Agnieszka Bender, 
Jerzy Malinowski, Polski Instytut Studiów nad Sztuką Świata, 
Warszawa.

Michalski Jerzy (1983), Poniatowski Stanisław h. Ciołek (1754–1833) 
[hasło], w: Polski słownik biograficzny, t. 27: Pniowski Jan – Potocki 
Ignacy, oprac. Emanuel Rostworowski, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Miszalska Jadwiga i in. (2007), Od Dantego do Fo. Włoska poezja i dramat 
w Polsce (od XVI do XXI wieku), Collegium Columbinum, Kraków.

Onorati Franco, red. (2010), Belli da Roma all’Europa. I sonetti romaneschi 
nelle traduzioni del terzo millennio, red. Franco Onorati, Aracne, Roma.

Onorati Franco (2017), Come dissipare un patrimonio principesco per 
amore dell’opera. Il caso del romano Giuseppe Poniatowski, „Strenna 
dei Romanisti”, nr 78.

Orsini Filippo (2003), Cassandra Luci Poniatowski, „Strenna dei Roma
nisti”, nr 64.

Platone Rossana (2010), Belli tradotto da Evgenij Solonovič, w: Belli 
da Roma all’Europa. I sonetti romaneschi nelle traduzioni del terzo 
millennio, red. Franco Onorati, Aracne, Roma.

Poli Diego (2013), Prassi e teoria della lingua in Belli, w: Per i 150 anni dalla 
morte di Giuseppe Gioachino Belli (1791–1863). Convegni di studio, 
red. Manlio Baleani, Diego Poli, Consiglio regionale delle Marche, 
Ankona.

Prete Antonio (2010), Introduzione. Belli di lingua in lingua, w: Belli 
da Roma all’Europa. I sonetti romaneschi nelle traduzioni del terzo 
millennio, red. Franco Onorati, Aracne, Roma.

Rebecchini Salvatore (1987), Giuseppe Gioachino Belli e le sue dimore, 
Palombi, Roma.

Ripari Edoardo (2020), Belli nel nuovo millennio (2000–2019). Saggi e studi 
(1a parte), „Studi e problemi di critica testuale”, nr 101.

Sapegno Natalino (1969), Historia literatury włoskiej w zarysie, PWN, 
Warszawa.



136 Alessio Mangiapelo

Skrunda Jolanta (1999), Belli Giuseppe Gioachino [hasło], w: Pisarze 
świata. Słownik encyklopedyczny, red. Jolanta Skrunda, PWN, 
Warszawa.

Solonovič Evgenij (2002), Rimskie sonety, „Vestnik Evropy”, nr 5.
Solonovič Evgenij (2014), Rimskie sonety, „Zvezda”, nr 6.
Szwed Leon (1983), Wspomnienie, Kain, „Odra”, nr 7/8.
Ślarzyńska Małgorzata (2023), Italiani nella Polonia di Stanislao Augusto 

Poniatowski, w: Perché la Polonia? Storie e biografie di personaggi noti 
e comuni legati alla terra polacca. Conferenze, red. Marta Koral, Anna 
Szwarc Zając, Accademia Polacca Roma, Roma.

Tarnassi Paolo (1864), Elogio storico di Giuseppe Gioachino Belli scritto 
dall’avvocato Paolo Tarnassi e letto nella tornata solenne tenuta 
dalla Pontificia Accademia Tiberina il dì 8 maggio 1864, Tipografia 
dell’Osservatore Romano, Roma.

Tartaglia Federico (2019), Czas przeczytać Biblię (i powiem ci, jak to 
zrobić), przeł. Olga Płaszczewska, Wydawnictwo św. Stanisława BM 
Archidiecezji Krakowskiej, Kraków.

Valeri Marta (2015), Ambasciatrice di Russia: riflessi d’Europa nei viaggi 
e nei salotti della principessa Zinaida Aleksandrovna Volkonskaja, 
Università degli studi della Tuscia, Viterbo.

Alessio Mangiapelo
The Roman Chapter of Stanisław Poniatowski’s Life  
Through the Satirical Gaze of Giuseppe Gioachino Belli
In his book I Poniatowski e Roma (1971), Andrea Busiri Vici recalled a meet-
ing between the young Giuseppe Gioachino Belli (1791–1863), who would 
later become a master of Italian dialect poetry, and the older Stanisław Po-
niatowski (1754–1833), nephew of King Stanisław August. The two men 
were connected by both professional and personal ties. Their relationship 
came to an end due to a court intrigue involving suspicions of an affair be-
tween Belli and Cassandra Luci, the prince’s wife. Busiri Vici described the 
matter in detail, drawing on numerous literary sources. This article aims 
to reconstruct that relationship from the perspective of the Italian poet by 
way of literary scholarship tools such as textual interpretation, translation 
studies, literary history, and comparative literature.

Keywords:	Polish literature; Italian literature; 19th century; Stanisław Po-
niatowski; Giuseppe Gioachino Belli; comparative studies; 
translation studies.



137Rzymski okres biografii Stanisława Poniatowskiego…

Alessio Mangiapelo – mgr, absolwent filologii polskiej na Uniwersytecie 
im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, doktorant w Szkole Doktorskiej Nauk 
o Języku i Literaturze UAM. Swoją rozprawę doktorską poświęca wymiaro-
wi obywatelskiemu poezji włoskiej i polskiej przełomu XVIII i XIX wieku 
(promotorzy: dr hab. Jerzy Borowczyk, prof. UAM, i dr. hab. Magdalena 
Śniedziewska). Jego główne zainteresowania badawcze obejmują związ-
ki literatury z polityką, stosunki polsko-włoskie, historię, epikę, literaturę 
XVIII i XIX wieku, antyk oraz przekładoznawstwo. Najważniejsze publika-
cje: Piszący pomnik. Autobiografizm jednostkowy i kolektywny w „Zibaldone” 
Giacoma Leopardiego (2024; współautor: Zbigniew Fiedorczuk), Il rapporto 
tra Giuseppe Gioachino Belli e il principe Stanislao Poniatowski tra traduzioni 
e interpretazioni poetiche (2024), a także przekład (wraz z Pauliną Malicką 
i Magdaleną Śniedziewską) wyboru poezji Eugenia Montalego, Zwierzęce 
tropy. Wybór poezji (2022). Adres e-mail: alessio.mangiapelo@amu.edu.pl.

mailto:alessio.mangiapelo%40amu.edu.pl?subject=




Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.5

Aleksandra Norkowska
Uniwersytet Kazimierza Wielkiego w Bydgoszczy
ORCID: 0000-0002-8072-3975

Kwesta i kwiaty.  
Opozycyjne obrazy przestrzeni  
w Malwinie Marii Wirtemberskiej

Pamięci Profesor Aliny Aleksandrowicz

Prezentowany szkic stanowi propozycję wędrówki po Warszawie 
śladami tytułowej bohaterki polskiego romansu czułego, którego 
pierwodruk ukazał się w roku 1816. Jej celem jest analiza wybra-
nych sposobów literackiego obrazowania mieszkańców stolicy 
poprzez odczytanie utworu w perspektywie opozycyjnych struk-
tur tekstowo-semantycznych. Kwestię tę rozpatrzyć należy nie 
tylko w kontekście warsztatu pisarskiego Marii Wirtemberskiej, 
lecz także w świetle ideowego programu oświeceniowej kultu-
ry, z którym wiąże się podejmowane zagadnienie. Wyposażenie 
bohaterki w zdolność do odczuwania emocji innych, a zarazem 
intensywnego doświadczania świata dzięki wrażliwości zmysło-
wej jest wyrazem sentymentalnej aksjologii – literacką ekspresją 
uczuciowości i czułości.

Rezultatem dotychczasowych odczytań Malwiny Marii Wir-
temberskiej było wskazanie przez badaczy literatury późnego oświe-
cenia szerokich kontekstów interpretacyjnych (m.in. proza kobieca, 
kreacja bohaterki, sentymentalno-preromantyczny język wyraża-
nia emocji, werteryzm, wątki gotyckie i osjaniczne [zob. m.in. Śnia-
decki 1816; Jasińska 1965; Szary-Matywiecka 1994; Zawadzka 1997; 
Sinko 2006: 458–459; Magryś 2007; Aleksandrowicz 2022; Chachaj 

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.5
https://orcid.org/0000-0002-8072-3975


140 Aleksandra Norkowska

2022; Grusza 2022; Kowalewska 2023: 352–355]). Szczególnie istot-
ne dla zrozumienia miejsca utworu w dziejach polskiego piśmien-
nictwa są również prace, w których wyróżniono dystynktywne 
cechy powieści obyczajowo-psychologicznej, scharakteryzowa-
no „postaciowy” model kształtowania fabuły [Zając 2002: 75–76], 
wskazano inspiracje zachodnioeuropejskie, wreszcie omówiono 
symbolikę „podwojonej” postaci i dwudzielności formy podaw-
czej (list i opowiadanie).

Przedmiotem mojego zainteresowania nie jest jednak mo-
tyw bliźniaków, któremu Wirtemberska wyznacza istotną funkcję 
w konstruowaniu powieściowej intrygi [Aleksandrowicz 2022: 197], 
ale zastosowana przez pisarkę późnego oświecenia metoda do-
pełniania czy uzupełniania obrazów miasta i jego mieszkańców 
poprzez zestawionie tych elementów w symetryczną całość. Taka 
strategia nie tylko wzbogaca sposób obrazowania emocji bohaterki, 
lecz także umożliwia powiązanie stanów wewnętrznych Malwiny 
z aktami percepcji – dzięki komponowaniu zdarzeń na zasadzie 
montażu często kontrastujących ze sobą obrazów. Wirtemberska 
uwydatnia wpływ bodźców sensualnych odbieranych przez bo-
haterkę na jej psychikę i rozwój emocjonalny. Czyni to poprzez 
subtelne dawkowanie napięcia, które jest efektem naprzemiennej 
stymulacji emocjonalno-estetycznej. Ta binarność doświadczania/
poznawania świata przez Malwinę dokonuje się w utworze niejako 
za sprawą odwołań do klasycznych opozycji: kultura – natura, mia-
sto – wieś, cisza – hałas1. Zabieg ten, ze względu na jego powtarzal-
ność, staje się szczególnie istotny w rozdziale Kwesta. Ciąg zdarzeń 
ewokuje opis stanu ducha i emocji kobiety – umożliwia zaprezen-
towanie odwiedzanych przez nią miejsc, użytkowanych przez kon-
kretne grupy społeczne, kulturowe i etniczne. Zmiana przestrzeni 
i zróżnicowanie postaci, które „czuła” bohaterka napotyka na swej 
drodze, służą nie tylko ukazaniu intensywności przeżywania przez 
nią relacji z innymi. W tej sentymentalnej powieści zawarto rów-
nież refleksje o człowieku i jego potrzebie autentycznych uczuć 

1	 Temat wykorzystania przez Wirtemberską opozycji dwóch przestrzeni audial-
nych (ciszy i hałasu) do opisu Warszawy i kreacji tytułowej bohaterki został już 
zasygnalizowany w literaturze przedmiotu [zob. Norkowska 2019: 274–280].



141Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

i więzi. Współczesny odbiorca dostrzeże tu zarówno odniesienia 
do klasycznej antropologii, jak i charakterystyczną dla Malwiny 
wrażliwość na innych, silnie związaną z „gotowością percepcyj-
ną”2, w którą autorka wyposażyła tytułową bohaterkę. Obserwuje 
ona dookolny świat, a jej emocje mają wpływ na proces poznawczy.

Spośród postaci, z którymi Malwina zetknęła się w Warsza-
wie po przybyciu z prowincjonalnego Krzewina, szczególnie wy-
raziście scharakteryzowani są (m.in. za sprawą kontrastującego 
przeciwstawienia) elegantka i mnich Ezechiel. Analiza zespołu 
zachowań tych dwojga umożliwia ujawnienie stosunku każdego 
z nich do bycia częścią grand monde3. Zagadnienie to splata się 
z rozpoznaniem trwania w długim wieku XVIII zjawisk „niekore-
spondujących z dominującym nurtem przemian” [Kowalewska 
i in. 2018: 11]. Wymaga również, co oczywiste, rozważenia kwestii 
podstawowych – określenia takich tendencji w różnych obszarach 
działalności człowieka, które wyrażały idee epoki, oraz wskazania 
przejawów ludzkiej aktywności będących rezultatem odmienne-
go od rozpowszechnionego wówczas rozumienia świata. Temat 

„oświecenia nieoświeconego”, intrygujący poznawczo, nastręcza 
jednak pewne trudności. Wynikają one z wewnętrznego zróżnico-
wania przebiegających w wieku świateł procesów, niewykraczania 
przez badaczy – zajmujących się tą problematyką okazjonalnie – 
poza tradycyjne założenia interpretacyjne czy też niedowartościo-
wania przez nich zjawisk uznanych za nietożsame z dominującymi 
wówczas ideami, które formowały nową rzeczywistość w sferze 
życia społecznego, ekonomicznego czy polityczno-prawnego4. 
Z konieczności rezygnując z szerszego objaśnienia tych zagadnień5, 

2	 Termin ten zaczerpnięty został z obszaru badań kogniwistycznych [zob. Dąbrow-
ski 2012: 325].

3	 Zagadnienie grand monde Wieku Świateł jest przedmiotem szczególnej uwagi 
Janusza Ryby [zob. m.in. Ryba 1998, 2011, 2020].

4	 Na niejednoznaczne nacechowanie aksjologiczne wyrażenia „wiek oświecony”, 
które ujawniły dzieła myślicieli epoki, zwróciła uwagę m.in. Teresa Kostkiewi-
czowa [zob. Kostkiewiczowa 2002: 394–432, 2010: 24–49].

5	 Omówienie tych kwestii wykraczałoby poza ramy tego szkicu. Zagadnie-
nia te stały się już przedmiotem zainteresowania badaczy kultury oświecenia 
[zob. m.in. Janeczek 1994; Butterwick 1998; Snopek 1999: 8–11; Roszak 2005; 
Butterwick-Pawlikowski 2014: 18–24].



142 Aleksandra Norkowska

należy zauważyć, iż proces przenikania się wielorakich oglądów 
rzeczywistości i światopoglądów ujawnił się wyraziście w tym 
modelu kulturowym, w którym obowiązywały wzorce i reguły 
organizujące społeczny proces naśladownictwa. Poszukiwanie 
w literaturze Wieku Świateł przejawów tego, co modne, zgodne 
z normą obyczajową, kształtujące reguły życia zbiorowego w wiel-
kim świecie, a zarazem pozostające dotąd poza sferą nadmiernej 
konsumpcji dóbr i usług – wiedzie czytelnika m.in. właśnie ku 
powieści Wirtemberskiej6. W utworze zarysowana została wyra-
ziście opozycja materii i ducha czy też budowania gęstych relacji 
z innymi przy jednoczesnym – w pewnych sytuacjach – wyborze 
samotności i doznawania w niej szczęścia7.

Pragnienie doświadczenia i manifestowania wspólnotowości 
poprzez ubiór [zob. Roćko 2015] bądź wyrażania sposobu myślenia 
przez obyczaj było silne zwłaszcza w XVIII wieku, kładącym szcze-
gólny nacisk na hasło towarzyskości. Ta sfera aktywności była dla 
ówczesnych elit (magnaterii czy bogatych mieszczan) niezwykle 
ważna. Integracja wykraczająca poza więzy rodzinne wymagała zna-
jomości salonowych reguł. Jedna z nich dotyczyła sposobu ubie-
rania. Moda ma charakter publiczny, a przestrzenią ujawniania się 
jej zmienności z największą intensywnością i różnorodnością było 
wówczas miasto. W XVIII wieku moda ściśle łączyła się także z ze-
społem praktyk, działań, czynności kształtujących tzw. światowe 
życie, głównie w stołecznej Warszawie, dokąd zmierzały społeczne 
elity z prowincji. Pisarze epoki, poruszając temat mody jako zjawi-
ska kulturowego i społecznego, objęli swym zainteresowaniem nie-
mal wszystkie sfery egzystencji człowieka. Obraz „wielkiego świata 
warszawskiego” skreślony w pamiętnikach Joachima Christopha 
Friedricha Schulza, który przyglądał się w latach 90. XVIII wieku 
codziennemu życiu stołecznej elity, omówiła szczegółowo Agata 
Roćko [2013: 11–26]. Maria Bogucka, objaśniając termin „codzien-
ność”, stwierdziła, że najistotniejszym kryterium współtworzących 

6	 Obraz życia Malwiny w Warszawie i jej stosunek do „wielkiego świata” stały 
się przedmiotem uwagi badaczy literatury oświecenia [zob. Kowalewska 2016; 
Stankiewicz-Kopeć 2018: 124–125].

7	 Poglądy ludzi oświecenia na temat szczęścia przybliżyła Teresa Kostkiewiczowa 
[zob. Kostkiewiczowa 2010: 107–125].



143Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

ją zjawisk jest powtarzalność, która obejmuje zarówno dni powsze-
dnie, jak i czas świąteczny [Bogucka 2008]. Teresa Kostkiewiczowa, 
zwracając uwagę na potrzebę wykorzystania optyki codzienności 
w namyśle nad oświeceniem, zauważyła, że

ukazuje się [ona – A.N.] nam jako kategoria antropologiczno-
-egzystencjalna, jako jedno z tych pojęć, za pomocą których 
opisujemy nasze bytowanie i wyodrębniamy różne składające 
się na nie jakości, odmienne stany współtworzące bieg życia. 
[Kostkiewiczowa 2010: 267]

Łącząc definicje codzienności zamieszczone w pracach obu 
uczonych z teoriami socjologii kultury, której jedną z subdyscy-
plin jest socjologia mody, należy przypomnieć, iż moda kształtuje 
na co dzień styl życia elit społecznych. Bohaterowie utworu Wir-
temberskiej przyjmują różnorodne postawy wobec grand monde 
hołdującego modzie na używanie różnego rodzaju dóbr material-
nych i spędzania wolnego czasu w rozmaity sposób. Przedstawi-
cielka société – „ze spotykania w społeczeństwie dość dobrze […] 
znana” [Wirtemberska 1978: 105] – odgrywa rolę gospodyni co-
dziennych przyjęć, w których uczestniczy młodzież; Ezechiel, od-
rzuciwszy „światowy” styl życia, poświęca się służbie Bogu; Mal-
wina zaś, choć przynależy do towarzystwa i podlega jego kontroli 
(„zbyt w wielkim świecie znajoma, by przez nią wspaniałość lub 
skąpstwo […] w społeczeństwie się nie rozeszło” [Wirtemberska 
1978: 104–105]), nie podporządkowuje się w pełni obowiązującym 
w nim regułom. Zarówno usposobienie wychowanej w naturalnej 
prostocie prowincjuszki, jak i jej percepcja nie zgadzają się z po-
wszechnie przyjętym „wielkoświatowym” obyczajem obowiązu-
jącym w stolicy – podobnie jak m.in. poglądy powracającego po 
różnych przejściach na wieś Mikołaja Doświadczyńskiego, tytu-
łowego bohatera powieści Ignacego Krasickiego8.

8	 Por. „[…] ja się […] ani na Warszawę, ani na rodzaj ludzki nie gniewam. Każdy 
człowiek ma swój właściwy sposób myślenia; mój nie zgodził się z Warszawą […]” 
[Krasicki 1973: 187].



144 Aleksandra Norkowska

Opis „tkliwej podróży” [Wirtemberska 1978: 101], jaką odby-
wa Malwina, przemierzając Warszawę w celu zebrania datków dla 
najuboższych, staje się okazją do ukazania sposobu, w jaki czuły 
człowiek reaguje na świat. Dzięki temu zabiegowi pisarskiemu au-
torka mogła także przedstawić czytelnikowi mieszkańców stolicy 
reprezentujących różne warstwy społeczne. Towarzyszące empatii 
wobec doświadczonych przez los bliźnich „wyczulenie na atmos-
ferę obyczajową i środowiskową” [Kostkiewiczowa 1975: 287] jest 
szczególnie widoczne w rozdziale zatytułowanym Kwesta. Malwi-
na, odwiedzająca domy zarówno ludzi ubogich, jak i majętnych 
(szlachty), zostaje przyjęta m.in. przez elegantkę, która zgroma-
dziła niezliczoną, jak się wydaje, ilość mebli i innych sprzętów 
użytkowych służących do dekoracji wnętrza kamienicy („Kanap, 
kanapeczek, draperiów rozmaitych dość było […]” [Wirtember-
ska 1978: 105]). W jednym z pokoi kwestarka dostrzegła gitarę z ze-
rwanymi strunami, a tuż obok kwiaty –więdnące bez wody. Kaska-
dowy, wyrafinowany układ doniczek wskazywał, że kompozycja ta 
miała być częścią efektowniej aranżacji. Rozrzutności gospodyni 
nie towarzyszyło troskliwe, by nie rzec: czułe, podejście do oży-
wionych elementów jej otoczenia9. Uwagę Malwiny przyciągnął 
stolik, na którym piętrzyły się różnego rodzaju przedmioty – był on 
świadectwem luksusowego życia wiedzionego przez właścicielkę 
domu. Na blacie, pomiędzy biletami, afiszami, gazetami, magazy-
nem mód, stała filiżanka czekolady, a tuż obok stolika – pudło ze 
strojami „ze sklepu Łazarowiczowej” [Wirtemberska 1978: 105]10. 

9	 Zainteresowanie naturą przekazała zapewne swoim dzieciom Izabela Czartoryska 
pielęgnująca park w Puławach i popularyzująca nową estetykę ogrodu utrzymaną 
w stylu sentymentalno-romantycznym. Odbiciem jej pasji ogrodniczej są Myśli 
różne o zakładaniu ogrodów (1805), w których zawarła praktyczne wskazówki 
dotyczące harmonijnego zespolenia elementów architektury ogrodowej. Traktat 
dopełnia katalog roślin ogrodowych.

10	 Mowa tu o słynnej warszawskiej modniarce czasów stanisławowskich – Urszuli 
z Nikorowiczów Łazarewicz (Łazarowiczowej, Lazarowiczowej), z pochodze-
nia Ormianki, znanej w całej Rzeczypospolitej. Pełniła ona funkcję konsultantki 
w kwestii strojów kobiecych. Formowała gusty stołeczne i prowincjonalne, kieru-
jąc się wyczuciem smaku. Sprowadzała z Paryża gotowe kreacje lub wzory, według 
których zatrudnione w jej pracowni osoby, szwaczki i krawcy, szyły stroje dla 
rozrzutnych dam modnych. Wspominano o niej często w pamiętnikach z epoki. 



145Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

Wirtemberska upamiętniła w ten sposób ówczesną modniarkę war-
szawską, która samodzielnie projektowała suknie wedle wzorów 
francuskich i angielskich, a w ostatnich dziesięcioleciach XVIII wie-
ku odniosła na polskim rynku niebywały sukces.

Kwestarka zastała właścicielkę tego „wytwornego mieszkania” 
[Wirtemberska 1978: 106] podczas korzystania przez nią z usług 
mobilnego zespołu szwaczek przysłanego przez właścicielkę skle-
pu położonego na wprost Zamku Królewskiego. Już w momencie 
przybycia Malwiny elegantka była wyraźnie znudzona wybiera-
niem strojów. Jak sama przyznała, nie miała również ochoty na 
naukę gry na instrumencie, dlatego odprawiła nauczyciela czeka-
jącego od kilku godzin cierpliwe w przedpokoju. Bez żalu zanie-
chała też wysiłku współuczestniczenia w kweście, choć wcześniej 
miała taki zamiar. Usprawiedliwiała się przed Malwiną, podając 
błahe powody swej rezygnacji: niską temperaturę panującą na ze-
wnątrz i konieczność założenia wierzchniego okrycia z peleryną, 
w której nie jest jej do twarzy („[…] w salopie okrutnie nieładnie” 
[Wirtemberska 1978: 106]). Nadmierną troską o atrakcyjny wy-
gląd maskowała brak chęci do zaangażowania się w kwestę. O tym 
jednak, że los potrzebujących jest tej damie obojętny, a kwesto-
wanie stanowi dla niej tylko formą, może i modnego, ale nazbyt 
jednak wymagającego sposobu spędzania czasu, świadczy skiero-
wana przez nią do Malwiny prośba – aby kwestarka wsparła ich 
datkiem w jej imieniu.

Dla przedstawicielki elity celem i sensem życia jest przeby-
wanie wśród tych, w których można się przeglądać. Dlatego też 
dama zaprezentowana została przez narratorkę nie tylko jako go-
spodyni przyjęć, ale i osoba, która także poza własnym domem 
otacza się podobnymi sobie. Jeśli nawet kwestowanie postrzegała 
jako atrakcyjną formę spędzania wolnego czasu, to taka motywa-
cja okazała się niewystarczająca przy jej kapryśnym usposobieniu, 

Stała się też bohaterką późniejszych utworów literackich ukazujących dynamicz-
nie rozwijającą się Warszawę ostatnich dziesięcioleci XVIII wieku. Przywołanie jej 
postaci przez Wirtemberską odzwierciedla wielokulturowość stolicy oraz zaan-
gażowanie obcokrajowców w polskie życie społeczno-gospodarcze (oprócz sfery 
usługowej także handel, bankowość, manufaktury, wolne zawody) [zob. Turnau 
1973; Stopka i in. 2012: 46–47].



146 Aleksandra Norkowska

stąd tłumaczy Malwinie: „Major Lissowski i kilku innych mieli 
mnie towarzyszyć, ale odechciało mi się” [Wirtemberska 1978: 106].

W opisie codziennego życia elegantki ujawniony został zestaw 
zachowań przedstawicieli wyższych sfer, nieugruntowanych etycz-
nie, skreślony krytycznym piórem. Stanowił on przedmiot satyry 
wielu pisarzy polskiego oświecenia. Wśród licznej grupy autorów, 
którzy już w tytułach zasygnalizowali podejmowany temat przez 
nawiązanie do molierowskiego wzorca, byli m.in. Franciszek Bo-
homolec (Figlacki polityk teraźniejszej mody, Kawalerowie modni), 
Ignacy Krasicki (Żona modna) i Wojciech Bogusławski (Mieszcz-
ki modne, Spazmy modne). Duże znaczenie dla rozpatrywanego 
w tych rozważaniach tematu ma wypowiedź Panicza, tytułowego 
bohatera jednej z mniej znanych komedii Józefa Kazimierza Kossa-
kowskiego. Podczas rozmowy, którą prowadzi ze swoim kamerdy-
nerem, w następujący sposób wyjaśnia powody swego zabiegania 
o nowe meble, powozy i stroje: „wszakże znasz teraźniejszy smak 
i gust; do mody stosować się należy, żeby uchodzić za ludzi umieją-
cych żyć i za ludzi du bon ton” [Kossakowski 1786: 7]. Obraz „mod-
nego poranka” – tak narratorka powieści Wirtemberskiej określiła 
spotkanie tytułowej bohaterki „z elegantną damą” [Wirtemberska 
1978: 106] należącą, podobnie jak bohater utworu Kossakowskiego, 
do grand monde – ma swój dychotomiczny odpowiednik w nastę-
pującej dalej scenie: wizycie Malwiny w klasztorze.

W przeciwieństwie do obojętności, z jaką zajęta przymierza-
niem strojów właścicielka kamienicy przyjęła kwestarkę, mnich 
Ezechiel już w chwili powitania objął ją, osobę mu nieznaną, sto-
jącą u furty klasztornej „uprzejmym spojrzeniem” [Wirtemberska 
1978: 106]. Pierwszym zmysłowym doznaniem, jakiego doświad-
czyła Malwina po przekroczeniu furty, była cisza. Fonosfera wiry-
darza, kojąca zmysły i zamęt ducha kwestarki, została przeciwsta-
wiona wzbudzającej niepokój audialnej przestrzeni wizytowanego 
wcześniej domu, który wypełniał nieustanny gwar. Jego źródłem 
były głosy przebywających tam osób (uczestników zabaw, modystek, 
gospodyni, służby). Fragment powieści dotyczący wizyty Malwiny 
w klasztorze zawiera rzadko spotykany w tekstach epoki opis do-
świadczenia miasta oparty na kontraście odbieranych w nim wra-
żeń słuchowych. Gwar, stanowiący dla kwestującej pierwszy sygnał 



147Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

informujący o zbliżaniu się młodzieży („słysząc nadchodzącą spo-
dziewaną młodzież, a nie chcąc czasu trawić, uciekła […]” [Wirtem-
berska 1978: 106]), zastępuje tu „cichość zupełna” [Wirtemberska 
1978: 107], przerywana odgłosami kroków w krużganku, dźwiękiem 
dzwonka u furty i dobiegającym z kaplicy „głucho jednostajnym 
mruczeniem” [Wirtemberska 1978: 107] zakonników odmawia-
jących modlitwy brewiarzowe. Doznania audialne doświadczane 
przez Malwinę uwydatniają wyizolowanie i inność miejsca, które 
wynikają z nakierowania na transcendentalizację jego przestrzeni 
sprzyjającą uduchowieniu prowadzonego tu stylu życia. Bohater-
ka postrzega klasztorny mur jako symboliczną linię oddzielającą 
sferę sakralną od profanicznej. „W istocie nic mniej sobie nie było 
podobne jak roztrzepany poranek naszej elegantki i spokojne chwi-
le, które zdawały się panować w tym klasztorze” [Wirtemberska 
1978: 107] – tymi słowami narratorka podsumowuje rozmyślania 
Malwiny o odmienności zajęć zakonników od życia przedstawi-
cieli elit przebywających poza tym, poświęconym Bogu, miejscem 
odosobnienia. Kwestująca nie zastanawia się jednak głębiej nad 
przyczynami tej różnicy. Wsłuchuje się w ciszę, która koi, daje jej 
wytchnienie, pozwala na odpoczynek od gwaru miasta. Gdy po krót-
kim oczekiwaniu otrzymuje od mnicha skromną jałmużnę przeka-
zaną przez braci zakonnych, zdaje sobie sprawę z ogromu ich ofiar-
ności: „Świętą zdawała się Malwinie ta ofiara – ofiara ubóstwa dla 
nędzy” [Wirtemberska 1978: 107]. Pamiętając o nieprzychylności 
ludzi majętnych wobec jej próśb o wsparcie najuboższych, z jeszcze 
większym rozrzewnieniem przyjmuje datek zebrany przez Ezechiela.

Kolejna różnica, jaką Malwina dostrzega między właściciel-
ką kamienicy a zakonnikami, dotyczy ich stylu życia. W świecie 
elegantki, w odróżnieniu od klasztoru, w którym życie toczyło się 
według reguł zakonnych, codziennego rytmu nie porządkowały 
modlitwa i praca, tylko pory spożywania posiłków i organizowa-
ne przez damę przyjęcia. Ta, zachęcając Malwinę do wspólnego 
biesiadowania, wyjaśniła: „co dzień o tej godzinie wiele młodzie-
ży u mnie bywa i ponieważ o siódmej dopiero jem obiad, śniada-
nie zawsze wprzódy zjadamy” [Wirtemberska 1978: 106]. Inny 
powód, dla którego klasztor postrzegać należy jako kontrobraz 
domu właścicielki z towarzystwa, łączy się ze wspólnym dla obu 



148 Aleksandra Norkowska

tych przestrzeni motywem roślinnym. Zasuszonym z powodu 
braku wody kwiatom, rozstawionym w formie girlandy w jednym 
z pokojów przeciwstawiono pełne uroku „goździki pierzaste” [Wir-
temberska 1978: 108], które dzięki troskliwej pielęgnacji mnicha 
wyrosły w jego klasztornej celi. Ezechiel, dzieląc się nimi z Malwi-
ną, wyjaśnia, że symbolizują one „sumienie spokojne” [Wirtem-
berska 1978: 108] tych, którzy poświęcili się Bogu, a w nieustan-
nej bliskości z nim odnaleźli spokój i szczęście. Rozmowa głównej 
bohaterki z furtianem odsłania w pełni duchowy wymiar konse-
krowanego życia. Pobyt w zakonie ukazany został jako sensowny 
i celowy, dobry dla człowieka, który nie tylko pragnie fizycznego 
odosobnienia, ale również odczuwa potrzebę moralnej przemiany:

W młodości mojej, tak jak wielu innych, pragnąłem zupełne-
go szczęścia i za łudzącymi goniłem się omamieniami. Kupę 
znoju i pracy sobiem zadawał, i niemal nigdy nic otrzymać nie 
mogłem. Znużony nareszcie tymi wiecznymi walkami jedne-
go dnia wszystkom porzucił i wdziewając ten habit, zyskałem 
przy nim między innymi korzyściami, zapomnienie przeszło-
ści i na przyszłość obojętność. Żadne zdarzenie już mi bardziej 
dokuczyć nie może; spokojność staje mi za szczęście, a odda-
nie się zupełne Opatrzności zastępuje zupełnie nadzieję. [Wir-
temberska 1978: 107]

Wypowiedź mnicha miała dowieść, że klasztorna egzystencja, 
która postrzegana jest przez osobę z towarzystwa, młodą i o czu-
łym sercu, jedynie jako „smutno-jednostajna” [Wirtemberska 
1978: 107], umożliwia osiągnięcie szczęścia. Malwina, użalając się 
nad Ezechielem, wydaje się nie rozumieć celu, do jakiego dąży za-
konnik: „Stary, ubogi i do tego mnich; ach, nadto biednym być mu-
sisz!” [Wirtemberska 1978: 107]. Narratorka powieści poprzedziła 
tę wypowiedź spostrzeżeniem, że tytułowa bohaterka zwróciła się 
przy tym do mnicha „z większą czułością niżeli rozwagą” [Wirtem-
berska 1978: 107]. W jej oczach Ezechiel jest osobą starszą („z siwą 
brodą” [Wirtemberska 1978: 106]), ubogą i samotną. Fizyczna nie-
moc, bieda i odizolowanie – to czynniki, które zdaniem Malwiny 
nie mogą zapewnić zakonnikowi szczęścia. Rozmowa z nim daje 



149Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

więc bohaterce sposobność do poznania niezrozumiałych dla niej 
przyczyn wyboru, jakiego Ezechiel dokonał. Rezultatem świado-
mego zdystansowania się wobec świata i porzucenia tego, co zmy-
słowe i cielesne (jak moglibyśmy ująć tę myśl „językiem Aureliu-
sza Augustyna czy Mistrza Jana Eckharta” [Domeracki 2008: 15, 
przyp. 16]), jest – w mniemaniu Malwiny – wymuszona samotność, 
postrzegana przez tych, którzy nie znają zakonnego życia, jako god-
na politowania. „Nie zawsze z powierzchności sądzić o ludziach 
trzeba…” [Wirtemberska 1978: 107] – poucza Malwinę ten, który, 
jak wyznaje, sam pragnął dawniej zupełnego szczęścia, lecz gonił za 
jego iluzją, niewiele otrzymując w zamian. Po przywdzianiu habitu, 
stał się obojętny na koleje losu. Ezechiel przekonuje, że odzyskał 
spokój ducha, pomimo iż mieszka w „ponurym klasztorze” [Wir-
temberska 1978: 108]. Nie dbając o stroje, przebywając w pozba-
wionej wygód i zbędnych sprzętów celi, pokłada zaufanie w Bogu.

Wiodący skromne życie mnich przedstawiony został w opo-
zycji do poprzedniej interlokutorki Malwiny: reprezentantki elity 
snującej plany na kolejne dni, zamawiającej kolejne kreacje, a mimo 
to nieustannie niezadowolonej i znudzonej życiem (odprawia na-
uczyciela muzyki, rezygnuje z udziału w kweście). Elegantka pod-
porządkowująca swe życie grand monde ukazana została jako repre-
zentantka społeczności, której członkowie marnują czas na sprawy 
mało istotne, pławią się w zbytku, żyją na pokaz, podążają za modą. 
Ezechiel wyznaje, iż dobrowolnie porzucił salon, w którym przeglą-
danie się w innych stanowiło dla niego jedynie źródło niepokoju.

Zakonnik, świadomie oddając się życiu konsekrowanemu, od-
suwa się od świata. To porzucenie ziemskich uciech oznacza „bez-
kompromisowe opowiedzenie się po stronie wartości chrześcijań-
skich, które […] swoje źródło mają w Bogu” [Domeracki 2008: 9]. 
Obranie drogi zbliżającej do Boga, opartej na samotności i kon-
templacji religijnej, ukazane zostało w utworze jako akt dobro-
wolny, prowadzący również do poznania samego siebie, a więc do 
zrozumienia celu własnej egzystencji. Wyjaśnienie, jakiego mnich 
udziela kwestarce, przeczy powszechnemu przekonaniu wyrażo-
nemu w stwierdzeniu Malwiny, iż zakonny żywot sprowadza się 
do pozostawania na uboczu i wykonywania nieatrakcyjnych za-
jęć. Tymczasem, jak dowodzi Ezechiel, podejmowane przez niego 



150 Aleksandra Norkowska

działania, w odróżnieniu od trendów organizujących życie przed-
stawicieli elity, charakteryzuje autentyzm. Mnich nie musi bowiem 
udawać – milczenie i cisza panujące w miejscu odosobnienia, w od-
różnieniu od zatłoczonego ludźmi i sprzętami mieszkania, w któ-
rym odbywają się przyjęcia, dają ukojenie. Codzienna modlitwa 
zaś przypomina o powierzaniu wszystkich spraw Bogu.

Kreśląc tę scenę, narratorka nie krytykuje wprost mechani-
zmów kierujących życiem poza murami klasztoru. Nie pozostawia 
ich do oceny także mnichowi, przedstawicielowi stanu, który re-
alizuje powołanie służenia Bogu i światu poprzez nieustanną mo-
dlitwę. W wypowiedzi Ezechiela żegnającego Malwinę w subtelny 
sposób wskazano jednak, że życie zakonne jest mniej narażone na 
konflikt sumienia:

Moje dziecko, przyjmij te kwiaty, które na moim oknie wy-
rosły, i na nie patrzając, wspomnij czasem starego Ezechiela, 
a wśród zabaw wielkiego świata niekiedy przypomnisz sobie, 
że […] pod grubym habitem, pogodne serce bić może, kiedy 
spokojnego sumienia żadna zgryzota nie trwoży. [Wirtem-
berska 1978: 108]

Czystość intencji, którą daje poczucie bliskości Stwórcy, zakon-
nik przedkłada nad ocenę innych ludzi, wystawność i zbytek. Wy-
powiedź ta, odczytana przez pryzmat doznań, jakich zbierająca 
datki na cel dobroczynny doświadczyła podczas wizyty w domu 
elegantki, pozwala z większą wyrazistością dostrzec w balach, ma-
skaradach i przyjęciach jedynie pozorny przepych, pod którym 
ukrywa się duchowa pustka. Podarowane kwiaty mają dla Malwi-
ny pozostać czułym wspomnieniem spotkania i wzmacniać ufność 
w Bożą opiekę. Należy w tym miejscu przypomnieć, że Wirtem-
berska już w pierwszym rozdziale romansu przedstawiała tytuło-
wą bohaterkę jako osobę wrażliwą na ludzki los: „Dobra Malwina, 
której najpierwsze wzruszenia zawsze ją prowadziły do litości i do 
pomagania cierpiącym w jakim bądź gatunku […]” [Wirtember-
ska 1978: 4]. Opisanie wizyty bohaterki w klasztorze i wprowa-
dzenie postaci mnicha to ważne zabiegi, którymi autorka posłu-
żyła się, by wskazać, iż czynnikiem koniecznym do osiągnięcia 



151Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

przez człowieka dojrzałości jest otwarcie na drugiego, wysłuchanie 
go. „Większa czułość” [Wirtemberska 1978: 107] oznacza współ-
czucie, ale jeszcze nie współodczuwanie. Malwina lituje się nad 
mnichem, bo nie zna życia, jakie on wiedzie; martwi ją jego wiek 
i ubóstwo materialne. A przecież tuż przed dotarciem do klasztoru 
jest świadkiem rozrzutności, marnotrawstwa i skąpstwa przedsta-
wicielki wielkiego świata. Dopiero rozmowa z zakonnikiem spra-
wia jednak, że bohaterka poznaje powody, dla których porzucił 
on dotychczasowe życie, aby być szczęśliwym. Świadomy wybór 
niedostatku, wyrzeczenie się uciech dnia codziennego czy wreszcie, 
niezależna już od Ezechiela, utrata młodości nie osłabiły w nim 
ducha, ale go wzmocniły. Dzięki spotkaniu z zakonnikiem, który 
dwukrotnie z czułym pouczeniem zwraca się do Malwiny („moje 
dziecko” [Wirtemberska 1978: 107, 108]), kwestarka zauważa coś, 
co dotąd jej umykało. Rozmowa oparta na pogłębionej refleksji, 
a nie jedynie na powierzchownej ocenie (zarówno przedstawiciel-
ki wyższego stanu, jak i mnicha), jest zawsze krokiem ku pozna-
niu nowego. Kwestowanie staje się dla Malwiny nie tylko czasem 
zmierzenia się z własnym lękiem przed Innym, ale także okazją 
do wewnętrznego doskonalenia. Czytelnik natomiast jest obser-
watorem tego procesu dążenia ku dojrzałej postawie wobec świata.

Przedstawienie w powieści dychotomicznych obrazów elegant-
ki i mnicha nie miało na celu jedynie opisania dwóch odmiennych 
stylów życia (zgodnego z zasadami grand monde i wiedzionego we-
dług reguł zakonnych). Kryterium oglądu była odpowiedź napo-
tkanych przez Malwinę osób na jej prośbę o materialne wsparcie 
potrzebujących. Obojętność damy modnej i dar serca ubogiego fur-
tiana to kwestia, która wymaga jeszcze poszerzonej analizy w kon-
tekście oświeceniowej (humanistycznej) idei filantropii (Malwina, 
elegantka) i chrześcijańskiej dobroczynności (Ezechiel). Na osobne 
ujęcie zasługuje również wyartykułowany, m.in. w tej części utworu, 
niezwykle popularny w literaturze oświecenia temat autentyczno-
ści relacji i potrzeby afirmacji w oczach innego (zob. m.in. postać 
Damona w Mikołaja Doświadczyńskiego przypadkach Krasickiego). 
We wspomnianym tu fragmencie powieści zestawienie symetrycz-
nych obrazów najpełniej i najwyraźniej, jak się wydaje, skupia uwagę 
czytelnika na tytułowej bohaterce. Szczególnego znaczenia nabiera 



152 Aleksandra Norkowska

jej rozmowa z Ezechielem, który wstąpił do zakonu, odrzucając 
blichtr świata. Jego głęboka wiara w opiekę Stwórcy wzmocnić ma 
w bohaterce powieści poczucie ufności w działanie Bożej Opatrz-
ności. Mnich nie deprecjonuje doczesności, a wizyta Malwiny, oso-
by o czułym sercu, staje się okazją do wskazania na dopełnianie się 
powołań (tego, co duchowe i świeckie).

Przeciwstawienie życia udawanego życiu autentycznemu, po-
zorowi – szczerości, życia w społeczeństwie i bycia poza nim, vita 
activa i vita contemplativa rozpatrywać należy w kontekście silnego 
oddziaływania ideowej koncepcji Rousseau. Szczególnie znaczą-
ce wydają się tu Nowa Heloiza (1761) i napisane przez genewskie-
go pisarza pod koniec życia Marzenia samotnego wędrowca (1782). 
Mnich Ezechiel informuje Malwinę, iż jego droga do odnalezienia 
siebie była kręta. Nieustanne poszukiwanie własnego „ja” wiodło 
go przez świat, który domaga się jedynie (sic!) przyjmowania ról 
społecznych i nakładania masek. Warunkiem szczęścia, które osią-
gnął, stała się rezygnacja z dóbr materialnych, a ulgę przyniosło 
przekroczenie murów klasztoru, które odgradzają od świata i za-
pewniają pokój duszy. Tymczasem tytułowa bohaterka powieści 
Wirtemberskiej, wyposażona zarówno w czułość serca, jak i szcze-
gólną wrażliwość zmysłów, staje się postacią, która łączy oba światy. 
Wyzbywając się tego, co złudne, nie porzuca całkowicie wielkiego 
świata, ale umiejętnie chroni przed nim siebie – dzięki zdolności 
do moralnego działania.

W przedstawioną przez Wirtemberską historię kwestowania 
wpisana została rzeczywistość pozaliteracka. Sygnałem nawiązań 
do innych obszarów aktywności autorki jest nie tylko działalność 
filantropijna, której oddawała się z wielkim zaangażowaniem. Pi-
sarka, będąca przedstawicielką rodu magnackiego, a zarazem go-
spodynią literackich „błękitnych sobót”, symbolicznym znakiem 
spokojnej duszy uczyniła kwiaty, które wyrosły przy oknie w klasz-
tornej celi. Obrazy przyrody rzadko inkrustują literackie wizje 
miasta w epoce polskiego oświecenia. W tym utworze pełnią jed-
nak funkcję szczególną. Wyobrażenia „zeschłych” [Wirtemberska 
1978: 105] kwiatów i „pęku goździków pierzastych” [Wirtember-
ska 1978: 108], nacechowane aksjologicznie, stanowią znaki od-
miennych postaw życiowych. W sięgnięciu przez Wirtemberską, 



153Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

wychowaną w Puławach, po tematykę roślinną dostrzec można 
wpływ Izabeli Czartoryskiej. Księżna wykazywała szczególne za-
interesowanie kulturą rolniczą oraz teorią i praktyką angielskiego 
ogrodnictwa ozdobnego (Myśli różne o sposobie zakładania ogro-
dów, 1805). Celem autorki Malwiny, podobnie jak jej matki, której 
wszechstronna działalność oddaje ducha epoki (m.in. dzięki na-
wiązaniom do zachodniej refleksji estetycznej czy nowoczesnych 
idei edukacyjnych), było kształtowanie – w myśl idei preroman-
tycznych – wysublimowanego sposobu odczuwania świata. Aby go 
wyartykułować, Wirtemberska posłużyła się we fragmencie swej 
sentymentalnej powieści, stanowiącym przedmiot zainteresowa-
nia tego tekstu, opozycyjnymi obrazami przestrzeni. Zaznajamiając 
czytelnika ze stylem życia zamieszkujących je postaci – elegantki 
i mnicha – przygotowała tytułową bohaterkę na spotkania z kolej-
nymi „inakszymi […] obrazami” [Wirtemberska 1978: 108], które 
miały stać się jej udziałem podczas pobytu w stolicy.

Wśród opozycyjnych struktur tekstowo-semantycznych wska-
zać należy nie tylko wspomniane obrazy odwołujące się do wrażli-
wości słuchowej, w którą wyposażona została Malwina (zdolność 
ta ujawnia się podczas spaceru po mieście opisanym w rozdziale 
zatytułowanym Kwesta). Przestrzeń audialna zbudowana jest z na-
przemiennie występujących sfer ciszy i hałasu, których doświadcza 
tytułowa bohaterka. Lektura powieści Wirtemberskiej pod kątem 
percepcyjnego zaangażowania podmiotu w proces poznawania 
świata umożliwiła dostrzeżenie związków zachodzących między 
sferą wrażeń sensualnych i kulturowo-społecznych uwarunkowań 
a przeżyciem estetycznym. Malwina zostaje wyposażona w wy-
ostrzoną zdolność percepcji – także wówczas, gdy udaje się na 
samotny spacer do Wilanowa. Wraz ze zmianą czasoprzestrzeni 
zmienia się również stylistyka. Taka konstrukcja epickiego świata 
implikuje model narracji. Przyroda współgra z uczuciami ucieka-
jącej na jej łono, pogrążonej w rozterkach bohaterki, ale i wprowa-
dza niepokój. Przeprowadzenie Malwiny z pełnego zgiełku miasta 
do przestrzeni niezamieszkałej, dawniej tętniącej życiem, w której 
wizualne i audialne efekty powodują, choć krótkotrwałe, napięcie 
zmysłów i aktywizują wyobraźnię, pozwala na odczytanie miasta 
jako przestrzeni oswojonej i bezpiecznej.



154 Aleksandra Norkowska

Malwina, czyli domyślność serca Marii Wirtemberskiej stano-
wi kolejny dowód staranności, z jaką autorka konstruowała swe 
utwory [zob. Kurządkowska 2013]. W powieści tej fikcyjny świat 
wykreowany został za pomocą bogatego warsztatu pisarskiego, łą-
czącego różnorodne formy gatunkowe, a także przemienności sfer 
audialnych i obrazów nakreślonych dzięki odwołaniom do estetyki 
Północy i estetyki Południa (noc i dzień). Kontrastowe obrazowa-
nie przestrzeni nie tylko służy formowaniu postawy „czułej” boha-
terki, ale stanowi również jeden z przejawów zmian zachodzących 
na przełomie XVIII i XIX wieku w literackim sposobie kreowania 
świata. Jest wyrazem rozluźnienia rygorystycznych norm poetyki 
klasycystycznej, które umożliwiło odzwierciedlanie przeżyć prze-
kraczających dotychczasową skalę ekspresji i odsłonięcie nowego 
obszaru wrażliwości.

Bibliografia

Źródła

Czartoryska Izabela (1805), Myśli różne o sposobie zakładania ogrodów, 
Wilhelm Bogumił Korn, Wrocław.

Kossakowski JK [właśc. Józef Kazimierz] (1786), Panicz gospodarz, czyli 
kontynuacja „Warszawianina w domu”, Piotr Dufour, Warszawa.

Krasicki Ignacy (1973), Mikołaja Doświadczyńskiego przypadki, 
oprac. Mieczysław Klimowicz, wyd. 6 zm., Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Śniadecki Jędrzej (1816), Malwina. List stryja do synowicy pisany 
z Warszawy 31 stycznia 1816 r. n[owego] z [tylu] z przesłaniem nowego 
pod tym tytułem romansu, „Dziennik Wileński”, t. 3, nr 14.

Wirtemberska Maria (1978), Malwina, czyli Domyślność serca, oprac. 
i wstępem poprzedził Witold Billip, PIW, Warszawa.

Literatura

Aleksandrowicz Alina (2022), Twórczość Marii z ks. Czartoryskich 
ks. Wirtemberskiej. Literatura i obyczaj, DiG, Warszawa.

Bogucka Maria (2008), Życie codzienne – spory wokół profilu badań 
i definicji, w: tejże, Człowiek i świat. Studia z dziejów kultury 
i mentalności XV–XVIII w., Semper, Warszawa.

Butterwick Richard (1998), Co to jest Oświecenie? Esej o dyskusji polskiej 
drugiej połowy XVIII wieku, „Przegląd Powszechny”, nr 5.



155Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

Butterwick-Pawlikowski Richard (2014), Między Oświeceniem 
a katolicyzmem, czyli o katolickim Oświeceniu i oświeconym 
katolicyzmie, „Wiek Oświecenia”, nr 30.

Chachaj Małgorzata (2022), „Broniłem ci zawsze czytać romanse…” – 
uwagi o lekturach dla młodych kobiet w „Liście stryja do synowicy  
Jana Śniadeckiego” (1816), „Bibliotekarz Podlaski”, t. 56, nr 3, https://
doi.org/10.36770/bp.717.

Dąbrowski Andrzej (2012), Wpływ emocji na poznanie, „Przegląd 
Filozoficzny. Nowa Seria”, nr 3.

Domeracki Piotr (2008), Związki samotności z kontemplacją 
w perspektywie filozoficznej, „Kultura i Edukacja”, nr 1.

Grusza Sylwia Aleksandra (2022), Lektura „Pieśni Osjana” przez Marię 
Wirtemberską i jej wpływ na kreację literacką tytułowej bohaterki 

„Malwiny, czyli domyślności serca”, „Bibliotekarz Podlaski”, t. 55, nr 2, 
https://doi.org/10.36770/bp.696.

Janeczek Stanisław (1994), Oświecenie chrześcijańskie. Z dziejów polskiej 
kultury filozoficznej, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin.

Jasińska Maria (1965), Narrator w powieści przedromantycznej (1776–1831), 
PIW, Warszawa.

Kostkiewiczowa Teresa (1975), Klasycyzm, sentymentalizm, rokoko. Szkice 
o prądach literackich polskiego Oświecenia, PWN, Warszawa.

Kostkiewiczowa Teresa (2002), Polski wiek świateł. Obszary swoistości, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław.

Kostkiewiczowa Teresa (2010), Z oddali i z bliska. Studia o wieku 
oświecenia, Neriton, Warszawa.

Kowalewska Danuta (2016), „Już nie wieśniaczka, ale elegantka”. 
Przestrzenie miejskie w „Malwinie” Marii Wirtemberskiej, w: Antropo
logia kultury mieszczańskiej, red. Joanna Ławnikowska-Koper, Lucyna  
Rożek, Akademia im. Jana Długosza, Częstochowa.

Kowalewska Danuta i in. (2018), Wstęp, w: Oświecenie nieoświecone. 
Człowiek, natura i magia, red. Danuta Kowalewska, Agata Roćko, 
Filip Wolański, Muzeum Pałacu Króla Jana III w Wilanowie, 
Warszawa.

Kowalewska Danuta (2023), „O! Czemuż nie jesteś mi równą!”. 
O mezaliansie w literaturze polskiego oświecenia, „Bibliotekarz 
Podlaski”, t. 58, nr 1, https://doi.org/10.36770/bp.790.

Kurządkowska Beata (2013), Między rzeczywistością a fikcją w relacji 
z podróży Marii Wirtemberskiej „Niektóre zdarzenia, myśli i uczucia 
doznane za granicą”, „Prace Literaturoznawcze”, z. 1.

Magryś Roman (2007), Bohater literacki powieści stanisławowskiej. 
Poszukiwanie współczesnej interpretacji artystycznego fenotypu, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, Rzeszów.

https://doi.org/10.36770/bp.717
https://doi.org/10.36770/bp.717
https://doi.org/10.36770/bp.696
https://doi.org/10.36770/bp.790


156 Aleksandra Norkowska

Norkowska Aleksandra (2019), Miasto w piśmiennictwie polskiego 
oświecenia, Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego, 
Bydgoszcz.

Roćko Agata (2013), Polski „wielki świat warszawski” oczyma Inflantyczka, 
w: Codzienność i niecodzienność oświeconych, [cz.] 2: W rezydencji, 
w podróży i na scenie publicznej, red. Bożena Mazurkowa, z udziałem 
Małgorzaty Marcinkowskiej i Szymona Piotra Dąbrowskiego, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice.

Roćko Agata (2015), Kontusz i frak. O symbolice stroju w XVIII-wiecznej 
literaturze polskiej, Muzeum Pałacu Króla Jana III w Wilanowie, 
Warszawa.

Roszak Stanisław (2005), Historyk kultury na rozdrożu, czyli 
w poszukiwaniu Oświecenia, „Wiek Oświecenia”, nr 21.

Ryba Janusz (1998), Maskarady oświeconych. Próba opisu zjawiska, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice.

Ryba Janusz (2011), Rozkosze światowców: konwersacja, w: Przyjemność 
w kulturze epoki rozumu, red. Teresa Kostkiewiczowa, DiG, Warszawa.

Ryba Janusz (2020), Jan Potocki i oświeceniowy „grand monde”, „Pamiętnik 
Literacki”, z. 1, https://doi.org/10.18318/pl.2020.1.8.

Sinko Zofia (2006), Powieść [hasło], w: Słownik literatury polskiego 
Oświecenia, red. Teresa Kostkiewiczowa, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Snopek Jerzy (1999), Oświecenie. Szkic do portretu, PWN, Warszawa.
Stankiewicz-Kopeć Monika (2018), Miasto i cywilizacja w kontekście 

sporów modernizacyjnych w piśmiennictwie polskim lat 1800–1830. 
Studia, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, Kraków.

Stopka Krzysztof i in. (2012), Ormiańska Warszawa/Havac ‘Varšavan/
Armenian Warsaw, red. Krzysztof Stopka, Andrzej A. Zięba, 
Fundacja Kultury i Dziedzictwa Ormian Polskich, Warszawa.

Szary-Matywiecka Ewa (1994), „Malwina”, czyli głos i pismo w powieści, 
Wydawnictwo IBL PAN, Warszawa.

Turnau Irena (1973), Łazarewiczowa (Łazarowiczowa, Lazarewiczowa) 
Urszula [hasło], w: Polski słownik biograficzny, t. 18, red. Emanuel 
Rostworowski, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Zając Grzegorz (2002), Fabuła powieści polskiego oświecenia, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków.

Zawadzka Joanna (1997), Kronika serc czułych. Stereotypy polskiej powieści 
sentymentalnej I połowy XIX wieku, Wydawnictwo IBL PAN, Warszawa.

https://doi.org/10.18318/pl.2020.1.8


157Kwesta i kwiaty. Opozycyjne obrazy przestrzeni…

Aleksandra Norkowska
Philanthropy and Flowers: Opposing Images of Space in Maria 
Wirtemberska’s Malwina
This article examines symmetry as a method of constructing the world in 
Maria Wirtemberska’s Malwina, that is, The Perspicacity of the Heart. The 
author draws particular attention to the opposing textual and semantic 
structures in the chapter entitled “Charity”. The focus is on contrasting im-
ages of vita activa and vita contemplativa, drawing the reader’s attention to 
reflections on humanist philanthropy and the Christian concept of charity. 
This topic is situated against the backdrop of pre-Romantic ideas that un-
derpinned the creation of a sublime way of experiencing the world by the 
titular protagonist of this late Enlightenment work.

Keywords:	Maria Wirtemberska; novel; sentimentalism; duality; piety.

Aleksandra Norkowska – dr hab., pracuje na Wydziale Literaturoznaw-
stwa Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego w Bydgoszczy. Zajmuje się pi-
śmiennictwem oświecenia, szczególnie literaturą okolicznościową, tema-
tyką miasta i mieszczaństwa oraz sensualizmem wieku świateł. Jest autorką 
monografii Wizerunki władcy. Stanisław August Poniatowski w poezji okolicz-
nościowej (1764–1795) (2006), Miasto w piśmiennictwie polskiego oświecenia 
(2019) oraz krytycznej edycji Organów Tomasza Kajetana Węgierskiego 
(2007), wydanej w ramach serii Biblioteka Pisarzy Polskiego Oświecenia.





Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.6

Roman Dąbrowski
Uniwersytet Jagielloński
ORCID: 0000-0003-0373-6657

„Obudź się więc i pracuj”.  
Nowe spojrzenie na Parnas we śnie  
Tymona Zaborowskiego

W 1818 roku w numerze 30 „Tygodnika Polskiego i Zagranicznego” 
Brunona Kicińskiego młody, niedawno przybyły z Krzemieńca 
do Warszawy poeta Tymon Zaborowski opublikował składający 
się z 430 trzynastozgłoskowych, parzyście rymowanych wersów 
poemat Parnas we śnie. Pod względem artystycznym nie jest to 
utwór wybitny, napisany jednak został dosyć zgrabnie, wierszem 
poprawnym; zdradza już niemały talent, a przy tym na pewno su-
geruje, jak niżej spróbuję pokazać, spore ambicje początkującego 
autora. Monografistka i edytorka twórczości Zaborowskiego Ma-
ria Danilewiczowa – przypomniawszy, iż pierwsza wersja Parna-
su… powstała jeszcze w 1816 roku1 – ocenia jednak ten utwór nisko, 
chyba zbyt nisko, stwierdzając m.in., że w poemacie

nie ma ani jednego wiersza, zwracającego uwagę czymkolwiek 
poza poprawną banalnością. Rymy i zwroty są równie zużyte, 

1	 Badaczka informuje w przypisach do edycji dzieł poety: „Pierwsze wzmianki 
o poemacie, zwanym jeszcze Podróż moja na Parnas, znajdujemy w listach Zabo-
rowskiego do F. Łaszowskiego z dn. 11 i 12 X z Liczkowiec. Już w r. 1816 powstać 
musiał pierwszy, niedochowany rzut utworu, prawdopodobnie znacznie się róż-
niący od redakcji dochowanej” [Zaborowski 1936: 618].

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.6
https://orcid.org/0000-0003-0373-6657


160 Roman Dąbrowski

jak trzynastozgłoskowiec, który ozdabiają. Budowa utworu 
zwraca uwagę tylko przypadkowym, nieuzasadnionym nawią-
zaniem i zakończeniem. [Danilewiczowa 1933: 141]

Zauważa również, iż treść Parnasu… stanowi w zasadniczej 
mierze powtórzenie poglądów ówczesnego wykładowcy literatury 
w krzemienieckim liceum – Alojzego Osińskiego. Inna badaczka, 
Barbara Czwórnóg-Jadczak, w syntetycznym opracowaniu twór-
czości Zaborowskiego stwierdza lakonicznie, iż omawiany tutaj 
utwór stanowi przede wszystkim wyraz „klasycystycznych przeko-
nań poety – swoiste «streszczenie» wykładów słuchanych w Krze-
mieńcu” [Czwórnóg-Jadczak 1996: 640]. Danilewiczowa śledzi jed-
nak dość dokładnie treść poematu, skupiając się na prezentowaniu 
zawartych w nim, jej zdaniem, poglądów estetyczno-literackich 
autora, z podkreśleniem ich charakteru klasycystycznego („uka-
zuje się w świetle Parnasu jako zdecydowany klasyk” [Danilewi-
czowa 1933: 136])2, oraz na komentowaniu sposobu przedstawienia 
konkretnych postaci, które znajdują się na polskim Parnasie, przy 
czym nieco dokładniej przygląda się passusowi poświęconemu 
obszerniejszej charakterystyce Barbary Radziwiłłówny Alojzego 
Felińskiego.

Niewątpliwie Parnas we śnie stanowi w dużym stopniu świadec-
two ówczesnej świadomości estetyczno-literackiej Zaborowskiego, 
odzwierciedlenie jego lektur, wiedzy i upodobań, jednak nie należy 
odbierać go przede wszystkim jako uporządkowanego, przemyśla-
nego wyrazu poglądów młodego poety w tym zakresie. Zdaniem 
Danilewiczowej nie jest to rodzaj „wykładu systematycznego hi-
storii literatury polskiej z uwzględnieniem jej stosunku do literatur 
obcych, zwłaszcza francuskiej” [Danilewiczowa 1933: 137], nie jest 
to nawet prezentacja wzorów godnych naśladowania czy rzeczowa 
ocena konkretnych twórców, choć naturalnie w pewnym stopniu 
(w niektórych fragmentach) te funkcje znanej odmiany poematu 

2	 Warto dodać, iż także Ignacy Chrzanowski stwierdził, że Parnas we śnie jest 
„pochwałą poezji pseudoklasycznej i apoteozą Woltera jako poety” [Chrzanowski 
2003: 364]. Spośród współczesnych badaczy o Parnasie jako poemacie dydaktycz-
nym prezentującym poglądy autora kilkakrotnie wspomina Monika Stankiewicz-

-Kopeć [2009: 127, 150, 161, 166–167].



161„Obudź się więc i pracuj”…

dydaktycznego można tu odnaleźć. Utwór ten to, jak sądzę, w istot-
nej mierze pewien rodzaj wprawki literackiej, podejmowanej i roz-
wijanej w trochę podobnym duchu do tego, w jakim powstawał – 
oddający atmosferę lat krzemienieckich – poemat heroikomiczny 
Zaborowskiego Klub Piśmienniczy. Parnas… ujawnia przy tym, co 
łatwo zauważyć w trakcie wnikliwszej lektury, charakterystyczne 
cechy talentu poetyckiego, a także marzenia i aspiracje młodego 
autora, który – by posłużyć się efektowanym określeniem Anieli 
Kowalskiej – jak „ptak wyższego lotu, choć jeszcze obijający się 
o pręty klatki pseudoklasycznych rygorów” [Kowalska 1961: 136], 
bardzo chce znaleźć w polskiej literaturze miejsce także dla siebie.

Nie można oczywiście zaprzeczyć, że poeta w Parnasie… daje 
wyraz swojej fascynacji tragediami Racine’a, wysokiej oceny dzieł 
Corneille’a, szczególnego uznania dla Woltera czy Krasickiego – te 
kwestie starała się omówić Danilewiczowa [1933] – przede wszyst-
kim jednak wyczuwamy w tym utworze sporą przyjemność autora 
wynikającą z samego konstruowania poematu wykorzystującego 
konwencjonalne motywy. Takie podejście umożliwia swobodne 
łączenie elementów literackich, zestawianie obok siebie autorów 
i bohaterów ich twórczości, a także na – widoczne już choćby w Klu-
bie Piśmienniczym [Dąbrowski 2004: 423–426] – łączenie lekkości 
zabawy czy dowcipu z „poważnym” zaangażowaniem w wyrażane 
treści, atmosfery beztroskiej gry z fragmentami o nacechowaniu 
lirycznym, zdradzającym sporą wrażliwość poety. Wydaje się, że 
skłonność Zaborowskiego do takich działań – z widocznym upodo-
baniem do przyglądania się z zewnątrz swoim pomysłom, niekie-
dy nawet „poważnym”3 – znamionuje te cechy talentu, które będą 
w pewnym stopniu decydować o przemianach jego sposobu pisania 
w kierunku preromantyzmu. Tego rodzaju zabiegi początkującego 
poety wpisują się w wyraźnie zauważalną w późnym oświeceniu 
tendencję w zakresie ukształtowania utworów nawiązujących do 
tradycji poezji epickiej; tendencję przejawiającą się poprzez ekspo-
nowanie podmiotu mówiącego, który w dużej mierze na sobie i swo-
jej aktywności skupia uwagę, formułuje refleksje, wyraża emocje, 

3	 Zob. uwagi o swoistym ironicznym dystansie narratora wobec obrazu piekła 
w Zdobyciu Kijowa [Dąbrowski 2020: 226–227].



162 Roman Dąbrowski

komentuje własne czynności twórcze lub podejmuje na przemian 
różne konwencje czy formy wypowiedzi. Zjawisko to jest również 
przejawem charakterystycznego dla pierwszych dekad XIX wieku 
eklektyzmu na płaszczyźnie genologicznej czy estetycznej.

Jak łatwo zauważyć, już sam początek Parnasu we śnie wpro-
wadza właśnie ton lekki, zabawowy. Pierwszy wers nawiązuje dość 
wyraźnie do zabiegów stosowanych przez Ignacego Krasickiego, 
gdyż zawiera sentencję uzasadniającą podjęcie tematu i sugerującą 
sposób recepcji utworu: „Zawsze cokolwiek prawdy i w bajce się 
mieści” [Zaborowski 1936: 291]4. Dalszy ciąg również przypomina 
raczej introdukcję charakterystyczną dla poematów heroikomicz-
nych (jak wiadomo, w dużym stopniu kształtujących obraz naszej 
poezji oświeceniowej). Przywołany bowiem zostaje motyw snu 
proroczego, odgrywającego tak ważną rolę w epopei bohaterskiej – 

„Sen to mój opowiadam, sen niepospolity” [Zaborowski 1936: 291] – 
ale zarazem zostaje on potraktowany żartobliwie; narrator zdaje się 
wprost odżegnywać od ujmowania go serio, nie ma tutaj mowy ani 
o objawieniu, ani o poetyckim geniuszu: „Niech tu nikt z zdań nie 
szuka i z rymów zalety, / Nie jest to sen nadludzki ani sen Poety” 
[Zaborowski 1936: 291]. Rezygnację z wszelkiego patosu autor suge-
ruje dodatkowo zaraz potem – poprzez wyjaśnienie w zdaniu wtrą-
conym: „Łatwiej we śnie latać niż na jawie” [Zaborowski 1936: 291].

Młody poeta po prostu swobodnie wędruje po obszarach lite-
ratury, które są mu najbliższe, a przy tym potrafią go trochę wzru-
szać i – jak się wydaje, przede wszystkim – bawić: „Dziwaczne to 
są myśli, wesołe marzenia / Pośród nocy, cichości przyjemnej i cie-
nia” [Zaborowski 1936: 291]. Choć pierwotne źródło omawianego 
motywu, czyli proroczego snu, ma swoje korzenie, jak wiadomo, 
w antyku, lekkość jego ujęcia w tym miejscu wiąże się również z po-
minięciem postaci związanych z literaturą starożytną:

Zapewneście ode mnie byli zbyt dalecy,
Gdyż was dostrzec nie mogłem, Rzymianie i Grecy.
O Homerze, Maronie! Posiadacze chwały,

4	 Przytoczone zdanie przypomina choćby pierwszy wers piątej pieśni Myszeidy: 
„Bajka częstokroć sens moralny mieści” [Krasicki 1998: 115].



163„Obudź się więc i pracuj”…

Słysząc z dala, jak odgłos góry powtarzały
Rycerskich waszych śpiewów, to tkliwy, to szczytny,
Naglem ujrzał przed sobą Parnas nowożytny.

[Zaborowski 1936: 291]

Uwaga o „posiadaczach chwały”, których poeta słyszy jedy-
nie „z dala”, w postaci echa odbijanego przez góry, sugeruje, iż ich 
niepodważalną pozycję uważa za oczywistą, skupia się natomiast 
na autorach znacznie bliższych mu czasowo lub nawet współczes
nych. Należy podkreślić, iż Zaborowski był tym twórcą, które-
go wyobraźnia kształtowała się i rozwijała w zasadniczej mierze 
w świecie literatury, poprzez literaturę. Stąd na drodze do zamie-
rzonej własnej oryginalności najpierw chłonął wszystko, co napi-
sali inni, ale głównie po to, żeby następnie starać się im dorównać 
albo nawet ich prześcignąć.

Powaga samego przedstawienia tej krainy zobaczonej we śnie 
podważona jest dodatkowo przez wtrącenie, już na początku, jakby 
asekuracyjnej frazy „jeśli się nie mylę” w odniesieniu do liczby znaj-
dujących się tam „zaokrągleń” odpowiadających liczbie wszystkich 
krajów. Jak się dalej okazuje, ów najogólniejszy podział uzupełniony 
został podziałem na miejsca przynależne gatunkom literackim czy 
nawet konkretnym autorom, wyznaczone przez mniejsze lub więk-
sze wzniesienia. Celem wędrówki śniącego poety jest polski Parnas, 
choć może się do niego dostać, jedynie przechodząc przez któryś 
z innych Parnasów: angielski, niemiecki, francuski lub włoski. Wie-
dzę o tym przekazała mu, jak twierdzi, przypadkowo spotkana oso-
ba, określona przezeń jako „dobroczyńca” (może to właśnie aluzja 
do wspomnianego wyżej krzemienieckiego wykładowcy), który go 

„raczył oświecić” oraz „osłodził” jego „troski” [Zaborowski 1936: 292]. 
Oczywiście wybór drogi – spośród czterech wspomnianych moż-
liwości – prowadzącej właśnie przez Parnas francuski, dokonujący 
się, jak żartobliwie twierdzi poeta, niejako mimochodem, „na oślep” 
[Zaborowski 1936: 292], w istocie nie jest przypadkowy, wyraźnie 
zgadza się bowiem z ówczesnymi literackimi preferencjami Zabo-
rowskiego, a bez wątpienia również środowiska, w jakim się obracał.

Cała owa kraina poetów przedstawiona jest tu jako rozle-
gły ogród, po którym wędruje narrator-poeta, sama wędrówka 



164 Roman Dąbrowski

przyjmuje zaś czasem charakter swobodnego lotu. Napotkany 
w Parnasie francuskim Wolter staje się teraz przewodnikiem, któ-
ry prowadzi śniącego najpierw do trzech gór Melpomeny: jednej 
należącej do Pierre’a Corneille’a, drugiej do Jeana Racine’a, trze-
ciej wreszcie do samego autora Tankreda. Zmierzając potem szyb-
ko do Parnasu polskiego, mijają górę epopei, a „lecąc pędem”, spo-
strzegają z dala innych ważnych francuskich twórców: Moliera, 
Nicolasa Boileau, Philippe’a Quinaulta, Jeana-Baptiste’a Rousseau 
oraz Jeana-Jacques’a Rousseau („obudwóch Rusów” [Zaborowski 
1936: 297]). Najwyżej na polskim Parnasie znajduje się – to moc-
ne potwierdzenie jego wysokiej oceny w tamtym czasie – Ignacy 
Krasicki. Ten, powitawszy Woltera, w dużej mierze przejmuje rolę 
przewodnika (zatem też pewnego rodzaju autorytetu) informują-
cego przybyłych (po krótkiej wzmiance o „wierszach i cnotach” – 

„Którymi jaśniał niegdyś wiek Zygmuntów złoty”) jednym tchem 
o czołowych naszych poetach XVIII i początku XIX wieku:

Szymanowski, Dmochowski, Kniaźnin i Trembecki,
Karpiński i Godebski, co z orężem w ręku
Rycerskie nucił pieśni pośród broni szczęku,
To są poeci chwałą podwójną okryci,
Którymi się ta ziemia i cieszy, i szczyci. 

[Zaborowski 1936: 299]

Gdzie indziej wspomniani zostali także autorzy komedii: Fran-
ciszek Zabłocki i Franciszek Bohomolec. Okazało się, że na pol-
skim Parnasie znajduje się również przygotowane już miejsce, które 
jeszcze „ciemna mgła zasłania”, przeznaczone dla twórców wciąż 
aktywnych, „tych, co teraz polską doskonalą mowę” [Zaborow-
ski 1936: 299]: Juliana Ursyna Niemcewicza, następnie Ludwika 
Osińskiego, Kajetana Koźmiana (ciekawe jest tu porównanie ód 
obydwu tych poetów), Franciszka Morawskiego, „zawsze pracowi-
tego” [Zaborowski 1936: 302] Wojciecha Bogusławskiego, Francisz-
ka Wężyka, Ludwika Kropińskiego, Alojzego Felińskiego, którego 
Barbarze Radziwiłłównie poświęcono nieco więcej miejsca, wpro-
wadzając nawet wymianę opinii na jej temat, nie tylko pozytyw-
nych, między Wolterem a Krasickim.



165„Obudź się więc i pracuj”…

Warto zauważyć, iż odgrywający rolę głównego przewodnika 
po owych szczególnych zaświatach Wolter został tutaj określony 
jako „osoba wesoła”, która nie ma w sobie nic z koryfeusza oświece-
nia czy publicysty-bojownika o tolerancję, prezentuje się bowiem 
wyłącznie jako poeta. Równocześnie to przypisanie właśnie jemu 
funkcji kojarzącej się w historii literatury raczej z kimś reprezen-
tującym powagę i wysoką pozycję wyrażaną w rejestrze estetycz-
nym wzniosłości, posiadającym też pewną zdolność jasnowidze-
nia, akcentuje dodatkowo żartobliwe potraktowanie tematu. Autor 
Henriady przyjmuje jednak parokrotnie wobec młodego polskie-
go poety rolę nauczyciela – „Chodź, szanuj rady, których Wolter 
ci udziela” [Zaborowski 1936: 293] – powołującego się również 
na własne doświadczenie – „Błędów moich nie zważaj, a nigdy 
nikczemnie / Niebezpiecznych piękności nie naśladuj we mnie” 
[Zaborowski 1936: 291]. Dalej przypisuje sobie także kompeten-
cje oceny aktualnego stanu polskiej literatury, w której dostrzega, 
jak twierdzi Danilewiczowa, „znaczenie przede wszystkim doraź-
ne i praktyczne” [Danilewiczowa 1933: 142], oraz – co istotne – 
przepowiada jej chwalebną przyszłość (w której ma mieć przecież 
udział również śniący poeta), wróżąc „niedalekie pierwszeństwo 
wśród literatur słowiańskich” [Stankiewicz-Kopeć 2009: 166]:

Tu, rzekł, płonnym się wdziękiem oko nie zachwyca.
Złotem tylko kwitnąca chwieje się pszenica.
Albo ciężarne chlebem kołyszą się żyta.
Wonią napawające nie rosną tu kwiatki,
Ale może je z czasem wydać ziemia żyzna.
Wkrótce jej, mówił głośniej, Europa przyzna
Pierwszeństwo nad córkami jednej Słowian matki.
Tu będzie wielu sławnych poetów ojczyzna. 

[Zaborowski 1936: 297–298]

Niewątpliwie trafna jest uwaga Danilewiczowej, iż zachętę do 
takiej koncepcji ukształtowania poematu zaczerpnął być może 
Zaborowski od Dantego [Danilewiczowa 1933: 137], lecz – jak są-
dzę – w pierwszym rzędzie nasuwa się tutaj sen Henryka z Na-
varry w Henriadzie, przywołany przez polskiego poetę w dość 



166 Roman Dąbrowski

efektownym porównaniu, które zresztą pokazuje, że sam świet-
nie bawił się swoim pomysłem, podejmując także w tym miejscu 
ton charakterystyczny dla heroikomiki:

Nie wiem, czyli mnie mara, czyli sen mię łudzi,
Lecz sądzę, że nadludzką otoczony chwałą,
Kiedy Henryk Świętego obaczył Ludwika,
I śladami takiego idąc przewodnika,
Wyniesiony w niebiosa, ujrzał ziemię całą,
I przyszłość wyjawioną, i przeszłość, co znika,
Nie tyle się naówczas wzniosł nad śmiertelnika,
Jak ja, gdy za Wolterem stopą szedłem śmiałą. 

[Zaborowski 1936: 294]

Zaraz potem pojawia się nawet lakoniczny autokomentarz: „Lecz 
precz stąd moje pędzle” [Zaborowski 1936: 294].

„Jenijusz” – bo tak też zostaje dalej nazwany Wolter – wraz 
z narratorem na dłużej zatrzymują się na górach Corneille’a i Ra-
cine’a. Ich pobyt u tego pierwszego przypomina wizytę towarzyską 
u znajomego pełniącego tutaj funkcję gospodarza, choć aby dostać 
się do jego siedziby, trzeba było wejść „na skał wielkich stosy” [Za-
borowski 1936: 293]. Nieco komicznie wygląda obraz bohaterów 
jego tragedii – siedzących wokoło, mających podobny status by-
towy jak sam dramaturg (wszak we śnie wszystko jest możliwe):

Rzekłszy, wiódł nas na górę, gdzie siedzieli wokoło
Diego, Rodryg, Ksymena, Pompej, August, Cynna,
Horacyjusza gniewu ofiara niewinna,
Płacząca zgonu swego kochanka Kamilla,
Za drzewami ukryty spoczywał Atylla,
A srogość jego, milcząc, zgrzytała bezsilna. 

[Zaborowski 1936: 293]

Komizm konstrukcji świata przedstawionego widoczny jest tym 
bardziej, że sam autor Cyda inicjuje zawarcie przez narratora- 

-poetę znajomości z tymi postaciami, zachęcając przybyłych do 
dłuższej gościny w jego siedzibie: „Poznał mnie z nimi Kornel 



167„Obudź się więc i pracuj”…

i prosił łaskawie, / Abyśmy odpoczęli i siedli wygodnie” [Zabo-
rowski 1936: 294].

Dość zabawna wydaje się również scena, w której Wolter stro-
fuje bohaterów swoich tragedii, niezadowolonych z sytuacji, w ja-
kich ich przedstawił; podkreśla jednak, że przecież uczynił to zgod-
nie z prawami teatru, które zostały ustanowione „odwiecznymi 
laty”, choć przyznaje się do pewnych uchybień w tym zakresie: 

„Mahometa za słabo ukarałem zbrodnie”. Uważa, że bohaterowie 
powinni raczej być mu wdzięczni za utrwalenie ich w ludzkiej pa-
mięci: „Z woli ludzkiej na tamtym zginęliście świecie, / Lecz ciesz-
cie się, bo ze mną wiecznie żyć będziecie” [Zaborowski 1936: 296]. 
Niepozbawiony komicznego dystansu jest również choćby dow-
cipny pomysł, aby Crébillona, którego twórczość nie została oce-
niona wysoko, umieścić, zapewne dla podkreślenia niskiej wartości 
jego utworów, już nie na żadnym wzgórku, lecz – w jaskini, gdzie 

„sprawuje rządy samowładnie” [Zaborowski 1936: 293].
W zupełnie innym tonie – co ilustruje wspomniane wyżej, cha-

rakterystyczne dla Zaborowskiego zróżnicowanie form wypowie-
dzi i nastrojów – został napisany np. fragment dotyczący dramatycz-
nych losów Polski w ostatnim czasie, włożony w usta Krasickiego:

Przez czas długi ojczyzna nasza rozszarpana
Nie miała i praw własnych, i własnego pana.
Cudzoziemiec z naszego zdzierał odzież chłopa,
A Polaków widziała cała Europa,
Jak rdzewiejących w pochwach chwyciwszy się stali,
O pomoc, o ratunek, o pomstę wołali. 

[Zaborowski 1936: 299]

W takim samym duchu scharakteryzowana jest dalej głównie twór-
czość Niemcewicza, który m.in. „[w] gorzkich licząc tęsknotach 
leniwe godziny, / Opłakiwał rycerskie wierszem ziomków czyny” 
[Zaborowski 1936: 299]. Fragment ten bez wątpienia oddaje sta-
nowisko Zaborowskiego w tej kwestii, gdyż – jak zauważa Jolan-
ta Kowal – we wczesnym okresie twórczości, akceptując poetykę 
i tradycję klasyczną, „zwraca [on – R.D.] uwagę na związek litera-
tury z dziejami narodu” [Kowal 2024: 634].



168 Roman Dąbrowski

Zarówno Wolter, jak i Krasicki, szczególnie wyróżnieni w Par-
nasie we śnie, przedstawieni zostali jako odznaczający się wszech-
stronnością. Autor francuski, o którym czytamy, iż „na wszystkich 
wzgórkach wonne kwiaty zbiera” [Zaborowski 1936: 292], mówi 
następnie o sobie m.in.: „[w]szędzie mi wolno bywać, wszystkie 
wzgórki prawie / Szanują mnie lub moję uznawają władzę” [Za-
borowski 1936: 292]. Jeśli natomiast chodzi o czołowego przedsta-
wiciela polskiego oświecenia, autor poematu kreśli jego – jak traf-
nie i efektownie to ujął Zbigniew Goliński – „pogodny konterfekt” 
[Goliński 2001: 298]:

Jego ustawnie prawie otworzone usta
Wydawały głos, śmiechem niekiedy tłumiony,
Miły dla pługa, miecza, pióra i korony.
Czy odzywał się śmiało do króla Augusta,
Czy zapalał rycerzów do kraju obrony,
Czy przed nim uciekała rozwiązła rozpusta,
Czyli bajkami bawił dzieci i matrony;
Jego wesołych myśli posłuszny niewolnik
Kochał go król i rycerz, poeta i rolnik. 

[Zaborowski 1936: 298]

O wcześniejszych polskich twórcach nie ma w omawianym tu-
taj poemacie mowy; ci wszakże, podobnie zresztą jak wspomniani 
wyżej autorzy starożytni, nie stanowili istotnego bezpośredniego 
punktu odniesienia dla własnej, głównie zresztą dopiero projekto-
wanej, twórczości Zaborowskiego. Jak stwierdza cytowana już kil-
kakrotnie badaczka, dla niego „historia literatury polskiej zaczyna 
się od Krasickiego” [Danilewiczowa 1933: 138]. Trzeba podkreślić, 
że autor Parnasu we śnie skupia uwagę na tych gatunkach, które 
były mu wtedy najbliższe: tragedii – wszak właśnie przetłumaczył 
z francuskiego Tankreda – a przede wszystkim epopei5. Ten fakt 

5	 Danilewiczowa chyba jednak nieco upraszcza problem, szukając tu jedynie odbi-
cia poglądów Zaborowskiego: „Żywego poety jest poza tym w Parnasie bardzo 
mało. Utwór mówi nam tylko o głębszych zainteresowaniach autora teorią tra-
gedii i epopei” [Danilewiczowa 1933: 142].



169„Obudź się więc i pracuj”…

zapewne w dużym stopniu wpłynął na uczynienie przewodnikiem 
po tej krainie poetów właśnie Woltera, którego Henriadę kilkakrot-
nie przekładano na język polski6. W poemacie tym akcentowana 
jest szczególna pozycja tego szacownego gatunku:

Rzekł Wolter: „Teraz w szybkiej przejrzemy kolei
Inne poboczne wzgórki. Od tych trzech gór blisko
Wznosi się wyższa od nich góra epopei.
Tam cię nie poprowadzę, na niej bardzo ślisko,
Sam nawet wejść bez trudów nie miałbym nadziei”. 

[Zaborowski 1936: 296–297]

Ten temat powraca później, gdy do spacerujących dołącza Kra-
sicki, który przypomina swoje poematy heroikomiczne oraz Wojnę 
chocimską, a także Wolterowską Henriadę. Mamy tu podkreślenie 
wciąż wysokiego statusu epopei, a zarazem wskazanie na trudno-
ści w jej realizacji, gdyż „pagórek” tego gatunku, nadzwyczaj wy-
soki, otoczony jest przez „i drzewa, i ciernie”, co wywołuje okrzyk 
narratora sugerującego, iż gatunek ten wymaga wyjątkowego na-
tchnienia: „Nie widać tu ni ścieżki, ni stóp ludzkich znaku! / Chy-
ba kto na skrzydlatym wzbijał się rumaku”. Krasicki może w tym 
wypadku powołać się na własne doświadczenie, skromnie ocenia-
jąc swoje przedsięwzięcia w tym zakresie, zarówno komiczne, jak 
i – przede wszystkim – „poważne”:

„Nie, rzekł na to Krasicki: w mocnym jesteś błędzie,
Nikt jeszcze nie był na nim, może nikt nie będzie,
Ja tę tylko pod górą uprawiałem niwę,
I tamem poemata nucił żartobliwe.
Raz tylko miałem zamiar, może za zuchwały,
Chciałem drzeć się przez ciernie na te straszne skały,

6	 Trzy z tych przekładów zostały niewiele wcześniej, bo w latach 1803–1805, opubli-
kowane. Tłumaczami byli: Euzebiusz Słowacki (1803), Jan Kanty Chodani (1803), 
Ignacy Dembowski (1805). Posiadamy też informacje o innych, nieznanych nam 
dziś tłumaczeniach: Stefana Chomentowskiego, Jacka Idziego Przybylskiego, a we 
fragmentach także innych autorów.



170 Roman Dąbrowski

Lecz z naszymi poemy w jeden rząd nas kładą,
Jak mnie z Wojną chocimską, ciebie z Henryjadą”. 

[Zaborowski 1936: 301]

Epopeja okazuje się gatunkiem dotychczas niezrealizowanym 
na „Parnasie nowożytnym”, choć to tam – co trzeba zaakcentować – 
znajduje się jej góra, wciąż nieosiągalna, bo dostępu do niej bronią 
naturalne przeszkody. Samo jednak istnienie odpowiedniego miej-
sca – zapewne zajętego tu przede wszystkim przez niedoścignione 
wzory antyczne – stanowi dla twórców nowożytnych istotne wy-
zwanie. Wydaje się, że ten pomysł Zaborowskiego jest szczególnie 
godny uwagi, bo on sam wówczas intensywnie pracował nad formą 
epicką, Parnas we śnie może być więc odebrany m.in. jako rodzaj 
komentarza do tej właśnie aktywności, istotnego dla zrozumienia 
jej efektów. Młody poeta zakończył wszak właśnie pisanie – choć 
bez finału w postaci publikacji – Klubu Piśmienniczego, zatem jak 
Krasicki „uprawiał”, z niezłym rezultatem, ową „niwę” jeszcze „pod 
górą” (podobnie zresztą postępowali również inni ówcześni twórcy, 
bo mamy przecież do czynienia z gatunkiem bardzo popularnym 
w okresie oświecenia, również postanisławowskiego). Tworzył już 
od jakiegoś czasu kolejne wersje i fragmenty eposu o wyprawie ki-
jowskiej Bolesława Chrobrego (wszak to była akurat jej osiemset-
na rocznica)7 – utworu, w którym, wśród konwencjonalnych mo-
tywów i bardzo wyraźnych odniesień do tradycji epickiej, można 
usłyszeć także pewne echa Henriady i Wojny chocimskiej8, z kolei 
w późniejszych wersjach różnych partii tego dzieła stopniowo co-
raz bardziej dostrzegalne stają się elementy nowe, sentymentalne 
oraz bliskie estetyce romantyzmu.

Samo zakończenie Parnasu we śnie też jest lakoniczne i dosyć 
banalne, jednak wydaje się, że można w nim widzieć ślad pewnego 
ambitnego zamysłu: wskazania na ten poemat jako formę dowcip-
nej autoprezentacji i niejako autopromocji samego autora. Wszak 

7	 Tekst owych wcześniejszych wersji Zdobycia Kijowa zamieszcza Danilewiczowa 
w edycji Dzieł zebranych poety [Zaborowski 1936: 562–618].

8	 Skrupulatnego przeglądu tych nawiązań do tradycji dokonuje np. Olimpia 
Kownacka-Machnicka [1924/1925: 65–92].



171„Obudź się więc i pracuj”…

nie od byle kogo, bo od – by posłużyć się tu określeniem Danile-
wiczowej – „imponującego mu wszechstronnością filozofa z Fer-
ney” [Danilewiczowa 1933: 144] słyszy zachętę (a jest to, co istot-
ne, podsumowanie całego poematu) do pracy na niwie literackiej:

„Oto masz wielkie wzory, piękne masz przykłady,
Wstępuj śmiało w tych mężów znakomitych ślady,
Oby cię teraźniejszych naszych blask nie złudził.
Obudź się więc i pracuj”. Wtemem się obudził. 

[Zaborowski 1936: 305]

Samo polecenie wypowiedziane we śnie do śniącego, aby się 
obudził i działał już na jawie, bez wątpienia podtrzymuje, a nawet 
akcentuje żartobliwy charakter tego – trzeba skonstatować – dość 
jednak interesującego utworu. Jednak można tutaj widzieć rów-
nież niejako usprawiedliwienie podjętych przez poetę usiłowań 
do przechodzenia od marzenia do czynu: wspinania się – warto 
dodać, że w pewnym sensie w ślad za innymi, niewspomnianymi 
w poemacie, ówczesnymi autorami, którzy wedle powszechnego 
przekonania nie odnieśli w tym zakresie zbyt wielkich sukcesów9 – 
na pozostającą jeszcze do zdobycia górę epopei. Zaborowski bę-
dzie zatem kontynuował – pracę nad Zdobyciem Kijowa rozpoczął 
prawdopodobnie już w 1815 roku, a jej efekty, zasadniczo odmien-
ne od pierwotnych projektów, opublikował w roku 181810 – próby 
wejścia na ową górę, zmieniając ścieżki, szukając wciąż nowych, 
zasugerowanych przez kolejne lektury szlaków, coraz wyraźniej 
odchodzących od klasycznego nurtu. Oto np. w miejsce świetnie 
nadającego się na bohatera klasycznej epopei i zasadniczo w takim 

9	 Należałoby tu wspomnieć choćby wydaną w 1803 roku, ale będącą przedmio-
tem ożywionej dyskusji – dotyczącej również, co tu istotne, ogólnych reguł epo-
pei – w roku 1817 na łamach „Dziennika Wileńskiego” Pułtawę Nikodema Muśnic-
kiego czy przede wszystkim opublikowaną w tymże 1817 roku Jagiellonidę Dyzmy 
Bończy-Tomaszewskiego. Do popularności tej ostatniej przyczynił się w dużej 
mierze Adam Mickiewicz, publikując jej rozbudowaną recenzję w „Pamiętniku 
Warszawskim” w 1819 roku. Kwestie te omawiał Roman Dąbrowski [2015: 172–177, 
260–263].

10	 Zob. gdzie indziej syntetyczne uwagi o kolejnych wersjach i przeróbkach poematu, 
a także jego publikacjach [Dąbrowski 2015: 317–321].



172 Roman Dąbrowski

duchu przedstawionego Bolesława na czoło wysunie się z czasem 
posiadający cechy postaci romantycznej tajemniczy czarownik ru-
ski Jamedyk Blud, który do powstrzymania idących na Kijów pol-
skich rycerzy wykorzystuje równocześnie pomoc sił piekielnych 
i rozbudowaną infrastrukturę techniczną (w wieku XI) opartą na 
stanie wiedzy już XIX-wiecznej. Poeta-epik wyczuwał bowiem, że 
obrana wcześniej droga, mimo iż wyraźnie wytyczona i wciąż ja-
wiąca się jako bardzo atrakcyjna, już go na parnaski szczyt epicki 
nie doprowadzi. Jakkolwiek tam ostatecznie nie dojdzie (zajmie 
się także innymi formami twórczości poetyckiej), a jego nadzwy-
czaj ambitna – w istocie młodzieńcza – próba stworzenia epopei 
nie zostanie dokończona, to – należy przyznać – rezultat tych usi-
łowań zajmie trwałe miejsce na polskim Parnasie.

Bibliografia
Chrzanowski Ignacy (2003), Historia literatury polskiej, t. 2: Literatura 

Polski porozbiorowej, cz. 1: Klasycyzm I połowy XIX wieku, 
oprac. Wacław Walecki, Collegium Columbinum, Kraków.

Czwórnóg-Jadczak Barbara (1996), Tymon Zaborowski (1799–
1828) [hasło], w: Pisarze polskiego oświecenia, t. 3, red. Teresa 
Kostkiewiczowa, Zbigniew Goliński, PWN, Warszawa.

Danilewiczowa Maria (1933), Tymon Zaborowski. Życie i twórczość, Skład 
Główny w Kasie im. Mianowskiego, Warszawa.

Dąbrowski Roman (2004), Poemat heroikomiczny w literaturze polskiego 
oświecenia, Księgarnia Akademicka, Kraków.

Dąbrowski Roman (2015), Epopeja w literaturze polskiego oświecenia,  
Księgarnia Akademicka, Kraków, https://doi.org/10.12797 
/9788376386256.

Dąbrowski Roman (2020), Gotycyzm w twórczości Tymona 
Zaborowskiego, w: Gotycyzm w literaturze i kulturze lat 1760–1830, 
red. Marcin Cieński, Paweł Pluta, IBL PAN, Warszawa.

Goliński Zbigniew (2001), Krasicki w kulturze polskiej XIX wieku, 
w: Ignacy Krasicki. Nowe spojrzenia, red. Zbigniew Goliński, Teresa 
Kostkiewiczowa, Krystyna Stasiewicz, DiG, Warszawa.

Kowal Jolanta (2024), Zaborowski Tymon [hasło], w: Słownik polskiej 
krytyki literackiej 1764–1918. Hasła osobowe, t. 3: P–Ż, red. Teresa 
Kostkiewiczowa, Grażyna Borkowska, Magdalena Rudkowska, 
Wydawnictwo Naukowe UMK, Toruń.

https://doi.org/10.12797/9788376386256
https://doi.org/10.12797/9788376386256


173„Obudź się więc i pracuj”…

Kowalska Aniela (1961), Warszawa literacka w okresie przełomu 
kulturalnego 1815–1822, PIW, Warszawa.

Kownacka-Machnicka Olimpia (1924/1925), O poemacie Tymona 
Zaborowskiego „Bolesław Chrobry”, „Pamiętnik Literacki”, R. 21.

Krasicki Ignacy (1998), Myszeis, w: tegoż, Dzieła zebrane, t. 1: Poematy, 
oprac. Zbigniew Goliński, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 
Wrocław.

Stankiewicz-Kopeć Monika (2009), Pomiędzy klasycznością a roman
tycznością. Młodzi autorzy Wilna, Krzemieńca i Lwowa wobec 
przemian w literaturze polskiej lat 1817–1828, Księgarnia Akademicka, 
Kraków.

Zaborowski Tymon (1936), Pisma zebrane, oprac. Maria Danilewiczowa, 
z Zasiłku Funduszu Kultury Narodowej, Warszawa.

Roman Dąbrowski
“Wake Up, Then, and Work.” A New Look at Tymon Zaborowski’s 
Parnassus in a Dream
This article presents Tymon Zaborowski’s poem “Parnassus in a Dream” as 
serving primarily as a means of self-presentation and self-promotion for 
the young poet. Contrary to earlier opinions about this work, which by 
and large viewed it as an expression of the author’s aesthetic and literary 
beliefs, attention is drawn to its humorous nature. Examples of comic pas-
sages are shown, at times juxtaposed with “serious” fragments, thus high-
lighting the poet’s tendency to adopt an external perspective on his own 
ideas. The key issue here is the author's attitude toward the epic, a genre 
previously attempted, without much success, by Voltaire and Ignacy Kra-
sicki, who acted as guides to the narrator’s dream of Parnassus. As the au-
thor of this article points out, Zaborowski himself announced at the end 
of the poem his intention to ascend the “epic mountain.”

Keywords:	Tymon Zaborowski; Voltaire; Ignacy Krasicki; genres; heroi- 
comic poem; epic.

Roman Dąbrowski – ur. 1961, prof. dr hab., historyk literatury polskiej 
skupiający się głównie na literaturze oświeceniowej, zatrudniony na Wy-
dziale Polonistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego. Autor m.in. monografii: 
Słowackiego dialog z odbiorcą (1996), Poemat heroikomiczny w literaturze pol-
skiego oświecenia (2004), Epopeja w literaturze polskiego oświecenia (2015), 



174 Roman Dąbrowski

„Kiedy Mars stępił swe groty…”. Twórczość Jędrzeja Świderskiego (2023). Jego 
główne obszary zainteresowań i prac badawczych to dzieje i formy po-
ezji epickiej, refleksja estetyczno-literacka okresu oświecenia i przełomu 
oświeceniowo-romantycznego, literatura XVIII i początku XIX wieku wo-
bec religii, interpretacja utworów poetyckich. Przygotował też kilka edycji 
dzieł oświeceniowych.



Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.7

Patrycja Bąkowska
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
ORCID: 0000-0002-9987-4706

Doświadczenie krajobrazu  
w pismach podróżniczych  
Dyzmy Bończy Tomaszewskiego

Spuścizna literacka Dyzmy Bończy Tomaszewskiego, należącego 
do twórców minorum gentium, jest dziś znana właściwie wyłącz-
nie badaczom. W powszechnej świadomości pisarz ten bowiem 
raczej nie funkcjonuje, a jeśli już bywa wspominany, to przede 
wszystkim jako przeciwnik Konstytucji 3 maja (1791) i targowi-
czanin. To właśnie akces do konfederacji targowickiej (27 kwiet-
nia 1792), zawiązanej pod auspicjami Katarzyny II, sprawił, że To-
maszewski został zaliczony do niechlubnego grona zdrajców, wraz 
ze swoim protektorem – Stanisławem Szczęsnym Potockim [But-
terwick 2022: 407–422]. Biorąc pod uwagę to, co powiedziano do 
tej pory, można by się zastanowić nad zasadnością podejmowania 
refleksji o twórczości autora, którego literacką aktywność dość 
skutecznie przysłoniła „Wielka Historia”. Trudno jednak nie ulec 
pokusie i nie przywołać znanej obserwacji Arthura Onckena Lo-
vejoya, wskazującego konieczność analizy tekstów twórców dru-
go- i trzeciorzędnych, które dla historyka literatury podejmują-
cego „badania idei i uczuć poruszających ludzi w przeszłości oraz 
procesów formujących tak zwaną literacką i filozoficzną opinię pu-
bliczną” [Lovejoy 2009: 23] są ważnym, trudnym do przecenienia 
źródłem wiedzy. Dobrym przykładem tego zjawiska jest twórczość 

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.7
https://orcid.org/0000-0002-9987-4706


176 Patrycja Bąkowska

Tomaszewskiego – średniozamożnego szlachcica, absolwenta ko-
legium jezuickiego, aktywnego w sferze publicznej, zaintereso-
wanego literaturą oraz naukami przyrodniczymi [Grześkowiak-

-Krwawicz 1994: 492]. Jego wybrane utwory zostaną przeze mnie 
odczytane w odniesieniu do oświeceniowych przemian estetyczno-

-literackich, które odegrały fundamentalną rolę w wyłanianiu się 
nowoczesności.

„Zwrot ku estetyce” – by skorzystać ze sformułowania i rozpo-
znań Odo Marquarda – znamionuje modernitas i znajduje swoje 
przełożenie na płaszczyźnie antropologicznej. Niemiecki filozof, 
śledząc towarzyszące nowoczesnej teodycei procesy „odbierania 
wszelkiemu złu znamion zła”, wskazuje na dowartościowywanie 
tego, co niepiękne,

co wzniosłe, sentymentalne, interesujące, romantyczne, sym-
boliczne, abstrakcyjne, brzydkie, dionizyjskie, fragmenta-
ryczne, załamane, nietożsame, negatywne; to, co niepiękne, 
bierze górę nad pięknem jako fundamentalna wartość este-
tyczna. Ale to upozytywnienie zła estetycznego zakłada ze 
swej strony odebranie znamion zła temu, co estetyczne: tra-
dycyjnie ustawiana na pozycji zła, mianowicie „niższa” wła-
dza aisthesis – zmysłowość – awansuje nowocześnie do roli 
rzekomo najwyższej (mianowicie artystycznej) potencji ludz-
kiej kreatywności i genialności dzięki powstaniu estetyki […]. 
[Marquard 2007: 12]

Tego typu przemiany w zakresie estetyki, możliwe do prześle-
dzenia w literaturze i ogólnie w sztuce, miałyby wymiar kompen-
sacyjny – stanowiłyby odpowiedź na próby „odczarowania” świata 
i konieczność uwolnienia zarówno Stwórcy, jak i człowieka od od-
powiedzialności za istnienie zła [Marquard 1994]. Moc stwórcza 
przyznana została człowiekowi, który – za pomocą nauki i sztu-
ki – miał podporządkować sobie świat [Pieńkos 2000: 88]. Nie 
bez powodu właśnie na oświecenie przypada rozwój malarstwa 
plenerowego. W procesie krystalizowania się nowego podejścia 
do krajobrazu kluczowym elementem wydaje się stosunek czło-
wieka do jego przyrodniczego otoczenia. Zainteresowanie naturą 



177Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

przejawia się nie tylko ze względu na jej walory utylitarne, ale i es-
tetyczne. Szczególną rolę zyskuje postać obserwatora – artysty, ba-
dacza, którego spojrzenie czyni dany widok godnym utrwalenia 
(przy czym już sama obecność człowieka w plenerze akcentuje 
rozwój danej sytuacji) [Pieńkos 2021: 19–47]. Warto przypomnieć, 
że wśród typów krajobrazów cieszących się zainteresowaniem 
oświeconych coraz częściej zaczęły pojawiać się zjawiska i elemen-
ty groźne, budzące lęk, takie jak burze, góry, wulkany, wodospa-
dy [zob. m.in. Maciocha 2009; Pieńkos 2021: 73]. Przyroda dzika 
i niebezpieczna stała się przedmiotem estetycznej kontemplacji, 
co trafnie oddaje metafora spektaklu natury. W przeciwieństwie 
do dwóch innych metafor związanych ze słowem „natura” – jako 
zegar bądź książka – ta akcentuje właśnie rolę odbioru i odbiorcy, 
którym jest człowiek [Cuillé 2021: 2–5].

Pytania, na które w toku analiz tekstów Tomaszewskiego po-
staram się odpowiedzieć, dotyczyć będą literackich sposobów 
przedstawiania krajobrazu: motywów, strategii, konwencji urucha-
mianych po to, by oddać „spojrzenie patrzącego podmiotu” – ob-
serwatora, ale poniekąd także współtwórcy widzianego pejzażu1.

1.	 Włosi a Helweci

Omawiane przeze mnie teksty Tomaszewskiego powstały w związ-
ku z podróżą do Włoch i Szwajcarii, którą pisarz odbył w latach 
1779–1780 [Grześkowiak-Krwawicz 1994: 493]. Zacznijmy od 
utworu pt. O Szwajcarii, budzącego zainteresowanie badaczy jako 
ciekawy przykład polskiej fascynacji tym krajem, a zwłaszcza jego 
ustrojem, postrzeganym jako wzorcowy, godny naśladowania 
[Kostkiewiczowa 1994: 54 i n.]2. Z perspektywy podejmowane-
go tu tematu wskazany tekst zwraca uwagę odbiorcy także opi-
sami krajobrazu, co również można uznać za charakterystyczne 

1	 Używam formuły Marcina Cieńskiego [zob. Cieński 2000: 279].
2	 Tekst Tomaszewskiego odnotował też w swoich rozważaniach Jacek Kolbuszew-

ski, kreśląc syntetyczne studium dotyczące motywów alpejskich w literaturze 
polskiej [zob. Kolbuszewski 2015: 40].



178 Patrycja Bąkowska

dla długiego wieku XVIII3. Za exemplum niech posłuży początek 
utworu poświęcony granicy między Włochami a Szwajcarią. Po-
łożona na jeziorze Maggiore Isola Bella, na której znajduje się po-
dróżnik, skłania go do refleksji nad urokami włoskiego krajobrazu 
i „okropnościami” (takiego określenia użył Tomaszewski) pogra-
nicza włosko-szwajcarskiego. Tego typu skonwencjonalizowane-
mu zestawieniu różnych typów krajobrazów towarzyszy dobra 
orientacja w tekstach podróżniczych, potwierdzona m.in. przy-
wołaniem wyprawy dookoła świata lorda Ansona (1740–1744), 
z którą związany był opis wyspy Tinian. Zdaniem Tomaszewskie-
go Isola Bella, także ciesząca się zainteresowaniem XVII- i XVIII-

-wiecznych wojażerów [Oleńska 2015], przewyższa ją swym pięk-
nem. Nie może przy tym dziwić, że Tomaszewski, wychowanek 
szkoły jezuickiej, wykazuje świetną znajomość tradycji antycznej, 
wykorzystując motyw Herkulesa na rozstaju dróg: „Znajdowałem 
się na tej wyspie [Isola Bella – P.B.] w tym stanie, w jakim Kseno-
font maluje nam Herkulesa pomiędzy cnotą i rozkoszą walczące-
mi z sobą o serce młodzieńca” [Bończa Tomaszewski 1822b: 2]4. 
Decyzja, przed którą stoi podróżnik, dotyczy pozostania we Wło-
szech bądź pójścia dalej – w stronę Szwajcarii. Owo bycie na roz-
drożu doskonale egzemplifikuje liryczna partia utworu:

Gdzie idziesz? W jakąż oddalasz się stronę?
Ty, który muzy kochasz i ich dzieła?
Umiałeś cenić pienia ich pieszczone,
Jakaż cię rzucać kraj ich myśl zajęła?
Gdzież ci powiedzą: tu zrodzon Wirgili,
Tu jest kolebka dawnych świata Panów;
Tu Buonarotti, Tass i Rafal żyli,
Tu są posągi Aurelich, Trajanów,

3	 O zainteresowaniu oświeconych Szwajcarią ze względu na estetyczne walory jej 
krajobrazu pisała m.in. Alina Aleksandrowicz [zob. Aleksandrowicz 1998].

4	 Tu i w pozostałych cytatach pochodzących z twórczości tego autora zapis i inter-
punkcję ostrożnie zmodernizowano. Dalej w odniesieniach do jego do utworów 
posługuję się w tekście głównym skrótami: OSz – O Szwajcarii; Ol – O lawie; 
UnE – Uwagi nad Etną; OM – O Miltonie; Ws – Wschód słońca widziany z brzegu 
Jeziora Genewskiego.



179Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

W którymże kraju ujrzysz z sobą zgodne
Jeniusz stary i Gust w swej młodości?
Zieloność świeżą, powietrze łagodne,
Które tchnie słodkim zapałem miłości?
Czyż dla Helwetów, dla ich dzikiej cnoty,
Dla sprzecznych z sobą żywiołów w ich stronie
Chcesz Auzonii porzucać pieszczoty,
Mogąc przepędzać dni na Gracyj łonie? 

[OSz: 3]

Opowiedziana w Memorabiliach Ksenofonta historia Herku-
lesa, który na swojej drodze spotkał dwie kobiety, Nieprawość 
i Cnotę, cieszyła się w epokach dawnych ogromną popularnością 
i zyskała różnorodne realizacje zarówno w sztuce, jak i w literatu-
rze (zob. np. Francesco Petrarka, John Milton, Anthony A.C. Sha-
ftesbury [zob. np. Miller 2008: 167–192])5. Tomaszewski sięga po 
tę opowieść, by podkreślić trudności wyboru, którego musiał do-
konać; w tekście zostają one oddane za pomocą wielu pytań oraz 
wyliczeń zalet kultury włoskiej. Opuszczenie siedziby Muz, kra-
iny Wergilego, Buonarottiego i Rafaela, wreszcie – miejsca szczę-
śliwego (locus amoenus), w którym „zieloność świeża”, „powietrze 
łagodne”, wydaje się wszak uzasadnione. Powodem jest „dzika cno-
ta” Helwetów. Wydawałoby się zatem, że wewnętrzny spór targa-
jący podróżnikiem dotyczy napięcia między rozkoszami płyną-
cymi z doświadczenia estetycznego (jakich mogłoby dostarczyć 
obcowanie z kulturą włoską) a potrzebą oddania hołdu umiłowa-
nej, choć surowej, cnocie Szwajcarów. Wypada podkreślić, że tego 
typu sposób ukazywania Helwetów, zwłaszcza zaś akcentowanie 
ich przywiązania do wolności i równości, był w polskim oświece-
niu dość powszechny, a tekst Tomaszewskiego jest tego dobrym, 
choć niejedynym, przykładem [Kostkiewiczowa 1994].

Dalsze rozważania, następujące po partii lirycznej, poświęcono 
owej opozycji – wysublimowanej sztuce włoskiej przeciwstawio-
na jest, wskazana na prawach przykładu, „pieśń owa zachwycająca 

5	 O polskich realizacjach tego motywu pisali m.in. Jerzy Banach [zob. Banach 
1984: 100–102, 128] i Jerzy Miziołek [zob. Miziołek 2004].



180 Patrycja Bąkowska

poczciwych Szwajcarów”, która – jak zaznacza narrator – być może 
„nie przeniknie serca mego tą melodią, jak muzyka Pergoleza albo 
Jomellego” [OSz: 4]. Urok kultury włoskiej, sygnowanej nazwiska-
mi słynnych muzyków (Giovanniego Battisty Pergolesiego i Nic-
colò Jommellego), nie jest jednak w stanie zatrzymać podróżnika 
w Italii – udaje mu się, niczym Herkulesowi, oprzeć rozkoszy po 
to, by kroczyć drogą cnoty. Co ciekawe, ową „pieśnią poczciwych 
Szwajcarów” jest pieśń pasterska (ranz des vaches), która w Szwaj-
carach przebywających poza granicami ziemi przodków miała bu-
dzić nostalgię wywołaną tęsknotą za ojczyzną, przez oświeconych 
uznaną za niebezpieczną chorobę wymagającą medycznej inter-
wencji [Starobinski 2017: 188–202]. To przekonanie być może nie 
było obce Tomaszewskiemu. Nie ma on bowiem wątpliwości, że 
przekroczenie granicy włosko-szwajcarskiej jest równoznaczne 
z wejściem do krainy, którą rządzą „miłość wolności” i „cnota, po-
czciwych przymiot ludzi” [OSz: 4].

2.	 Wzniosłość i niewyrażalność

Umiłowanie prostoty i surowości łączonej z cnotą przywodzi na 
myśl oświeceniową fascynację górskim krajobrazem, którą wzmac-
niało przekonanie o związku między wymagającym, górskim kli-
matem a usposobieniem Szwajcarów [Kostkiewiczowa 1994: 61]. 
Tomaszewski daje wyraz tym fascynacjom, opisując uwiecznioną 
m.in. przez Williama Turnera (Most Diabelski na przełęczy św. Go-
tarda, ok. 1804 [Pieńkos 2021: 113–114]) Przełęcz św. Gotarda, któ-
ra skłania go do refleksji nad wielkością wywołującej trwogę po-
tęgi natury:

Wszędzie, gdzie natura nie postawiła przeszkód niezwycię-
żonych, droga jest wygodna, a tam, gdzie trudności zdają się 
niepokonane, idzie droga wężykiem, przesuwając się wolnie 
po pod granitowych gór sklepienia, które wiszą nad nią i nad 
okropnemi o kilka stóp przepaściami, a gdy droga napada na 
skałę horyzontalnie stojącą, skała otwiera swe boki i w kształ-
cie wielkiego wodociągu się pokazując, człowieka między swo-
je ściany prowadzi. Przywiodła nareszcie nad przepaść, nad 



181Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

tę głębią niezmierzoną okiem, gdzie natura zdaje się mówić 
śmiertelnym: „Stój śmiałku! Tu się kończy moc twoja”. [OSz: 5]

Obserwacje Tomaszewskiego wpisują się w ciąg relacji pol-
skich wojażerów wieku świateł, dla których góry stanowią ważny, 
chętnie podejmowany temat [Kowalczyk 2005: 160–162]. Nie cho-
dzi tu jednak o oryginalność narracji Tomaszewskiego, ale właśnie 
o jej typowość. W przytoczonym fragmencie uwagę zwraca do-
świadczenie estetyczne. Wysokie, majestatyczne góry budzą w wę-
drowcu poczucie wzniosłości. Wzniosłość, znana już starożytnym, 
by wspomnieć słynny traktat Pseudo-Longinosa poświęcony tej 
kwestii, w oświeceniu zaczęła funkcjonować poza retoryką – już 
nie tylko jako właściwość wypowiedzi charakterystyczna dla stylu 
wysokiego, ale także „jako uczucie doznawane przez samotną jed-
nostkę w izolacji przeżywającą kontakt z niezwykłymi wytworami 
lub fenomenami natury” [Kostkiewiczowa 1996: 12]. Wprawdzie 
w długim wieku XVIII sformułowano wiele definicji wzniosłości 
(by wskazać autora najważniejszego ujęcia – Immanuela Kanta6), 
jednak w większości z nich wśród zjawisk wzbudzających ją w czło-
wieku wskazywano m.in. wodospady, rzeki, wulkany i góry [Płu-
ciennik 2000: 96]. W przytoczonym fragmencie „efekt” wznio-
słości uzyskany jest przede wszystkim za pomocą czasowników 
oddających ruch i epitetów, które eksponują wielkość i sprawczość 
gór oraz kontrastującą z nią małość istoty ludzkiej, przez owe góry 
niemal pochłoniętej7.

Trzeba jednak zaznaczyć, że patetyczna apostrofa natury wień-
cząca przywołany passus („Stój śmiałku! Tu się kończy moc two-
ja”), mogąca przywodzić na myśl Pismo Święte (zob. Wj 3,5: „Rzekł 

6	 W Analityce wzniosłości Kanta możemy przeczytać, że „[w]zniosłym należy przeto 
nazwać nastrój ducha, wywołany przez pewne zajmujące refleksyjną władzę sądze-
nia wyobrażenie, nie zaś sam przedmiot” [Kant 2004: 140]. Syntetyczne ujęcie 
wewnętrznie skomplikowanych refleksji Kanta dotyczących wzniosłości zapre-
zentował Jarosław Płuciennik [zob. Płuciennik 2000: 91–105].

7	 Można chyba sądzić, że analizowane tu fragmenty pism Tomaszewskiego da się 
potraktować jako przykład retoryki wzniosłości, którą Płuciennik definiuje jako 
sztukę „używania języka w celach perswazji emocjonalnej związanej z doświad-
czeniem wzniosłości”, wykorzystującą określone środki językowe podporządko-
wane realizacji owych celów [Płuciennik 2000: 169].



182 Patrycja Bąkowska

mu [Bóg]: «Nie zbliżaj się tu! Zdejm sandały z nóg, gdyż miejsce, 
na którym stoisz, jest ziemią świętą»”), nie została przez człowie-
ka wysłuchana. Dla jasności warto przywołać fragment utworu: 

„«Nie», odpowiedział człowiek zuchwale. «Nie zrobiłemże mo-
stów połączających z sobą światy, przedzielonych niezmiernością 
mórz? Postawię go jeszcze nad tą przepaścią» – to rzekł i przebył 
przepaść” [OSz: 5]. Z perspektywy odbiorcy ten manifest potęgi 
ludzkiej sprzyja przede wszystkim unaocznieniu elementów kraj
obrazu widzianego przez podróżnika, zwłaszcza że – co może wy-
dawać się paradoksalne – krajobraz ten był trudny do wyobrażenia 
nawet dla artystów:

Widziałem imaginacją największych artystów pogrążoną w za-
dziwieniu, chcąc dociec, jak można było zrobić arkadę cudow-
ną mostu, siedemdziesiąt pięć stóp otwartości, przez którą leci 
rzeka Reuss z łoskotem najstraszniejszych grzmotów, w głębo-
kości, na którą patrząc, głowa się kręci. Nie pojmują oni tego 
cudownego na powietrzu rusztowania i wraz z ludem tamtej-
szej okolicy ledwie nie są zmuszeni wierzyć, że diabeł był jego 
architektem. [OSz: 5–6]

Osobną uwagę należy poświęcić określeniom, jakich w dwóch 
przytoczonych tu fragmentach użył Tomaszewski do opisu górskie-
go krajobrazu. Wskazanie na efekty akustyczne („łoskot najstrasz-
niejszych grzmotów”), nagromadzenie takich słów, jak „przepaść” 
czy „głębia” (dodatkowo dopełnionych epitetami – „okropna”, „nie-
zmierzona”) akcentuje niebezpieczeństwo i grozę sytuacji, w jakiej 
znalazł się podróżnik. Co jednak istotne – niebezpieczeństwo to 
w chwili pisania owych szkiców należy do przeszłości, a już z pew-
nością nie można mówić o zagrożeniu dla czytelnika obcującego 
z górskim krajobrazem za pośrednictwem języka. Spełniony jest 
zatem warunek dystansu, o którym w odniesieniu do wzniosłości 
wspominał Kant [Płuciennik 2000: 164–165]8.

8	 Na poczucie bezpieczeństwa doświadczającego wzniosłości zwracał też uwagę 
m.in. Edmund Burke [Wawrzonkowski 2010: 199–200].



183Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

Postawa człowieka pragnącego zmierzyć się z naturą nosi przy 
tym znamiona zuchwałości i samemu podróżnikowi przywodzi 
na myśl Miltonowskiego Szatana. Przypomnienie Raju utracone-
go, przez oświeconych cenionego ze względu na budzenie uczucia 
wzniosłości [zob. np. Sinko 1992: 74–80; Gigante 2016: 7–21], ma 
na celu wywołanie jej u odbiorcy, który powinien doświadczyć 
zadziwienia wojażera. Kontemplacji górskiego krajobrazu towa-
rzyszy fascynacja mocą człowieka, który staje do walki z naturą – 
podobnie jak Szatan walczący ze Stwórcą:

Tu, na tym diabelskim moście, człowiek mający w oczach 
grzmiącą kataraktę Reuss rzeki, otoczony okropnościami praw-
dziwie fantastycznemi, przypominając sobie zuchwalstwo 
czarta w Miltonie stawiającego ów most kolosalnej wielko-
ści, musi się upokorzyć przed tem wielkiem zjawiskiem, któ-
rego nawet słabego wyobrażenia uczynić sobie niepodobna. 
[OSz: 6]

Odwołanie do sceny z utworu Miltona – adekwatne również ze 
względu na legendę, zgodnie z którą Pont du Diable podobno (jak 
sugeruje nazwa) został stworzony przez diabła – miałoby pomóc 
w przedstawieniu tego, co nie mieści się w ludzkiej wyobraźni lub 
pozostaje niewyrażalne z powodu swojej wielkości. Pont du Diable, 
budzący fascynację wielu podróżników, jest jednak równie trud-
ny do objęcia wyobraźnią, jak stworzone przez naturę katarakty 
na rzece Reuss, wywołujące w zuchwałym człowieku lęk i pokorę.

Zainteresowanie Tomaszewskiego górskim krajobrazem nie 
ogranicza się jednak tylko do przytoczonych na prawach przykła-
du fragmentów utworu odnoszących się do tego, co niebezpiecz-
ne. W samym tekście znajdziemy zresztą jeszcze jeden passus po-
święcony urokowi gór:

Cóż dopiero, gdy się wyjdzie na sam wierzchołek góry S. Go-
tharda! Nie ma farb, które by wydawały rodzaj tego widoku… 
Jeśli mnie wyobraźnia nie unosi, przynajmniej nic nie masz 
szlachetnego, pięknego i wielkiego, czego by wzbudzić w ser-
cu ten widok nie mógł. Gdybym znał filozofa, który by myśl 



184 Patrycja Bąkowska

powziął wydania przepisów ogólnych moralności, i tę dobro-
czynną naukę chciał ogłosić, wierzaj mi (powiedziałbym mu), 
ucieknij od miast zgiełku, porzuć równiny, udaj się na wierz-
chołek tej góry olbrzymiej, gdzie najczystsze światło nieba 
ogarnie twój umysł i nowem twoje pojęcie upoi uczuciem. 
[OSz: 7–8]

Kolejny raz korzysta Tomaszewski z odmiany toposu niewy-
rażalności, korzeniami sięgającego antyku9, tym razem w odnie-
sieniu do obrazu widzianego ze szczytu góry. Co ciekawe, zamiast 
spodziewanego w tym miejscu opisu widoku narrator snuje reflek-
sje o charakterze etycznym, czyniąc użytek ze skonwencjonalizo-
wanego przeciwstawiania miastu – postrzeganemu jako siedlisko 
grzechu – przestrzeni naturalnej, rzekomo uwolnionej od tego, co 
grzeszne i nieczyste. Tego typu zestawienie odsyła do kulturowych 
wyobrażeń dotyczących gór jako siedziby bóstwa, przestrzeni sa-
kralnej [zob. np. Eliade 2008: 37–40]. Zajęta przez narratora po-
zycja – przemawia on przecież ze szczytu, z wysokości – przywo-
dzi na myśl, na zasadzie kontrastu, rozpaczliwe wołanie człowieka 
z Psalmu 129 De profundis clamavi. Sytuacja grzesznika jest diame-
tralnie różna od sytuacji podróżnika, który dzięki wspinaczce do-
świadczył, choć w sposób swoisty, działania sacrum. Owa swoistość 
dotyczyłaby słabej obecności bóstwa w świecie przedstawionym. 
Trudno bowiem jednoznacznie stwierdzić, czy określenie „naj-
czystsze światło nieba” da się interpretować jako odniesienie do 
sfery religijnej. Niewątpliwie mamy tu odniesienie do moralności 
i etyki, czyli tego, co w człowieku pożądane. Ale o tym ma wszak 
pisać inny człowiek – filozof, który mógłby podjąć się użytecznego 
społecznie zadania spisania prawideł moralnych. Sprawą otwartą 
pozostaje natomiast pytanie o rolę i ewentualne symboliczne zna-
czenie nieba. Zwłaszcza że w tym samym utworze pojawia się ob-
raz ziemskiej Arkadii w postaci szwajcarskiego kantonu Appenzell, 
którego opis jest realizacją toposu miejsca szczęśliwego, miejsca – 
dodajmy – zamieszkałego przez ludzi pracowitych, skromnych 

9	 O tym toposie w odniesieniu do utworów o charakterze panegirycznym pisał 
Ernst Robert Curtius [zob. Curtius 2009: 167–170].



185Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

i gościnnych [zob. OSz: 19–20]10. Nawiązanie do sfery religijnej 
pojawia się, ale znowu – w odniesieniu do historii ludzkości: do 
czasów biblijnych patriarchów.

Mamże opisywać obyczaje pasterzy Appentzel i sposób ich ży-
cia? Porzucić tu trzeba pióro, bo któż wierzy w bajki złotego 
wieku; ale jeżeli podania dawne o patriarchalnem życiu przyj-
dą komu na pamięć, tu to wystawić sobie może życie Abraha-
ma i Jakuba, tu dobroczynność Boosa, wstydliwą skromność 
Ruthy, miłość macierzyńską Racheli i pięknej Agary, Ismaela 
matki. [OSz: 20]

Przytoczone fragmenty tekstu Tomaszewskiego pozwalają wy-
snuć dwie generalne obserwacje dotyczące sposobów sytuowania 
się narratora wobec górskiego krajobrazu. Z jednej strony dostrzec 
możemy znamionującą polskie oświecenie dążność do wyrażenia 
refleksji oraz stanów emocjonalnych, z którymi przyrodnicze oto-
czenie korespondowało [Kostkiewiczowa 1979: 259–262], z dru-
giej natomiast do głosu dochodzą zakorzenione w kulturze euro-
pejskiej konwencje, by wspomnieć motyw Herkulesa na rozstaju 
dróg czy topos niewyrażalności. We fragmentach tych uwidacznia 
się kulturowy sposób doświadczania przestrzeni – ważnej i do-
strzeganej o tyle, o ile budzi w człowieku określone skojarzenia 
literackie czy szerzej – kulturowe.

3.	 Doświadczenie przestrzeni

Podobne mechanizmy zaobserwować można w relacji dotyczącej 
Etny i szkicu poświęconemu lawie11. Czytając szkic O lawie, odno-
si się wrażenie, że Tomaszewski traktuje obraz wulkanu i wydoby-
wającej się zeń lawy jak „materiał”, z którego można uczynić dzieło 
sztuki budzące w człowieku określone doznania:

10	 Lokowanie Arkadii w Alpach szwajcarskich było w kulturze wieku świateł dość 
częstym zabiegiem. Pisał o tym m.in. Jacek Woźniakowski [zob. Woźniakowski 
2011: 215 i n.].

11	 Także inni polscy podróżnicy do Włoch wykazywali zainteresowanie wulkanami – 
Etną i Wezuwiuszem [zob. Łysiak-Łątkowska 2022: 49–68].



186 Patrycja Bąkowska

Jej jasność tak jest błyszcząca i przerażająca, że wtenczas naj-
pierwszy raz uważać można, że niebo od ziemi swą światłość 
bierze i daje mu postać nieustannego błyskania, niebo wzajem-
nie całe znowu się powtarza swą jasnością w morzu i natura 
cała goreje tym potrójnym obrazem ognia. [Ol: 105]

Przytoczony fragment, akcentujący w sposób szczególny grę 
odbić między niebem, wodą i lawą, ewokuje wizję człowieka oto-
czonego ze wszech stron przez ogień. Obraz ten przywodzi na 
myśl opis piekła – jasność i światło, zwyczajowo waloryzowane 
pozytywnie, kojarzone z tym, co święte, tu budzą przerażenie, co 
potwierdza dalszy passus:

Szum wichru słyszeć się daje, pokazując się przez nieustan-
ne kręcenie się płomieni w tej niezgłębnej pieczarze, z której 
się wydobywa lawa; trwoga myśl przeraża, co się dziać musi 
w wnętrznościach ziemi, bo słychać niepojęte łoskoty, których 
wściekłość całą trzęsie jej posadę. Skały, które otaczają otwory 
lawy, są pokryte siarką i smołą, których farba ma obraz piekiel-
nych kolorów; żółtawa zieloność, żółtość czarniawa i ciemna 
czerwoność nieprzyjemnie rażą swą sprzecznością oczy, tak jak 
słuch jest zmordowany przez ten jęk przeraźliwy, podziemny, 
jaki wydają czarownice, gdy w ciemnej nocy wywołują księ-
życ na ziemię. [Ol: 105]

We fragmencie tym dzięki czasownikom (m.in. „pokazując”, 
„wydobywa”, „trzęsie”) i epitetom (m.in. „nieustanne”, „niepojęte”, 
„żółtawa”, „czarniawa”, „ciemna”) oddano „dzianie się” opisywa-
nej sytuacji. Jej dynamiczność buduje także odwoływanie się do 
różnych zmysłów – wzroku i słuchu, co oddaje okropność wybu-
chu wulkanu, niepozbawionego przy tym walorów estetycznych. 
Chodziłoby tu jednak o estetykę grozy: szum wichru, płomienie, 

„niezgłębna” pieczara, siarka, smoła – to akcesoria przypominające 
literackie deskrypcje piekła, czego zresztą Tomaszewski ma świa-
domość, pisząc: „Wszystko, co otacza ten wulkan, przypomina 
nam piekło i wszystkie jego obrazy malowane przez poetów w tych 
miejscach wyobraźnią swą czerpały” [Ol: 106]. Jako interesujące 



187Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

jawi się to, że – wbrew własnej praktyce – Tomaszewski nie wska-
zuje żadnych przykładów literackich, być może licząc na erudycję 
odbiorcy. Niewątpliwie jednak wulkan postrzegany jest tu jako 
źródło literackiej czy – szerzej – artystycznej inspiracji i jako taki 
budzi zainteresowanie człowieka. Wypada nadmienić, że w szki-
cu poprzedzającym analizowany tu opis lawy, a dotyczącym Etny, 
pada nazwisko autora dzieła, które Tomaszewskiemu wydało się 
adekwatne ze względu na opisywane miejsce:

Patrząc na ten gorejący zalew, wystawia człowiek sobie wy-
obrażenie, które chciał dać Milton tej przepaścistej otchłani, 
gdy nam maluje Książęcia piekielnych duchów, podnoszące-
go swą groźną głowę i przebiegającego z zaiskrzonemi oczy 
ocean ognisty. [UnE: 101]

4.	 Melancholia i rozkosz

Wspomnianemu w utworze Szwajcaria oraz w szkicu Etna autorowi 
Raju utraconego poświęcił Tomaszewski odrębny tekst, uzupełnio-
ny przekładem fragmentu tego poematu12. Ze szkicu o charakterze 
biograficznym, zatytułowanego O Miltonie, polski czytelnik dowia-
duje się o słynnej ślepocie pisarza oraz jego najważniejszych dzie-
łach [OM: 167–176]. Tomaszewski odnotowuje też różnorodne 
sądy o jego twórczości – także te negatywne, choć, jak można 
mniemać, przychyla się do pochlebnych opinii Josepha Addisona, 
którego uwagi na temat Raju utraconego uznaje za cenne i trafne. 
Na podstawie tej wzmianki trudno stwierdzić, czy Tomaszewski 
Addisona czytał – a jeśli tak, to czy w języku angielskim, który znał, 
czy we francuskim przekładzie Louisa Racine’a. Jednak już sama 

12	 Popularność Miltona wśród polskich oświeconych przypada na ostatnie lata 
XVIII stulecia i początek XIX wieku. Pierwsze pełne polskie tłumaczenie, autor-
stwa Jacka Przybylskiego, ukazało się w 1791 roku – niemal trzydzieści lat przed 
wydaniem I tomu Pism zebranych, z którego pochodzi cytowany szkic Tomaszew-
skiego (trudno jednak oszacować, nawet w przybliżeniu, czas powstania tekstu 
poświęconego Miltonowi). Szczegółowo o recepcji Miltona pisała Zofia Sinko, 
nie wspominając jednak o zainteresowaniu, jakim jego twórczość darzył Toma-
szewski [zob. Sinko 1992].



188 Patrycja Bąkowska

znajomość pism Addisona, nawet jeśli zapośredniczona, wskazu-
je na dobrą orientację Tomaszewskiego w zachodnioeuropejskiej 
myśli estetyczno-literackiej. Potwierdzają to przekłady m.in. frag-
mentów Pieśni Osjana czy pism Germaine de Staël. Ta wrażliwość 
na przemiany, do których dochodziło w sferach literackiej i este-
tycznej, daje o sobie znać w oryginalnej twórczości Tomaszewskie-
go. Obok zainteresowania wcześniej wspomnianą kategorią wznio-
słości zaobserwować możemy fascynację melancholią13.

Melancholia, ujmowana zarówno jako stan chorobowy wy-
magający leczenia, jak i dyspozycja artystyczna, wiązana z wy-
obraźnią i geniuszem, cechująca człowieka dobrze urodzonego 
i wykształconego, zrobiła w stuleciu świateł ogromną karierę14. 
Także w polskim wariancie oświecenia melancholia pojawiała się 
często [Cieński 2013: 179–183]. Wartym odnotowania przykładem 
ze względu na rozważany tu temat jest twórczość Franciszka Dio-
nizego Kniaźnina – poety związanego z dworem Adama Kazimie-
rza i Izabeli Czartoryskich. W wierszach Kniaźnina doświadczenie 
krajobrazu odgrywa swoistą rolę. Autonomia natury jest co prawda 
ograniczona, nie ulega jednak wątpliwości, że w niektórych przy-
padkach elementy pejzażu pełnią ważną funkcję – służą wyrażeniu 
emocjonalnych stanów podmiotu, nierzadko naznaczonych me-
lancholią, i świadczą o podejmowanych próbach opisu różnorod-
nych zjawisk związanych z życiem człowieka15. Należałoby także 
wspomnieć innego ważnego reprezentanta polskiego oświecenia – 
Franciszka Karpińskiego, zwłaszcza zaś fragment jego rozważań za-
wartych w tekście teoretycznym O wymowie w prozie albo wierszu, 
w którym melancholia staje się ważną dyspozycją artysty pozwa-
lającą mu poruszyć nawet „najtwardsze serce” [Rejman 2005: 92–
94]. Co ważne, Karpiński wprowadza jednak pewne rozróżnienie, 

13	 Warto tu pamiętać o zgłoszonym m.in. przez Kanta związku między melancholią 
a wzniosłością [zob. Kant 1999: 7, 18].

14	 Na problemy związane z definicją melancholii wskazali m.in.: Raymond Klibansky, 
Erwin Panofsky, Fritz Saxl [zob. Klibansky, Panofsky, Saxl 2009: 23–144], a także 
Jacky Bowring [zob. Bowring 2017: 12–17; por. też np. Cieński 2013: 173–178].

15	 Uwagi o poezji Kniaźnina podaję za książką Marcina Cieńskiego Pejzaże oświe-
conych. Sposoby przedstawiania krajobrazu w literaturze polskiej w latach 1770–1830 
[Cieński 2000: 120–135].



189Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

zgłaszając konieczność zachowania umiaru – stan melancholii musi 
mieć swoje ograniczenia, w przeciwnym razie człowiek odsuwa się 
od wspólnoty i dokonuje aktu autodestrukcji:

Ale nie masz potrzeby, ażebyśmy ustawicznym zamyślaniem 
się siebie i kogo nudzili; ani o takiej tu rzecz melancholii, która 
niszcząc z wolna człowieka, odebrawszy go zupełnie ludziom, 
wreszcie go samemu sobie wydziera, ale o tej, którą, jak po-
trzeba zdarzy się, sami sobie na czas cudzym kosztem zrobić 
możemy. [Karpiński 1993: 214]

Opisywana tu „łagodna” melancholia jest stanem, w którym 
człowiek znajduje się dzięki smutkowi. Właśnie smutek – zdaniem 
Karpińskiego – pozwala człowiekowi poznać siebie samego (czy, 
by użyć określenia poety, prowadzi „człowieka nad siebie samego”), 
stąd, jak się wydaje, melancholia umożliwia jednostce introspekcję, 
dlatego – umiarkowana – jest czymś pożądanym16.

Przywołanie tych twórców – aktywnych przede wszystkim 
w czasach przedrozbiorowych – jest potrzebne do podjęcia pró-
by zasygnalizowania pewnych zjawisk, na tle których dochodzi-
ło w polskiej literaturze do zmian w odniesieniu do sposobów 
opisywania i doświadczania krajobrazu, których melancholia jest 
ważnym elementem. Analizowane utwory Tomaszewskiego, wy-
dane – przypomnijmy – w 1822 roku, mogą być potraktowane 
jako świadectwo przeobrażeń w sposobach tematyzowania na-
tury w literaturze polskiej późnej fazy oświecenia. Jeden z wielu 
przykładów stanowi szkic poświęcony Jezioru Genewskiemu17. 
Niecierpliwość spowodowana chęcią ujrzenia „sławnych brzegów 
Lemanu” skłania narratora do posłużenia się własną imaginacją:

16	 Na poznawczy walor smutku w rozważaniach Karpińskiego uwagę zwrócił Cha-
chulski [zob. Chachulski 2011: 95]. Trafne wydaje się tu rozpoznanie Cieńskiego, 
który melancholię w twórczości Franciszka Karpińskiego, w przeciwieństwie do 
tej obserwowanej np. w wierszu Jakuba Jasińskiego, określa mianem „łagodnej” 
[zob. Cieński 2014: 162].

17	 O zainteresowaniu, jakim Leman darzyli pisarze, zwłaszcza w XIX wieku, pisał 
Marek Bieńczyk [2024].



190 Patrycja Bąkowska

[…] wyobrażałem wprzód jeszcze sobie to spokojne morze, 
jego piękne brzegi i jego wały cicho się toczące, chciałem je 
nawet wprzódy słyszeć niż widzieć i wznosić stopniami me 
serce na ton najwyższego uniesienia, aż stanę na szczycie tej 
słodkiej melancholii, która tylu otwartemi wrotami wiedzie 
do prawdziwej rozkoszy. [Ws: 109]

„Słodka melancholia”, która jest czymś pożądanym, przywo-
dzi na myśl, na prawach kontrastu, wspomniane wcześniej ostrze-
żenie Karpińskiego przed wprowadzeniem samego siebie w stan 
skrajnego i tym samym destrukcyjnego smutku. Paradoksalne na 
pierwszy rzut oka czerpanie rozkoszy dzięki uczuciu smutku jest 
zjawiskiem w literaturze polskiej, jak udowodnił Tomasz Chachul-
ski, dość powszechnym i można je dostrzec nie tylko u „kochanka 
Justyny”, ale także w twórczości XBW [Chachulski 2011: 93–101]. 
W przytoczonym fragmencie tekstu Tomaszewskiego należałoby 
zwrócić uwagę na wyróżnienie „prawdziwej rozkoszy”, do osiągnię-
cia której środkiem jest właśnie „słodka melancholia”. W Słowniku 
języka polskiego Samuela Bogumiła Lindego rozkosz to „najwięk-
szy stopień uciechy, ukontentowania”, samo słowo zaś pochodzi od 
czasownika „kosztować” (smakować coś). Jak wyjaśnia w komen-
tarzu do tego hasła Kostkiewiczowa, analizując różnorodne odcie-
nie znaczeniowe słowa „przyjemność”, „rozkosz oznacza doznanie 
czy przeżycie wywołane przez jakiś czynnik zewnętrzny” [Kost-
kiewiczowa 2011: 37]. Badaczka wspomina także o kontekstach, 
w jakich słowo „rozkosz” występowało w polszczyźnie oświecenia, 
i zwraca uwagę na traktaty estetyczno-literackie, takie jak tekst Ad-
disona, który w „Monitorowym” wydaniu został przetłumaczony 
jako O rozkoszach wyobraźni, Filipa Neriusza Golańskiego O wy-
mowie i poezji, artykuł Poezja, przypisywany Joachimowi Litawo-
rowi Chreptowiczowi, czy Euzebiusza Słowackiego Teoria smaku 
w dziełach sztuk pięknych. Ta obecność słowa „rozkosz” w odnie-
sieniu do doznań, jakie w człowieku wywołują obiekty kontempla-
cji estetycznej, zwłaszcza zaś literatura, może sugerować – kolejny 
raz – traktowanie przez Tomaszewskiego krajobrazu, czy raczej 
pewnych jego elementów, jako dzieła sztuki. Pejzaż – powtórz-
my – ważny jest o tyle, o ile budzi w człowieku określone przeżycia. 



191Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

Nie bez znaczenia jest tu aspekt sensualny, ewokowany zarówno 
przez słowo „rozkosz” (ze względu na jego etymologię), jak i na-
zwanie melancholii „słodką”. Melancholia, już nie jako choroba, 
lecz określenie pewnego doznania waloryzowanego pozytywnie, 
została „odkryta” przez poetów nowoczesnych, czego doskonały 
przykład, jak wskazują autorzy monumentalnej monografii Saturn 
i melancholia, stanowi twórczość Miltona:

Dochodzą nas tutaj echa z innego świata, nie świata proroczej 
ekstazy ani posępnej medytacji, lecz spotęgowanego odczuwa-
nia, w którym słodkie tony i zapachy, sny na jawie i krajobra-
zy mieszają się z doznaniem ciemności, samotności, a nawet 
żałoby. Owo słodko-gorzkie doznanie służy przy tym spotę-
gowaniu doświadczenia własnego „ja”. [Klibansky, Panofsky, 
Saxl 2009: 261]

O podobnym spotęgowaniu doświadczenia własnego „ja” mo-
żemy też mówić w przypadku analizowanych tu utworów, w któ-
rych nastrój zadumy przeplata się z zachwytem i smutkiem, a czło-
wiek – pod wpływem różnych typów krajobrazów – dokonuje 
pogłębionej introspekcji. W dalszej partii omawianego tekstu To-
maszewski przechodzi do opisu pejzażu, jednak można odnieść 
wrażenie, że szczególną uwagę poświęca on przede wszystkim 
własnym doznaniom:

Nie rozedniało się jeszcze, lecz pomroka ustąpiła, jej tło jedno-
stajne i ponure nie jest już tłem powszechnem; zasłona, któ-
ra wzrok pokrywała, zwolna się odsuwa; rozrzedzają się masy 
cieni, chaos nocy znika, przedmioty się widoczniej okazują, 
oko już ściga obrazy, których jeszcze doskonale rozeznać nie 
może, już zmysł widzenia zaczyna działać, a serca zjednoczo-
ne wszystkich stworzeń wdzięcznych dzielą rozkosz człowie-
ka, używając z nim wspólnie daru słuchu i wzroku. [Ws: 110]

Próba opisu wschodu słońca jako pewnego rozłożonego w cza-
sie zjawiska z zaakcentowaniem (dzięki użyciu czasowników i ewo-
kowaniu doświadczenia wzrokowego) jego procesualności sprawia, 



192 Patrycja Bąkowska

że w przytoczonym fragmencie mamy do czynienia z literacką de-
skrypcją rozgrywającego się przed człowiekiem „spektaklu natury”, 
angażującego zmysły „wszystkich stworzeń”. Nie chodzi zatem wy-
łącznie o człowieka, choć to ludzka perspektywa właśnie wydaje się 
tu kluczowa, zwłaszcza jeśli mowa o widowiskowym charakterze 
doświadczanego zjawiska:

O! Najwspanialszy z widowisk świata, pokazujący się tu na 
najwspanialszym teatrze, wschodzie słońca! Błogosławiona 
godzino! Ty mię zachwycasz: okrążasz nas zewsząd miłemi 
obrazy, dobroczynnemi widoki, pewnie, abyś nas samych za-
chęciła do czynienia dobrze, błogosławiona godzino! Zdzia-
łajże na ludziach wrażenie dosyć trwałe, ażeby kochali cnotę, 
choć przez resztę dnia tego. [Ws: 112]

Warto w tym miejscu przypomnieć rozróżnienie poczynione 
przez Jeana Starobinskiego. Badacz ten, piszący o rehabilitacji roz-
koszy w oświeceniu, wyróżnił jej dwa typy. Można by je określić 
mianem a) rozkoszy libertyna, na którego czeka tylko „samotne 
upojenie bez jutra, kończące się śmiercią”, i b) rozkoszy pozytyw-
nej – „nie jest [ona – P.B.] rozwiązłością, przeciwnie – wiąże się 
z przebudzeniem istoty ludzkiej, jest zdobywczą energią, dzięki 
której świadomość chwyta samą siebie, skupia się i poświęca świa-
tu oraz bliźnim” [Starobinski 2006: 57–58]. Tego drugiego typu 
rozkoszy doświadcza obserwator z tekstu Tomaszewskiego – dla 
niego „widowisko natury” staje się ostatecznie źródłem refleksji 
dotyczących miejsca człowieka w świecie.

•  •  •

Artykuł stanowił próbę wstępnego rozpoznania wykorzystanych 
w wybranych tekstach Tomaszewskiego sposobów kształtowania 
literackich przedstawień krajobrazu. Dzięki m.in. wychowaniu 
w kolegium jezuickim, własnym lekturom oraz podróżom dys-
ponuje Tomaszewski znajomością zarówno motywów klasycz-
nych, jak i nowych konwencji literackich, w których ważną rolę od-
grywają takie kategorie, jak wzniosłość czy melancholia. Opisany 



193Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

w utworze pt. Szwajcaria moment zawahania – między idealnym 
pejzażem włoskim a „dziką” Szwajcarią – ma znaczenie symbolicz-
ne. Jest sygnałem przejścia od miejsca będącego realizacją topicz-
nego loci amoeni do krajobrazu nowego typu – budzącego zachwyt 
swoją surowością. Początkowo wydaje się, że kultura szwajcarska 
(w tym pejzaż) przyciąga uwagę podróżnika przede wszystkim war-
tościami etycznymi, nie zaś estetycznymi. Jednak opisy pogranicza 
włosko-szwajcarskiego i Przełęczy św. Gotarda czy Jeziora Lemań-
skiego ujawniają nieco inne zjawisko. Krajobraz szwajcarski pociąga 
podróżnika swoją różnorodnością i zyskuje jego zainteresowanie 
ze względu na uczucia i emocje, jakie budzi w człowieku. Te na-
tomiast można uzgodnić z przemianami estetyczno-literackimi 
tzw. długiego wieku XVIII18, co nie pozostaje bez znaczenia dla 
krystalizującej się wówczas nowoczesności.

Bibliografia
Aleksandrowicz Alina (1998), Szwajcarskie kontakty i inspiracje Izabeli 

Czartoryskiej, w: tejże, Izabela Czartoryska. Polskość i europejskość, 
Wydawnictwo UMCS, Lublin.

Banach Jerzy (1984), Hercules Polonus. Studium z ikonografii sztuki 
nowożytnej, PWN, Warszawa.

Bieńczyk Marek (2024), Leman [hasło], w: Atlas polskiego romantyzmu, 
https://nplp.pl/artykul/leman/ [dostęp: 16.08.2024].

Bończa Tomaszewski Dyzma (1822a), Pisma wierszem i prozą. Oryginalne 
i tłumaczone…, t. 1, N. Glücksberg, Warszawa.

	¶ OM – O Miltonie.
Bończa Tomaszewski Dyzma (1822b), Pisma wierszem i prozą. Oryginalne 

i tłumaczone…, t. 2, N. Glücksberg, Warszawa.
	¶ Ol – O lawie.
	¶ OSz – O Szwajcarii.
	¶ UnE – Uwagi nad Etną.
	¶ Ws – Wschód słońca widziany z brzegu Jeziora Genewskiego.

Bowring Jacky (2017), Defining melancholy, w: tejże, Melancholy and the 
Landscape. Locating sadness, memory and reflection in the landscape, 
Routledge, London.

18	 Wypada przy tym jeszcze podkreślić, że także z włoskiego pejzażu wybiera Toma-
szewski te elementy, np. wulkany, które mogą wywołać uczucie wzniosłości.

https://nplp.pl/artykul/leman/


194 Patrycja Bąkowska

Butterwick Richard (2022), Światło i płomień. Odrodzenie i zniszczenie 
Rzeczypospolitej, przeł. Michał Roniker, Wydawnictwo Literackie, 
Warszawa.

Chachulski Tomasz (2011), Elegijne przyjemności, w: Przyjemność 
w kulturze epoki rozumu, red. Teresa Kostkiewiczowa, DiG, Warszawa.

Cieński Marcin (2000), Pejzaże oświeconych. Sposoby przedstawiania 
krajobrazu w literaturze polskiej w latach 1770–1830, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław.

Cieński Marcin (2013), Melancholia jako droga ku wolności: między 
Karpińskim a Fredrą, w: tegoż, Literatura polskiego oświecenia. Studia, 
Universitas, Kraków.

Cieński Marcin (2014), Melancholia jako estetyka czy doświadczenie? 
O kilku polskich utworach z lat 1770–1830, w: Eklektyzmy, synkretyzmy, 
uniwersa. Z estetyki epoki oświecenia i romantyzmu, red. Agnieszka 
Ziołowicz, Roman Dąbrowski, Księgarnia Akademicka, Kraków.

Cuillé Tili Boon (2021), Introduction. The Spectacle of Nature, w: tejże, 
Divining Nature. Aesthetics of Enchantment in Enlightenment France, 
Stanford University Press, Stanford, https://doi.org/10.2307 
/jj.8305919.

Curtius Ernst Robert (2009), Literatura europejska i łacińskie 
średniowiecze, przeł. i oprac. Andrzej Borowski, wyd. 3, Universitas, 
Kraków.

Eliade Mircea (2008), Święta przestrzeń a sakralizacja świata, w: tegoż, 
Sacrum a profanum. O istocie sfery religijnej, przeł. Bogdan Baran, 
Aletheia, Warszawa.

Gigante Denise (2016), Milton’s Spots: Addison on „Paradise Lost”, 
w: Milton in the Long Restoration, red. Blair Hoxby, Ann Baynes 
Coiro, Oxford University Press, Oxford, https://doi.org/10.1093 
/acprof:oso/9780198769774.003.0002.

Grześkowiak-Krwawicz Anna (1994), Dyzma Bończa Tomaszewski 
[hasło], w: Pisarze polskiego oświecenia, t. 2, red. Teresa 
Kostkiewiczowa, Zbigniew Goliński, IBL PAN, Warszawa.

Kant Immanuel (1999), Rozważania o uczuciu piękna i wzniosłości, 
przeł. Dariusz Pakalski, Mirosław Żelazny, w: tegoż, Pisma 
przedkrytyczne, Wydawnictwo Rolewski, Toruń.

Kant Immanuel (2004), Analityka wzniosłości, w: tegoż, Krytyka władzy 
sądzenia, przeł. Jerzy Gałecki, przekład przejrzał Adam Landman, 
wyd. 3, PWN, Warszawa.

Karpiński Franciszek (1993), O wymowie w prozie albo wierszu, 
w: Oświeceni o literaturze. Wypowiedzi pisarzy polskich 1740–1800, 
oprac. Teresa Kostkiewiczowa, Zbigniew Goliński, PWN, Warszawa.

https://doi.org/10.2307/jj.8305919
https://doi.org/10.2307/jj.8305919
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198769774.003.0002
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198769774.003.0002


195Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

Klibansky Raymond, Panofsky Erwin, Saxl Fritz (2009), Saturn 
i melancholia, Studia z historii, filozofii, przyrody, medycyny, religii oraz 
sztuki, przeł. Anna Kryczyńska, Universitas, Kraków.

Kolbuszewski Jacek (2015), „Co wadzi, póki lata nie zajdą leniwe…” Szkic 
o Alpach w literaturze polskiej (od Jana Kochanowskiego do Wacława 
Rolicz-Liedera), „Prace Literackie”, t. 55.

Kostkiewiczowa Teresa (1979), Klasycyzm, sentymentalizm, rokoko. Szkice 
o prądach literackich polskiego Oświecenia, PWN, Warszawa.

Kostkiewiczowa Teresa (1994), Inspiracje i motywy szwajcarskie 
w piśmiennictwie polskim XVIII wieku, w: tejże, Oświecenie. Próg naszej 
współczesności, Semper, Warszawa.

Kostkiewiczowa Teresa (1996), Odległe źródła refleksji o wzniosłości: co się 
stało między Boileau a Burke’em, „Teksty Drugie”, nr 2–3.

Kostkiewiczowa Teresa (2011), Przyjemność w XVIII wieku: perspektywa 
leksykologii, semantyki, estetyki, w: Przyjemność w kulturze epoki 
rozumu, red. Teresa Kostkiewiczowa, DiG, Warszawa.

Kowalczyk Małgorzata Ewa (2005), Obraz Włoch w polskim 
piśmiennictwie geograficznym i podróżniczym osiemnastego wieku, 
Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń.

Lovejoy Arthur Oncken (2009), Wielki łańcuch bytu. Studium historii 
pewnej idei z dodaniem tekstów „Historiografia idei”, „Obecne stanowiska 
i przeszła historia” oraz „Refleksje o historii idei”, przeł. Artur 
Przybysławski, wyd. 2 popr., słowo/obraz terytoria, Gdańsk.

Łysiak-Łątkowska Anna (2022), Wezuwiusz i Etna w relacjach Stanisława 
Kostki Potockiego, Juliana Ursyna Niemcewicza, Stanisława Staszica, 

„Almanach Historyczny”, t. 24.
Maciocha Agnieszka (2009), Burza natury. O nowym pejzażu oświeconych 

w polskich czasopismach, „Wschodni Rocznik Humanistyczny”, t. 6.
Marquard Odo (1994), Człowiek oskarżony i uwolniony od 

odpowiedzialności w filozofii XVIII stulecia, w: tegoż, Rozstanie 
z filozofią pierwszych zasad. Studia filozoficzne, przeł. Krystyna 
Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa.

Marquard Odo (2007), Aesthetica i anaesthetica. Też jako wprowadzenie, 
w: tegoż, Aesthetica i anaesthetica. Rozważania filozoficzne, 
przeł. Krystyna Krzemieniowa, Oficyna Naukowa, Warszawa.

Miller Peter N. (2008), Hercules at the Crossroads in the Seventeenth 
and Eighteenth Centuries: Neo-Stoicism Between Aristocratic and 
Commercial Society, w: République des Lettres, Republique des Arts, 
red. Christian Mouchel, Colette Nativel, Librairie Droz, Geneva.

Miziołek Jerzy (2004), „Sąd Parysa” jako wizja senna i „Herakles 
na rozstajnych drogach”. O najstarszych przedstawieniach 



196 Patrycja Bąkowska

humanistycznych w sztuce polskiej, w: tegoż, Inspiracje 
śródziemnomorskie. O wizji antyku w sztuce Warszawy i innych 
ośrodków kultury dawnej Polski, Neriton, Warszawa.

Oleńska Anna (2015), Boromejskie wyspy-ogrody na Lago Maggiore. Słowo 
o patrzeniu i widzeniu barokowych osobliwości, w: Artyści znad jezior 
lombardzkich w nowożytnej Europie. Prace dedykowane pamięci 
Profesora Mariusza Karpowicza, red. Renata Sulewska, Mariusz 
Smoliński, Muzeum Pałacu Króla Jana III w Wilanowie, Instytut 
Historii Sztuki UW, Warszawa.

Pieńkos Andrzej (2000), Kultura spektaklu. Malarstwo katastrof 
wulkanicznych w oświeceniu, w: tegoż, Okropności sztuki. Nowoczesne 
obrazy rzeczy ostatecznych, słowo/obraz terytoria, Gdańsk.

Pieńkos Andrzej (2021), Rewolucja plenerowa XVIII wieku? Relacje 
z narodzin pejzażu nowoczesnego, Wydawnictwa Uniwersytetu War
szawskiego, Warszawa, https://doi.org/10.31338/uw.9788323554172.

Płuciennik Jarosław (2000), Retoryka wzniosłości w dziele literackim, 
Universitas, Kraków.

Rejman Zofia (2005), Świadomość literacka polskiego oświecenia. Wybrane 
problemy, Wydział Polonistyki Uniwersytetu Warszawskiego, 
Warszawa.

Sinko Zofia (1992), Twórczość Johna Miltona w oświeceniu polskim, IBL 
PAN, Warszawa.

Starobinski Jean (2006), Wynalezienie wolności 1700–1789, przeł. Maryna 
Ochab, słowo/obraz terytoria, Gdańsk.

Starobinski Jean (2017), Atrament melancholii, przeł. Krystyna Belaid, 
słowo/obraz terytoria, Gdańsk.

Wawrzonkowski Krzysztof (2010), Wyobraźnia i wzniosłość w koncepcji 
estetycznej Edmunda Burke’a, w: tegoż, Wyobraźnia i wzniosłość: 
teoriopoznawcze podstawy wybranych brytyjskich koncepcji 
estetycznych XVIII wieku, Tako, Toruń.

Woźniakowski Jacek (2011), Góry niewzruszone, w: tegoż, Pisma wybrane, 
t. 2: Słowa i obrazy. Sztuka, myśl o sztuce, kultura artystyczna wybór, 
wstęp i oprac. Nawojka Cieślińska-Lobkowicz, [wyd. 1 – 1964], 
Universitas, Kraków.

Patrycja Bąkowska
Experiencing Landscape in the Travel Writings of Dyzma Bończa 
Tomaszewski
This article focuses on selected travel writings by Dyzma Bończa Tomasze-
wski who, though little known for his poetic achievements, was remembered 

https://doi.org/10.31338/uw.9788323554172


197Doświadczenie krajobrazu w pismach podróżniczych…

primarily as an opponent of the May 3rd Constitution of 1791. This stance 
notwithstanding, his work offers research material worthy of in-depth 
consideration, enabling us to trace the processes of aesthetic and literary 
transformation that occurred during the Polish Enlightenment. The is-
sues raised in this analysis concern literary methods of representing land-
scape: motifs, strategies, and conventions employed to convey the “gaze 
of the viewing subject” as simultaneously observer but also co-creator of 
the seen landscape. Tomaszewski drew from, among other things, classical 
traditions, employing, for instance, the motif of Hercules at the crossroads. 
At the same time, he remained open to emerging literary trends and, more 
broadly, to the culture of the more mature later stages of the Age of Light.

Keywords:	nature; aesthetics; Dyzma Bończa Tomaszewski; poetry.

Patrycja Bąkowska – adiunkt w Zakładzie Literatury Staropolskiej i Oświe-
cenia na Uniwersytecie im. Adama Mickiewicza w Poznaniu. Interesuje się 
literaturą i kulturą wieku świateł, ze szczególnym uwzględnieniem przemian 
antropologicznych, tożsamościowych i estetycznych. Członkini Polskiego 
Towarzystwa Badań nad Wiekiem Osiemnastym. Opublikowała wiele arty-
kułów w czasopismach (m.in. w „Pamiętniku Literackim”, „Przestrzeniach 
Teorii”) i książkach zbiorowych. Jest autorką monografii Formy ekspresji 
podmiotowości nowoczesnej. Tożsamość indywidualna i zbiorowa w poezji 
polskiej schyłku XVIII i początku XIX wieku (2021), która ukazała się w serii 
Monografie Fundacji na rzecz Nauki Polskiej.





Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.8

Monika Stankiewicz-Kopeć
Uniwersytet Ignatianum w Krakowie
ORCID: 0000-0003-1650-3887

„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna 
marnieje, to nigdy się nie zgodzę”,  czyli  
rzecz o Krystynie Klementyny z Tańskich 
Hoffmanowej oraz o jej autorce  
(wybrane aspekty kulturowe)

Czyżbym ja miała być zerem, które tylko postawione obok jedności coś 
znaczy? Bardzo przepraszam, ja w sobie czuję, że i sama przez siebie, nie 
schodząc bynajmniej z niewieściej drogi, przecież czemsiś być mogę i zdać 
się drugim na coś. I doprawdy, czasem aż sobie życzę nie iść za mąż, żeby 
przykład dać niektórym pannom i zmusić wszystkich do szanowania tego 
stanu. [Hofmanowa 1898: 262]1

Zacytowany powyżej swoisty manifest kobiecej niezależności, 
wyrażający niezgodę na społeczną presję zamążpójścia oraz na 
związane z tym pełne pogardy postrzeganie kobiety niezamęż-
nej (zwyczajowo określanej mianem „starej panny”) jako osoby 

„zmarniałej” życiowo, jego autorka, Klementyna z Tańskich Hof-
fmanowa (1798–1845)2, włożyła w usta panny Rawiczówny, tytu-
łowej bohaterki swojej powieści pt. Krystyna (pełen tytuł: Krysty-
na przez Autorkę Karoliny, t. 1–2, Lipsk 1841)3. Osoby „nieładnej, 
niemłodej, niemajętnej” [Hofmanowa 1898: 82], ale obdarzonej 
rozsądkiem, pracowitością, „wielką siłą kochania”, „nadzwyczajną 

1	 Jako motto przyjmuję kolejne zdania rozwijające myśl z frazy zacytowanej w tytule 
artykułu. W niniejszym tekście używam formy nazwiska „Hoffmanowa”, chociaż 
w wieku XIX nazwisko to zapisywano niekiedy jako „Hofmanowa” (por. powyżej).

2	 Klementyna z Tańskich Hoffmanowa była ówcześnie jedną z najbardziej znanych 
(a zarazem stosunkowo nielicznych) polskich powieściopisarek pierwszej połowy 
XIX wieku (obok m.in. Marii z Czartoryskich Wirtemberskiej, Anny Nakwaskiej 
czy Elżbiety Jaraczewskiej).

3	 Powieść powstawała w latach 1839–1840. W swoim pamiętniku Hoffmanowa 
zanotowała pod datą 9 listopada 1840 roku: „Już Krystyna poszła do druku, ode-
brałam nawet za nią umówione honorarium” [Hoffmanowa 1849: 98].

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.8
https://orcid.org/0000-0003-1650-3887


200 Monika Stankiewicz-Kopeć

rzetelnością”, a przy tym „mającej duszę niepospolitą” i „serce aniel-
skie” [Hofmanowa 1898: 36], chociaż czasami „cokolwiek za hardej” 
[Hofmanowa 1898: 230].

Hoffmanowa dopełniła powieściową kreacją panny Krystyny 
wzór osobowy kobiety polskiej okresu niewoli politycznej, sukce-
sywnie budowany przez siebie od czasu wydania bestsellerowej 
powieści-poradnika pt. Pamiątka po dobrej matce, czyli jej ostatnie 
rady dla córki (Warszawa 1819) [zob. Kaniowska-Lewańska 1964: 47 
i n.]. Na kartach Krystyny autorka pokazała, że tego rodzaju ideał 
nie jest zarezerwowany jedynie dla kobiet zamężnych (żon i ma-
tek), ale pozostaje także w zasięgu tych, które z rozmaitych powo-
dów nie wyszły za mąż. Wzór zaproponowany przez Hoffmanową 
godził stare tendencje (przedrozbiorowe) osadzone mocno w pol-
skiej tradycji oraz wpływy o rodowodzie oświeceniowym, a tak-
że uwzględniał nowe wymagania czasów niewoli politycznej (po 
klęsce powstania listopadowego), w pewnym stopniu otwierając 
się także na tendencje emancypacyjne.

Celem niniejszego artykułu jest przypomnienie powieści Hof-
fmanowej (współcześnie znanej jedynie nielicznym historykom 
literatury) [zob. Podwysocki 1842; Ziemięcka 1842; Jerlicz 1898; 
Chmielowski 1899: 78–79; Dąbrowska 2008: 156–158] nie tyle jako 
dzieła oryginalnego czy choćby interesującego pod względem arty-
stycznym, bo takim Krystyna w gruncie rzeczy nie jest4, ile przede 
wszystkim jako utworu, którego głównym zadaniem była właś-
nie obrona kobiet niezamężnych oraz pokazanie, że staropanień-
stwo może być zarówno pożyteczne społecznie, jak i satysfakcjo-
nujące życiowo dla samej kobiety, która go doświadcza. Pod tym 
względem Krystyna, wyróżniająca się przesłaniem ideowym na 

4	 Chociaż Piotr Chmielowski, pisząc wstęp do wydania Krystyny, dostrzegał jej 
zalety (m.in. „prostotę środków artystycznych”, ciekawy obraz „życia literackiego 
Warszawy około 1820 roku” [Hofmanowa 1898: 3–9]). W tym samym czasie E. Jer-
licz, dostrzegając w powieści elementy realizmu, przekonywała, że jest to dzieło 
pełne „siły, prawdy i życia”, jego bohaterka jest zaś postacią „tak żywą, tak praw-
dziwą, tak szczerą w swych myślach i uczuciach, tak przy tem sympatyczną, tak 
daleką od wszelkiej tendencyjnej sztuczności i naciągania, tak wziętą żywcem 
z natury, że robi wrażenie nie postaci powieściowej, a osoby niegdyś żyjącej […]” 
[ Jerlicz 1898: 396].



201„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

tle ówczesnego piśmiennictwa polskiego, na swój sposób była 
wyjątkowa, a nawet w pewnym stopniu prekursorska wobec idei 
emancypacyjnych. To właśnie od Krystyny Kazimiera Bujwidowa 
rozpoczynała „kronikę ruchu kobiecego” w Polsce [Bujwidowa 
1909: 21]. Także niektóre współczesne badaczki zwracają uwagę, 
że na ziemiach polskich tego rodzaju ruch stanowił (do pewnego 
stopnia) „następstwo lekcji pobranej u […] Klementyny Hoffma-
nowej” [Berkan-Jabłońska 2014: 78–79]. Należy jednak podkreś
lić, że Tańska nie była ani rewolucjonistką, ani też reformatorką 
społeczną czy obyczajową, chociaż sama – już od czasów młodo-
ści – utrzymywała niezależność i samodzielność [por. Dąbrowska 
2006: 63–64].

O swoistości owego utworu – jak niegdyś twierdzono „niezwy-
kle wyprzedzającego ducha czasu i epoki” [ Jerlicz 1898: 396] – pi-
sali już XIX-wieczni recenzenci, jednocześnie, na ogół ponad miarę, 
eksponując jego walory artystyczne. Ówcześni krytycy podkreślali 
również wyjątkowość kreacji tytułowej bohaterki na tle wcześniej-
szej twórczości Hoffmanowej. Przykładowo w artykule opubli-
kowanym na łamach „Biblioteki Warszawskiej” w setną rocznicę 
urodzin pisarki jego autorka, podpisana jako „E. Jerlicz” (właśc. Eu-
genia Leśniewska) [zob. Słownik pseudonimów pisarzy… 1995: 190], 
zauważyła, że tym razem powieściopisarka nie przedstawiła (choć 
robiła tak w swoich wcześniejszych utworach)

ani idealnej żony, ani wzorowej matki, tylko emancypantkę, 
jeżeli pod tym mianem rozumieć będziemy kobietę niezależ-
ną, żyjącą bez pomocy i opieki mężczyzny, spełniającą w zu-
pełności zadanie człowieka i obowiązki obywatelskie. Kobietę 
niezmiernie rozumną, nadzwyczajnie światłą i gruntownie wy-
kształconą „Możesz z nią pomówić o filozofii, polityce, o lite-
raturze i o ekonomii politycznej […]”. [ Jerlicz 1898: 397]5

Szerzej zaś rzecz ujmując, niniejszy artykuł poświęcony 
późnej powieści Hoffmanowej dotyka także ważnych kwestii 

5	 Ostatni fragment jest parafrazą fragmentu powieści Hoffmanowej (listu Henryka 
do przyjaciela Stefana).



202 Monika Stankiewicz-Kopeć

obyczajowych. Kieruje bowiem uwagę na problemy kobiecej co-
dzienności, prywatności (głównie związane ze stosunkami rodzin-
nymi i towarzyskimi oraz z wyborem męża, jak również z jego bra-
kiem) i kształtowania się nowego wzorca kobiecości w kulturze 
polskiej – kobiety wolnej (z wyboru). Hoffmanowa pokazała ko-
bietę niezamężną jako wychowawczynię przyszłych pokoleń, oby-
watelkę, depozytariuszkę tradycji rodzinnej i narodowej w okresie 
niewoli politycznej, a zarazem jako osobę niezależną i samodziel-
ną życiowo (usatysfakcjonowaną stylem swojego życia). Autorka 
Krystyny głównym tematem powieści uczyniła bowiem rozmaite 
aspekty doświadczenia społecznego kobiety stanu wolnego (nie-
zamężnej) pierwszej połowy XIX stulecia6.

1.	 Autorka Krystyny: Klementyna z Tańskich Hoffmanowa

Osadzona w czasach życia Klementyny z Tańskich Hoffmanowej 
powieść Krystyna wyszła spod pióra pisarki wówczas bardzo do-
brze znanej i cenionej, która ponad dwie dekady wcześniej opu-
blikowała wspomnianą już powieść – poradnik dla dziewcząt oraz 
młodych kobiet pt. Pamiątka po dobrej matce. Przedstawiła w nim 
Tańska ideał Polki czasów niewoli politycznej (oczywiście wy-
wodzącej się z odpowiedniej sfery społecznej): kobiety aktywnej 
głównie w przestrzeni domowej i rodzinnej, a przy tym już sto-
sownie wykształconej oraz zainteresowanej sprawami narodowy-
mi: „[…] zapobiegliwej gospodyni, oddanej żony, matki, świa-
domej obywatelki – wychowującej dzieci w duchu narodowym” 
[zob. Stankiewicz-Kopeć 2021: 92]. Jeszcze zdecydowanie ostroż-
ne i kompromisowe godzenie przez Tańską na kartach Pamiątki 
po dobrej matce tego, co tradycyjne, z nowymi trendami pozwoli-
ło na szeroką recepcję społeczną poglądów autorki we współcze-
snych jej czasach.

6	 Na temat autorki i jej twórczości wypowiadałam się już kilkakrotnie [zob. 
np. Stankiewicz-Kopeć 2016: 99–121, 2018: 335, 2021: 73–96, 2023: 361–382]. 
W niniejszym artykule korzystam więc z podstawowych ustaleń (głównie bio-
graficznych oraz tych dotyczących Pamiątki po dobrej matce) poczynionych we 
wcześniejszych pracach, ale osadzam je w innych kontekstach.



203„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

Wielokrotnie wznawiane, naśladowane i przekładane na języki 
obce dzieło młodej Tańskiej, niegdyś określane mianem „ewangelii 
kobiety polskiej” (jak pisała o nim, urodzona w roku wydania Kry-
styny, Eliza Orzeszkowa [Orzeszkowa 2005: 612]), już w 1821 roku 
zostało włączone w poczet lektur przeznaczonych dla wszystkich 
szkół żeńskich i pensji w Królestwie Polskim. W ten sposób zyska-
ło wpływ na kształtowanie świadomości Polek.

W czasach młodości Hoffmanowej refleksja nad edukacją ko-
biet znalazła swoją praktyczną realizację w reformach przeprowa-
dzanych na ziemiach polskich w pierwszych dekadach XIX stule-
cia (oczywiście w rozmaitym stopniu w poszczególnych zaborach). 
Zaowocowały one m.in. wzrostem liczby pensji żeńskich, a także 
powstaniem szkół przygotowujących dziewczęta do wykonywania 
zawodu guwernantki (w nauczaniu domowym) czy nauczycielki 
w szkołach [zob. Hulewicz 1939; Winiarz 2002]. Z tego powodu 
warto przypomnieć, że w mieście aktywności Tańskiej – Warsza-
wie (wówczas stolicy Królestwa Polskiego) – w 1823 roku powoła-
ny został nowy Dozór Pensji i Szkół Wyższych Płci Żeńskiej, w ko-
lejnych latach pojawiły się zaś instrukcje określające kwalifikacje 
dla ochmistrzyń, guwernantek, nauczycieli i metrów. W roku 1825 
w Warszawie powołano też tzw. Szkołę Guwernantek, rok później 
przekształconą w Instytut Rządowy Wychowania Płci Żeńskiej 
[Hulewicz 1939: 16–19]. Szkoła ta umożliwiała niezamożnym dziew-
czętom (wywodzącym się głównie ze stanu szlacheckiego) uzyska-
nie wykształcenia i zdobycie wiedzy, którą w przyszłości mogłyby 
wykorzystać nie tylko wychowując własne dzieci, ale także, gdy 
zajdzie taka potrzeba, podejmując pracę w zawodzie nauczycielki 
bądź guwernantki7.

Przyszła autorka Krystyny, panna Klementyna Tańska, już 
w roku 1825 została wizytatorem honorowym dwóch warszawskich 
pensji żeńskich, a trzy lata później (w roku 1828) mianowano ją 
wizytatorem wszystkich takich placówek znajdujących się w sto-
licy Królestwa Polskiego [zob. Dąbrowska 2008: 194 i n.]. Tańska, 
ciesząca się uznaniem środowiskowym i przez wielu uważana za 

7	 W roku 1826 wydano Szczegółową instrukcję względem sposobu dawania nauk na 
pensjach i szkłach wyższych płci żeńskiej [zob. Winiarz 2002: 321–325].



204 Monika Stankiewicz-Kopeć

autorytet pedagogiczny, pracowała także jako nauczycielka na-
uki moralnej i obyczajowej zarówno w samym Instytucie Rządo-
wym Wychowania Płci Żeńskiej, jak i na związanej z nim Pensji 
Wzorowej8.

W tym miejscu warto przypomnieć, że na początku XIX wie-
ku (w czasach młodości przyszłej autorki Krystyny) w przestrzeni 
publicznej podjęto dyskusję nad statusem społecznym kobiet. To-
czyła się ona przede wszystkim na łamach ówczesnej prasy. Wśród 
pojawiających się wówczas wypowiedzi na szczególną uwagę za-
sługuje głos lwowskiej publicystki Antoniny Krechowieckiej, która 
(podobnie jak Hoffmanowa) dopominała się o równouprawnienie 
kobiet oraz o ich powszechny dostęp do edukacji – w tym przy-
padku chodziło, oczywiście, o dziewczęta ze sfery ziemiańskiej 
[Dormus 2009: 33]. Kwestiom tym publicystka poświęciła serię 
artykułów zamieszczonych w latach 1817–1818 na łamach „Pamięt-
nika Lwowskiego” [zob. m.in. Krechowiecka 1817: 315–321].

W swoich wypowiedziach Krechowiecka poruszała także kwe-
stię sytuacji kobiet niezamężnych. Zwracała uwagę, iż „kiedy nie-
szczęściem panienka do lat dwudziestu za mąż nie pójdzie, staje 
się celem nierozsądnego pośmiewiska”. Jednak zupełnie inaczej ma 
się rzecz w stosunku do mężczyzn, którzy w tym czasie kształcą się, 
zdobywają życiowe doświadczenia i poznają świat. Dodawała przy 
tym, że jeśli panna zainteresuje się czymś więcej „niż stroje dam-
skie”, to bardzo często uznawana jest za „śmieszną i niebezpieczną 
sawantkę” [Krechowiecka 1818: 242].

W kontekście idei emancypacyjnych warto także przywołać 
postać Anny Libery (1805–1886) – „pierwszej krakowskiej emancy-
pantki” dążącej do równouprawnienia obu płci, która tego rodzaju 
tematy podejmowała również we własnej poezji [Skimborowicz 
1845: 101–118]. Owe „kobiece głosy o kobietach” (Krechowieckiej, 
Tańskiej, Libery) były już wyraźnym sygnałem nadchodzących 
zmian o charakterze społeczno-obyczajowym oraz kształtowania 
się nowego wzorca kobiecości w kulturze polskiej.

8	 W niniejszym fragmencie poświęconym biografii Klementyny z Tańskich Hof-
fmanowej korzystam z ustaleń poczynionych we wskazanych już artykułach.



205„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

Mimo że w roku wydania Krystyny gwiazda Hoffmanowej nie-
co już przygasła, a propagowane przez nią na kartach Pamiątki po 
dobrej matce (i kolejnych pism) wzory wychowania kobiet zaczę-
ły ulegać dezaktualizacji, to ona sama nadal cieszyła się niemałym 
uznaniem społecznym. W latach 40. nie brakowało jednak kryty-
ków upowszechnionego przez nią systemu wychowawczego. Jeden 
z nich, Juliusz Słowacki, w liście do matki Salomei Bécu, napisanym 
15 października 1845 r., niedługo po śmierci Hoffmanowej, obwinił 
ją o to, iż „zamknęła serca” polskich kobiet „na kluczyk do spiżarni, 
które klucz nieszczęścia będzie musiał otworzyć na nowo”. Myśl tę 
obrazowo podsumował: „Bo nie tylko na samych prawidłach mo-
ralności stoi anioł żywota, ale i skrzydła ma, które go częściej w po-
wietrzu utrzymują niż na nogach…” [Słowacki 1932: 192]. Niestety, 
owych „skrzydeł” nie potrafił Słowacki dostrzec u Hoffmanowej…

W roku opublikowania Krystyny jej autorka wciąż jednak była 
otoczona szacunkiem, zaś na jej książkach (na czele z Pamiątką 
po dobrej matce) nadal wychowywały się kolejne generacje Polek. 
W momencie pojawienia się w druku Krystyny Hoffmanowa i jej 
mąż Karol Boromeusz już niemal od dekady przebywali na emi-
gracji we Francji, gdzie znaleźli się po opuszczeniu ziem polskich 
w związku z upadkiem powstania listopadowego (oraz po wydale-
niu ich z Drezna w roku 1832)9. Poza granicami kraju podupadająca 
na zdrowiu Hoffmanowa kontynuowała swoją pracę literacką oraz 
angażowała się w życie środowisk polskich (m.in. działała w To-
warzystwie Dobroczynności Dam Polskich). W końcu lat 30. i na 
początku 40., poza wspomnianą już Krystyną, powstały także inne 
dzieła (głównie utwory dydaktyczne, religijne i historyczne), takie 
jak: Książka do nabożeństwa dla Polek (Kraków 1836), Karolina. Po-
wieść w trzech tomach (Lipsk 1839), następnie powieść historyczna 
Jan Kochanowski w Czarnolesie. Obraz z końca XVI wieku, przez Au-
torkę „Karoliny” i „Krystyny (Lipsk, 1842) oraz praca Święte niewia-
sty. Obrazki pobożne kobietom żyjącym w świecie ofiarowane przez… 
(Lipsk 1843). W roku wydania Krystyny Hoffmanowa przygotowała 
do druku także skróconą wersję swoich wykładów z warszawskiego 

9	 Hoffmanowa nigdy już nie powróciła do kraju; zmarła we Francji (w Passy) pod 
koniec września 1845 roku [zob. Dąbrowska 2008: 79].



206 Monika Stankiewicz-Kopeć

Instytutu Guwernantek pt. O moralności dla kobiet (1841); całość 
opublikowano – jako rozprawę pt. O powinnościach kobiet. Przez 
autorkę Karoliny – w Warszawie w roku 1849 (już po śmierci au-
torki) [Dąbrowska 2008: 147 i n.].

Jak wyznała Hoffmanowa na kartach swoich pamiętników, na 
powstanie Krystyny wpływ miała lektura dzieła szwajcarskiej pisar-
ki i publicystki Albertine Adrienne Necker de Saussure pt. L’édu-
cation progressive, ou Étude du cours de la vie. Etude de la dernière 
partie de l’enfance / par Mme Necker de Saussure (Paryż 1828–1838). 
Inspirujące okazało się zwłaszcza to, co autorka tej książki (zdekla-
rowana jako rzeczniczka edukacji postępowej) „mówi o kobietach 
niezamężnych” [Hoffmanowa 1849: 79]. Kolejnym, równie waż-
nym źródłem inspiracji były doświadczenia życiowe samej Hof-
fmanowej10, która w liście do Karoliny Lewockiej (z roku 1841) 
wyznała wprost: „Krystyna […] to jestem ja; ale ja taka, jaką być 
zamierzałam w pierwszej młodości, gdyby mi los nie podał autor-
stwa, a później innych kolei”11.

Dla porządku przypomnijmy, że Klementyna z Tańskich wy-
szła za mąż za pisarza i wydawcę Karola Boromeusza Hoffmana, 
gdy miała trzydzieści jeden lat, dokładnie w roku 1829. W gruncie 
rzeczy straciła więc już nadzieję na zawarcie małżeństwa i zdążyła 
pogodzić się ze swoim losem „starej panny”. Na początku 1818 roku, 
czyli w momencie podjęcia prac nad Pamiątką po dobrej matce, 
panna Tańska, wówczas dopiero dwudziestoletnia, zanotowała na 
kartach swojego pamiętnika: „[…] pewna jestem że nigdy za mąż 
nie pójdę”, deklarując przy tym zadowolenie z takiego stanu rze-
czy oraz przewidywanego stylu swojego dalszego życia [Hoffma-
nowa 1849: 56, 58]. Do czasu zamążpójścia panna Tańska zdołała 
znaleźć dla siebie odpowiednie obszary aktywności, mające stać 
się treścią i sensem jej egzystencji właśnie jako kobiety niezamęż-
nej. Należały do nich „zajęcia literackie” (m.in. powieściopisarstwo, 
przygotowywanie rozpraw pedagogicznych), praca wydawnicza 

10	 „Tam zaraz ułożyłam sobie mały planik na karteluszku ołówkiem, i odtąd ciągle 
go rozszerzam, będzie to nosiło tytuł Krystyny” [Hoffmanowa 1849: 79].

11	 Słowa Hoffmanowej z listu do Karoliny Lewockiej z 1841 roku przytoczył Piotr 
Chmielowski [1899: 78].



207„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

i redakcyjna, a także nauczycielstwo. Na pewno pomógł jej w tym 
fakt, iż jako dziewczyna nieposażna, a na dodatek okaleczona już 
we wczesnym dzieciństwie na skutek nieuwagi pijanej piastunki 
(co w przyszłości doprowadziło do wady postawy)12, była oswa-
jana przez rodzinę z myślą o pozostaniu panną aż do śmierci. Naj-
bliżsi przygotowywali ją do samodzielności życiowej (oczywiście 
w określonym prawnie zakresie), niezbędnej w jej sytuacji zdro-
wotnej, rodzinnej i finansowej.

W tym miejscu warto dodać, że rodzina Tańskiej, niemająca 
wystarczającego zaplecza finansowego, aby odpowiednio zabez-
pieczyć przyszłość swojej okaleczonej córki (która, jak sądzono, 
raczej nie ma szans na zamążpójście), kultywowała doświadczenia 
oraz ideały (m.in. szacunek do wiedzy, wykształcenia, pracy) bli-
skie rodzącej się wówczas inteligencji miejskiej czasów późnego 
oświecenia. Niewątpliwie wpłynęło to na wychowanie samej Kle-
mentyny. Jej rodzice: Ignacy Tański – wywodzący się z niezamoż-
nej szlachty literat związany ze środowiskiem puławskim (przez 
kilka lat będący osobistym sekretarzem ks. Adama Kazimierza 
Czartoryskiego), który po rezygnacji z kariery dworskiej praco-
wał w Warszawie jako urzędnik – oraz Marianna z Czempińskich, 
kobieta o mieszczańskim rodowodzie (córka nobilitowanego war-
szawskiego lekarza Jana Baptysty Czempińskiego), należeli już bo-
wiem (w pewnym stopniu) do grona formującej się inteligencji 
miejskiej przełomu XVIII i XIX stulecia [zob. Stankiewicz-Kopeć 
2018: 334–335, 350–354].

Szczególny wpływ na życie Klementyny miała jej matka, któ-
ra po nagłej śmierci męża, co nastąpiło już w roku 1805, samotnie 
wychowywała swoje trzy córki (czwarta zmarła w dzieciństwie). 
Mieszkająca wraz z córkami w Warszawie Marianna Tańska pro-
wadziła rodzaj salonu, utrzymując w ten sposób relacje towarzy-
skie z ludźmi reprezentującymi tamtejszy świat intelektualny (do 
tego kręgu należeli m.in. Kazimierz Brodziński, Joachim Lelewel, 
Jan Paweł Woronicz). Nawiązała dzięki temu kontakty m.in. z war-
szawskim środowiskiem naukowym, literackim, redakcyjnym, 

12	 „Mnie piastunka upiwszy się upuściła i łopatka przesunęła mi się; przypadek 
długo tajony, który wykrył się gdy już było za późno” [Hoffmanowa 1849: 19].



208 Monika Stankiewicz-Kopeć

wydawniczym. Wszystko to wywarło istotny wpływ na dojrze-
wanie intelektualne Klementyny, ukształtowało jej poglądy, wy-
bory, a także wpłynęło na jej późniejszy (inteligencki) styl życia13.

Należy także podkreślić, że sama Klementyna Tańska (rówie-
śniczka Adama Mickiewicza) była przedstawicielką pokolenia, 
które na skutek zaborów oraz związanych z nimi przemian (po-
litycznych, społecznych, gospodarczych), jakie w dojmujący spo-
sób dotknęły zwłaszcza ówczesną szlachtę (przede wszystkim tę 
mniej- i średniozamożną), doświadczyło deklasacji i zubożenia. 
W związku z tym przedstawiciele owej generacji (głównie szla-
checcy synowie) zmuszeni zostali przez okoliczności zewnętrzne 
do poszukiwania nowych sposobów na życie. W tym celu zdo-
bywali wykształcenie i podejmowali pracę zarobkową w mieście 
(m.in. jako urzędnicy, nauczyciele, lekarze, redaktorzy, wydawcy)14.

Wspomniane zmiany w pewnym stopniu dotknęły także ów-
czesne kobiety, zwłaszcza szlacheckie córki wywodzące się z nieza-
możnych rodzin. Na skutek kryzysu gospodarki folwarcznej, który 
po zakończeniu wojen napoleońskich przyczynił się do zubożenia 
(i zadłużenia) wielu właścicieli majątków ziemskich, a w konse-
kwencji do ich deklasacji [Winiarz 2002: 322–327], coraz częstsze 
stawały się przypadki podejmowania przez kobiety nauki w celu 
zdobycia wiedzy i umiejętności, przydatnych przy okazji podjęcia 
pracy zarobkowej, m.in. w zawodach nauczycielki czy guwernant-
ki. Takie wykształcenie, w przypadku niewystarczającego wsparcia 
finansowego ze strony rodziny, umożliwiało kobietom w przyszło-
ści zdobycie źródła utrzymania.

13	 Do trzynastego roku życia Klementyna Tańska wychowywała się w zasadzie bez 
rodziców, oddana pod opiekę starościny wyszogrodzkiej Anieli ze Świdzińskich 
Szymanowskiej oraz jej córki Doroty. Mieszkała wówczas z nimi we dworze 
w Izdebnie Kościelnym. W tamtym okresie Tańska była wychowywana głównie 
na wzorach francuskich. Radykalna zmiana w tym względzie nastąpiła po roku 
1811, kiedy zamieszkała w Warszawie wraz ze swoją matką i siostrami. Wówczas, 
m.in. pod wpływem bywających w salonie matki intelektualistów i twórców war-
szawskich, Klementyna rozpoczęła samokształcenie w duchu narodowym. W tym 
czasie podjęła też swoje prace literackie.

14	 Tej generacji pracę swoją poświęciła m.in. Alina Witkowska [1998]. O doświad-
czeniach kobiet (w tym o nowych potrzebach edukacyjnych) z tego pokolenia 
pisała m.in. Ewa Felińska [1856: 256].



209„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

W świetle pamiętników widać, że bystra i inteligentna panna 
Tańska dorastała ze świadomością, iż jako osoba pozbawiona po-
ważniejszego wsparcia finansowego ze strony rodziny (zwłaszcza 
po przedwczesnej śmierci ojca) w przyszłości najprawdopodob-
niej będzie zdana głównie na siebie – zarówno w kwestiach egzy-
stencjalnych, jak i materialnych. Z tego względu przyszła autorka 
(prawdopodobnie do pewnego stopnia wykorzystując kontak-
ty środowiskowe rodziny) dość wcześnie zaczęła rozwijać swoją 
aktywność twórczą, zawodową oraz społeczną (i to na skalę nie-
spotykaną ówcześnie w przypadku kobiet), by z czasem osiągnąć 
z tego tytułu także niemałe korzyści majątkowe [Winiarz 2002: 157–
158]15. Warto bowiem podkreślić, że Klementyna Tańska jako jed-
na z pierwszych kobiet na ziemiach polskich zarabiała na swoje 
utrzymanie piórem. Miała więc rację monografistka Hoffmano-
wej, Joanna E. Dąbrowska, stawiając ją za „przykład nowoczesnej 
kobiety pierwszej połowy XIX wieku, która oddziaływała podwój-
nie – jako autorka i jako kobieta sukcesu” [Dąbrowska 2006: 53].

Autorka Pamiątki po dobrej matce w okresie warszawskim zna-
komicie radziła sobie zarówno zawodowo, jak i finansowo; naj-
pierw jako pisarka, wydawczyni (m.in. pierwszego na ziemiach 
polskich pisma periodycznego dla najmłodszych – „Rozrywki 
dla Dzieci”; współpracowała też z firmą wydawniczo-drukarską 

„A. Gałęzowski i Spółka”), a następnie, co już zostało wspomniane, 
jako wizytatorka pensji żeńskich i nauczycielka16. Była aktywna 
w sferze społecznej, np. w okresie powstania listopadowego, z od-
daniem włączając się w działalność patriotyczną i filantropijną 
(przykładowo pracowała w Związku Dobroczynności Patriotycz-
nej Warszawianek czy w lazaretach).

15	 Pamiętniki autorki Krystyny zawierają zestawienia jej dochodów oraz skrupulatne 
notatki finansowe związane z jej nader skutecznymi „zachodami koło chleba”, 
które, co sama podkreślała – „rozpoczęła z niczem” [Hoffmanowa 1849].

16	 To właśnie w związku z aktywnością zawodową przyszłej autorki Krystyny oraz 
z jej niezależnością w tym względzie, a także w kontekście jej ostrożnych i trady-
cyjnych poglądów na temat roli kobiet, już w drugiej połowie XIX stulecia poja-
wiały się oskarżenia o rozdźwięk między hasłami, które propagowała, a życiem, 
które prowadziła (artykułowane m.in. przez jej dawną uczennicę Narcyzę Żmi-
chowską) [zob. Borkowska 1996: 70–80].



210 Monika Stankiewicz-Kopeć

Udając się na emigrację po upadku powstania, Hoffmanowa 
pozostawiła po sobie uformowany w Pamiątce po dobrej matce, a po-
tem dopełniany w kolejnych utworach, wzór osobowy Polki, który 
(pomimo krytyki w drugiej połowie wieku XIX) był żywy w społe-
czeństwie polskim w zasadzie przez całe XIX stulecie.

2.	„Ja małżeństwa nie uważam za posadę w towarzystwie 
konieczną, nieuchronną dla kobiety”17. Krystyna 
w świetle wcześniejszych refleksji autorki na temat kobiet 
niezamężnych

Nic zatem dziwnego, że wydaną w 1841 roku Krystynę rozpatrywa-
no przede wszystkim w odniesieniu do bestsellerowej Pamiątki po 
dobrej matce, porównując kobiece wzory osobowe nakreślone na 
kartach obydwóch utworów. W tej perspektywie dla niektórych 
XIX-wiecznych badaczy pism Hoffmanowej Krystyna była zasko-
czeniem. Dała temu wyraz m.in. cytowana już Eugenia Leśniewska 
( Jerlicz), zdziwiona, że „autorka głosząca w teorii niższość kobiet 
od mężczyzn, ukazująca kobiecie, jako najwyższy cel, zostanie ide-
alną żoną i matką”, w Krystynie nie przedstawiła tego rodzaju ideału, 
ale zaprezentowała kobietę niezależną, wykształconą, samodzielną, 
swoistą „emancypantkę” [ Jerlicz 1898: 397].

W gruncie rzeczy powieść Hoffmanowej wcale jednak nie 
świadczyła o radykalnej zmianie poglądów autorki na podstawo-
we role kobiet (jako żon i matek), które przecież ona sama nadal 
z gorliwością propagowała, także na kartach wspomnianego dzieła. 
Przy tym w swoim utworze podkreślała, że również wolne (nie-
zamężne) Polki mogą pełnić istotne funkcje w życiu społeczno-

-kulturalnym i narodowym kraju. Pokazywała, że staropanieństwo 
może być zarówno satysfakcjonujące dla samych kobiet pozosta-
jących w tym stanie, jak i użyteczne społecznie. Oczywiście, trud-
no nie zauważyć, że autorka Krystyny (zapewne pod wpływem 
doświadczeń zewnętrznych, w tym klęski powstania i jego skut-
ków, a także przeobrażeń społecznych) w swojej powieści w spo-
sób szczególny, bardziej wyrazisty niż na kartach wcześniejszych 

17	 Cytat z powieści Krystyna [Hoffmanowa 1898: 159].



211„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

dzieł, eksponowała potrzeby kobiecej samodzielności i niezależ-
ności życiowej.

Dla porządku trzeba jednak wspomnieć, że już w Pamiątce 
po dobrej matce (gdzie młoda Tańska utwierdzała swoje rodaczki 
w przekonaniu, że „być żoną i matką, przeznaczeniem jest kobie-
ty”18) Klementyna pisała o pewnych zaletach stanu wolnego (staro
panieństwa). Wykreowana przez nią „dobra matka” (Maria) była 
wprawdzie skupiona głównie na udzielaniu swojej córce (Amelii) 
rad dotyczących małżeństwa i macierzyństwa (wierząc, że ta wyj-
dzie za mąż i będzie matką), jednak przezornie pozostawiła jej też 
kilka wskazówek na wypadek braku szans na zamęście (które Hof-
fmanowa rozwinęła i uszczegółowiła w Krystynie):

Lecz może być także, że nie pójdziesz wcale za mąż. Zbieg oko-
liczności, zbyt wielka trudność w wyborze często zagradzają 
i kobiecie drogę do małżeństwa. Wierz mi, Amelio, patrzałam 
sama na podobne przykłady i przekonałam się, że i w tym sta-
nie pomyślność znaleźć można. – Byleby stara Panna nie miała 
pretensji, żalu do całego ludzkiego rodzaju, będzie szczęśliwą, 
kochaną i nawet nie śmieszną. Żona, matka, więcej doznaje 
uczucia, ale mniej ma swobody i spokojności. Przyrodzenie 
wielki nałożyło podatek na stan małżeński – i widziałaś jak wie-
lu cnót potrzeba do wypłacenia tego długu. [Tańska 1819: 306]

Już na kartach Pamiątki po dobrej matce jej autorka uzmysławiała 
więc swoim czytelniczkom, że za możliwość bycia mężatką oraz 
korzystania z przywilejów płynących z pozostawania w związku 
małżeńskim (bycia żoną i matką) kobieta często „płaci” bardzo 
wysoką cenę i musi mieć bardzo silny charakter oraz wiele zalet 
moralnych („cnót”), aby mogła sprostać owym wyzwaniom.

W ten sposób już w 1819 roku pisarka zwracała uwagę nie tyl-
ko na zalety, ale też na trudności, jakie ze swojej natury („przyro-
dzenia”) posiada „stan małżeński”. Znamienne bowiem jest to, że 

18	 „Umieć uszczęśliwić małżonka, uprzyjemnić jego życie, wychować dobrze dzieci, 
wynajdywać nowe a niewinne sposoby podobania się każdemu, to jest systema 
naukowe dla kobiety” [Tańska 1819: 147].



212 Monika Stankiewicz-Kopeć

tytułowa „dobra matka” (podkreślająca co rusz „naturalne a chlub-
ne i szanowne przeznaczenie” kobiety jako żony i matki) wcale nie 
kryła niedogodności związanych z tymi rolami: „Najszczęśliwsze 
małżeństwo jest zawsze trudnem jarzmem. Młoda osoba odmie-
niająca stan swój, nabywa wolności w małych rzeczach, ale w waż-
niejszych ją traci” – przekonywała Maria swoją córkę Amelię, do-
dając, iż z tego względu „żadna młoda osoba śpieszyć się do niego 
[tj. małżeństwa – M.S.K.] nie powinna” [Tańska 1819: 294–295].

Panna Tańska zwracała także uwagę, iż oprócz owych pod-
stawowych w życiu kobiety „węzłów” (relacji) małżeńskich i ro-
dzicielskich, stanowiących główny cel („przeznaczenie”) jej ży-
cia, istnieją także inne ważne relacje oparte na miłości, w których 
kobieta wolna może się realizować (z pożytkiem dla samej siebie 
i własnego otoczenia): rodzinne (siostrzane, braterskie), przyja-
cielskie, obywatelskie.

Być żoną i matką, jest zapewne głównym przeznaczeniem ko-
biety, ale prócz tych węzłów są jeszcze inne; każda może być 
córką, siostrą, przyjaciółką, obywatelką, a kiedy tylko niewia-
sta ma kogo kochać, i może być użyteczną, już jest szczęśliwą. 
[Tańska 1819: 306]

Dwie dekady później Hoffmanowa włożyła w usta tytułowej Kry-
styny znamienne zdanie: „ja małżeństwa nie uważam za posadę 
w towarzystwie konieczną, nieuchronną dla kobiety” [Hoffmano-
wa 1898: 159]. Natomiast w rozprawie poświęconej „powinnościom 
kobiet”, wspominając o nieszczęśliwych „niedobranych stadłach”, 
znacząco skonkludowała: „sto razy lepiej niewieście nie iść wcale 
za mąż, jak pójść źle” [Hofmanowa 1849: 121].

Przy okazji warto w tym miejscu zwrócić uwagę na pojawiające 
się na kartach Krystyny znamienne sygnały o charakterze języko-
wym (co prawda jeszcze pojedyncze). Przykładem jest wprowa-
dzenie przez autorkę powieści – w kontekście małżeństwa – wspo-
mnianego powyżej określenia „posada” (co prawdopodobnie było 
związane z postępującą profesjonalizacją ówczesnego społeczeń-
stwa) obok form dotychczas dominujących, najczęściej opisują-
cych związek małżeński w języku sakralizującym (uwznioślającym), 



213„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

takich jak „powołanie”. Chociaż w Krystynie w odniesieniu do mał-
żeństwa wciąż jeszcze dominuje ostatnie ze wspomnianych powy-
żej określeń („powołanie”), to jednak owa zmiana językowa wydaje 
się ważna. Można ją uznać za sygnał pewnych przeobrażeń świado-
mościowych wynikających z odmiennego podejścia kobiet do ich 
sytuacji życiowej (tutaj do małżeństwa), zwracający uwagę na po-
wolne odstępowanie od swoistej sakralizacji związku małżeńskiego.

Podejmując się stworzenia wzoru osobowego kobiety nieza-
mężnej, a więc kreacji postaci żeńskiej stanu wolnego, która wzbu-
dziłaby sympatię i szacunek czytelników, Hoffmanowa postawi-
ła przed sobą zadanie tyleż niełatwe, co i niewdzięczne. Dlatego 
w celu pozyskania dla swojej powieściowej bohaterki przychylności 
i życzliwości przyszłych czytelników najpierw hojnie obdarowała 
ją chyba wszystkimi cechami opozycyjnymi w stosunku do tych, 
które zwyczajowo przypisywano wówczas starym pannom – od-
mawiając jej jedynie urody – w tym m.in.: radością życia, wital-
nością, towarzyskością, dobrym charakterem, „delikatnością […] 
i słodyczą”, „umiejętnością zaskarbiania sobie miłości wszystkich” 
[Hoffmanowa 1898: 36–37] i wyrażania własnego zdania bez budze-
nia niechęci innych, a także elegancją i wyczuciem stylu w ubiorze. 
Następnie dała jej możliwość wyboru swojego przyszłego stanu cy-
wilnego: powieściowa Krystyna (mimo że nieurodziwa i niezamoż-
na) pozostała bowiem niezamężna nie tyle z braku kandydatów do 
jej ręki (bo tacy się pojawili), ile z własnego wyboru. W związku 
z tym Hoffmanowa najpierw kazała Krystynie odrzucić oświad-
czyny „mającego miliony”, ale niekochanego przez nią kandydata 
na męża („Referendarza herbu Jastrzębiec” – „pana starego, takie-
go wyświeżonego w pudrze, z żabotem i orderami” [Hoffmanowa 
1898: 25]), a potem pogodzić się z decyzją obdarzonego przez nią 
uczuciem Henryka, który pojął za żonę jej siostrę Zosię.

Co więcej, to właśnie niezamężną pannę Rawiczównę zapre-
zentowała Hoffmanowa jako postać najbardziej wartościową spo-
śród wszystkich powieściowych bohaterek kobiecych nakreślonych 
na kartach Krystyny – panien, mężatek, wdów. Pokazała ją (wpraw-
dzie dopiero w finale powieści, już po latach od przedstawionych 
wydarzeń głównego wątku) jako „głowę familii”, „skarbiec wszel-
kich rodzinnych pamiątek i wspomnień”, „opiekunkę włościan”, 



214 Monika Stankiewicz-Kopeć

życzliwą i troskliwą doradczynię [Hoffmanowa 1898: 309–310], 
a przy tym kobietę świadomą narodowo i społecznie. Zaprezento-
wała ją jako Polkę stanu wolnego, która odniosła sukces; posiada-
jącą ważne osiągnięcia na polu edukacji dziewcząt wywodzących 
się z różnych stanów, która swoją wieloletnią, owocną i skuteczną 
pracą „ulepszyła już znacznie […] młode pokolenie kobiet” [Hoff
manowa 1898: 311].

Jednak pomimo tych wszystkich zabiegów autorki postać 
panny Krystyny nie zyskała popularności wśród współczesnych 
Hoffmanowej czytelników. Jej powieść nie tylko nie wzbudziła 
oczekiwanego entuzjazmu, ale również nie miała nawet „takiego 
powodzenia” jak opublikowana nieco wcześniej Karolina [Chmie-
lowski 1899: 78]. Należy jednak podkreślić, że uwadze ówczesnych 
recenzentów nie uszedł „cel społeczny” dzieła Hoffmanowej, a tak-
że wkład powieściopisarki w działalność na rzecz kobiet [Podwy-
socki 1842: 138; Ziemięcka 1842: 77].

3.	„Nie z wielką delikatnością powiedział nam wczoraj 
[pan Henryk – M.S.K.], że gdyby był kobietą, a brzydką 
i nie młodą: utopiłby się natychmiast”19. O sytuacji 
kobiet niezamężnych w czasach Klementyny z Tańskich 
Hoffmanowej

W „społeczeństwie ślubnym” osoba samotna (wolna) od wieków 
wzbudzała podejrzenia, toteż już w okresie staropolskim młode 
panny albo wydawano za mąż, albo oddawano do klasztoru, aby 
miały zapewnioną opiekę i zabezpieczenie na przyszłość. Reszta 
kobiet trafiała zaś na margines społeczny, najczęściej jako osoby 
złych obyczajów i nie najlepszej reputacji: nierządnice, zielarki-

-czarownice, babki proszalne, żebraczki. Podobny los czekał też 
wdowy pozbawione majątku, te zamężne miały bowiem wiele wol-
ności (nawet samodzielnie prowadziły przedsięwzięcia odziedzi-
czone po zmarłych mężach) [Bogucka 1998, 2005; Siwik 2011: 24]. 
Mimo to w świetle dotychczasowych ustaleń badawczych można 
wyciągnąć wniosek, że stereotyp kobiety niezamężnej w kulturze 

19	 Cytat z powieści Krystyna [Hoffmanowa 1898: 219].



215„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

zachodnioeuropejskiej zdecydowanie negatywnego zabarwienia 
zaczął nabierać dopiero w latach 20./30. XIX wieku, i rozpowszech-
nił się w kolejnych dekadach.

Wówczas zjawisko to zaczęto bowiem pokazywać jako problem 
społeczny – i takie jego ujmowanie pogłębiło się w drugiej poło-
wie stulecia. Natomiast na ziemiach polskich stereotyp ów upo-
wszechnił się w okresie międzypowstaniowym (od lat 40. XIX wie-
ku) [por. Szudarek 2021: 295–301]. Badacze dostrzegają w tym 
podejściu (poza przyczynami ekonomicznymi) reakcję na dąże-
nia emancypacyjne kobiet, a także wiążą je z wpływem ówczes
nej literatury francuskiej – zwłaszcza szkiców fizjologicznych – 
oraz z przenikaniem wypracowanych przez nią wzorów [Szudarek 
2021: 286–308]20.

W tym miejscu warto zadać pytanie – jedno z podstawowych 
w perspektywie podjętego zagadnienia staropanieństwa – jaka 
w czasach Klementyny z Tańskich Hoffmanowej była granica wie-
kowa, poza którą panna uzyskiwała niechlubne miano „starej”, czyli 
osoby, która „po przekroczeniu pełnej dojrzałości” nie znalazła 
partnera, nie zawarła z nim związku małżeńskiego [Kuklo 1998: 65] 
i istniało bardzo małe prawdopodobieństwo, że kiedykolwiek wyj-
dzie ona za mąż?21 Pomimo trudności z jednoznacznym określe-
niem tego rodzaju granicy można przyjąć, że w wieku XIX „zakre-
sem” tym były okolice lat trzydziestu [por. Kapuścińska-Kmiecik 
2012: 18]. Wtedy to, jak niezbyt elegancko wyraził się powieścio
pisarz i dziennikarz Aleksander Niewiarowski, „nielitościwe fatum 
ubierze jej [tj. panny – M.S.K.] cerę kolorem wonnego papieru du 
Serail, dolne powieki zmarszczkami, a wierzch głowy ogołoci z gę-
stych uplotów; wtedy dostaje nagle epitet Starej panny” [Niewia-
rowski 1855: 329–330]. Przy czym twórca Galerii panien na wydaniu 
szyderczo dodał: „Ten period niesprawiedliwości sądów ludzkich 

20	 Badacze nie wiążą jednak popularności owego stereotypu z poważniejszym wzro-
stem w owym czasie liczby kobiet niezamężnych. Zarówno w wieku XIX, jak 
i wcześniej na terenie Europy odsetek takich kobiet w gruncie rzeczy był bowiem 
podobny i wynosił od 10 do 20% [zob. Szudarek 2021: 289].

21	 Chociaż, jak wiadomo, zamążpójście w zasadzie może nastąpić w każdym wieku. 
Co innego jeśli chodzi o posiadanie dzieci – zwłaszcza w przypadku kobiet, dla 
których na ogół przyjmuje się barierę 49–50 lat [por. Tymicki 2001: 80, przyp. 4].



216 Monika Stankiewicz-Kopeć

trwa pomiędzy dwudziestu ośmiu a trzydziestu sześciu do czter-
dziestu latami – później stara panna zamienia się już w pannę starą” 
[Niewiarowski 1855: 329–330]. Warto zauważyć, iż Niewiarowski, 
różnicując szyk w związku frazeologicznym, jednocześnie rozróżnił 
kolejne fazy staropanieństwa. Ostatnią z nich, na ogół zaczynają-
cą się po czterdziestym roku życia kobiety, był etap „panny starej”, 
niepozostawiający już w zasadzie żadnych nadziei na zmiany stanu 
cywilnego przez ową „pannę” (faza starości kobiecej: biologicznej, 
emocjonalnej, społecznej).

Trzydzieści lat jako granicę zamążpójścia postawiła Hoffma-
nowa swojej powieściowej Krystynie, zaznaczając, że po przekro-
czeniu tego wieku ulega zmianie misja kobiety. W przekonaniu 
autorki Krystyny w przypadku „panien trzydziestoletnich” nie jest 
nią już ani małżeństwo, ani macierzyństwo, ale przede wszystkim 
praca społeczna, m.in.: edukacja dzieci i młodzieży („trudnienie 
się wychowaniem, wpajanie wiary w młode serca” [Hofmanowa 
1898: 84]), wspomaganie innych (rodziny, przyjaciół, niższych 
warstw społecznych), „piękna praca igiełkowa” (wyszywanie, ha-
ftowanie, szycie, m.in. obrusów na „ozdobę ołtarzy”), zbieranie 
pamiątek rodzinnych i narodowych, a także w niektórych przypad-
kach – odnoszących się do kobiet obdarzonych talentem i umie-
jętnościami pisarskimi – „autorstwo” (spisywanie pamiętników 
oraz wspomnień, gromadzenie i opracowywanie źródeł czy praca 
literacka). Toteż bohaterka powieści Hoffmanowej postanowiła, 
że jeśli do ukończenia lat trzydziestu nie wyjdzie za mąż, to pogo-
dzi się ze swoim losem i zacznie nowy etap życia, wybierając sobie 
spośród zajęć odpowiednich dla „panien trzydziestoletnich” [Ho-
fmanowa 1898: 84] te najbardziej ją zajmujące.

Jednak w czasach młodości Tańskiej (w których została osadzo-
na akcja początkowych fragmentów Krystyny) dla dziewczyny i jej 
bliskich na ogół pierwszym poważniejszym sygnałem ostrzegają-
cym o możliwości przyszłego staropanieństwa było przekroczenie 
(w stanie panieńskim) nie trzydziestego, ale już dwudziestego roku 
życia. W świetle obowiązującego ówcześnie prawa kobieta mogła 
bowiem zawrzeć związek małżeński już pięć lat wcześniej, czyli 
w piętnastym roku życia – mężczyzna zaś w roku osiemnastym 
(Kodeks Napoleona, art. 144 i Kodeks Cywilny Królestwa Polskiego, 



217„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

art. 144) [Materniak-Pawłowska 2023: 49–63]. Warto dodać, że 
zwykle panny wywodzące się z warstwy szlacheckiej (do której na-
leżała także tytułowa bohaterka powieści Hoffmanowej) wydawane 
były za mąż w wieku około szesnastu lat, tak by nie przekroczyły 
owej niepokojącej cezury dwudziestego roku życia. Przy tym mło-
de (nastoletnie) dziewczęta stosunkowo łatwo było podporządko-
wać woli rodziców i męża, a także przystosować do jego oczekiwań.

Sama Tańska, zdeklarowana przeciwniczka zbyt wczesnego 
zamążpójścia, uznała nawet tę zwyczajową granicę wiekową za 
zdecydowanie przedwczesną. Już na kartach Pamiątki po dobrej 
matce pouczała:

Do czegóż się tu spieszyć? Jakże zadbać, aby osoba szesnasto- 
lub siedmnastoletnia zadość uczyniła tak ważnemu przezna-
czeniu, nad którem zastanowić się dosyć czasu nie miała. Jeżeli 
przed dwudziestu laty stanu nie odmienisz, ciesz się, Amelio, 
zamiast się trapić. [Tańska 1819: 293–295]

Tym przekonaniom Hoffmanowa pozostała wierna także później, 
czemu dała wyraz w Krystynie. W ten sposób pisarka konsekwent-
nie zwracała uwagę na konieczność przemiany świadomości spo-
łecznej, sugerując rodzicom późniejsze wydawanie córek za mąż, 
aby dziewczęta (kandydatki na żony i matki) mogły dojrzeć i roz-
winąć się – nie tylko biologicznie, ale także intelektualnie, ducho-
wo i emocjonalnie.

Chociaż, jak wspomniano, trudno precyzyjnie i jednoznacznie 
określić barierę wiekową początkowego etapu tzw. staropanień-
stwa, to już jego ocena kulturowa w czasach Tańskiej stawała się 
coraz bardziej negatywna, szczególnie w drugiej połowie wieku XIX. 
Współcześni socjologowie i demografowie badający zjawisko bez-
żenności i staropanieństwa podkreślają, iż zakorzeniony w kulturze 
negatywny wizerunek osób pozostających w tym stanie, a przede 
wszystkim tzw. starych panien, łączył się z postrzeganiem staro
panieństwa jako dewiacji, odejścia od ogólnie przyjętej normy mał-
żeństwa [Tymicki 2001: 78; por. Kapuścińska-Kmiecik 2012: 18–19].

Co ważne, stereotypy kulturowe „starego kawalera” i „starej 
panny” posiadają odmienny charakter:



218 Monika Stankiewicz-Kopeć

Stary kawaler przedstawiany był jako dandys, który jest skłon-
ny często zmieniać partnerki nie troszcząc się o „ustatkowanie” 
i wręcz odwlekając wejście w związek małżeński. Inaczej stara 
panna, którą opisywano w literaturze jako nieatrakcyjną ko-
bietę o dużych stopach, w grubych okularach, o płaskiej klatce 
piersiowej, cienkich włosach i bladej cerze. Te cechy stereotypu 
wskazują na to, że kobietom tym po prostu trudno było sobie 
znaleźć partnera, nawet mimo usilnych poszukiwań. Dobrze 
ilustruje to anegdota, charakteryzująca starą pannę jako kobie-
tę, która od lat „nie przegapiła żadnego ślubu, oprócz swojego 
własnego”. [Tymicki 2001: 78]

4.	„Dziewczynka nieładna musi być dobra, pracowita, uczyć 
się pilnie”22. O tym, jak wychować idealną kobietę stanu 
wolnego (starą pannę)

Hoffmanowa – pisarka i działaczka pedagogiczna przywiązująca 
ogromną wagę do formacji wychowawczej dziewcząt – na kartach 
Krystyny eksponowała znaczenie odpowiedniego wychowania 
zwłaszcza tych panien, w przypadku których należało spodziewać 
się, że mogą mieć trudności z wyjściem za mąż (tj. pozbawionych 
posagu, urody, okaleczonych lub osieroconych). Nieprzypadko-
wo mało urodziwej i nieposażnej pannie Krystynie, córce pań-
stwa Rawiczów, „wszyscy powtarzali od kolebki: – Dziewczynka 
nieładna musi być dobra, pracowita, uczyć się pilnie” [Hofma-
nowa 1898: 38]. Oczywiście chodziło o to, aby dziewczyna „nie 
ładna i nie posażna, oswoiła się […] rychło z tem niekoniecznie 

22	 Cytat z powieści Krystyna [Hofmanowa 1898: 38]. Por. Moralność. Przybywa 
człowiekowi na szczęściu, co mu schodzi na piękności. Ułamek wyjęty z pism polot-
nych Edynburskich: „Edenbourgh fugitive Piéces” [1817: 145–151] – tu m.in.: „[…] 
kobieta bez piękności prędzej i łatwiej nabierze cnót i światła, stanowiących sło-
dycz życia domowego. Wcześnie się postrzeże, że oczu na siebie nie ściąga, że 
ją omijają, a innym palą ofiary. Stara się zatem nadgrodzić, co jej na piękności 
schodzi, nabyciem przyjemnego ujęcia i takich zalet, które są w jej mocy. Czyta, 
postrzega, rozważa, stara się dać rozmowom swoim interes przyjemności i roz-
sądku, a ta usilność podobania się, nieznacznie się przyczynia do szczęśliwego 
układu jej charakteru” [Moralność. Przybywa człowiekowi… 1817: 149–150].



219„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

pochlebnem, ale zbawiennem przekonaniem, że miłość [małżeń-
ska – M.S.K.] nie jest dla niej, i że nie pójdzie wcale za mąż” [Hoff
manowa 1898: 50–51].

Hoffmanowa kwestiom wychowawczym poświęciła cały ob-
szerny rozdział swojej powieści. Na jej kartach podkreślała, że 
taka dziewczynka od najmłodszych lat powinna być przystoso-
wywana przez rodziców do życia jako osoba niezamężna, by zna-
lazła sobie inne życiowe cele niż te, do których na ogół dążyły 
kobiety. Ten swoisty „posag” służył temu, by w przyszłości „pan-
na dała sobie radę na świecie”, „żyła zdrowa, wesoła, używając 
wolności swojej”, ale przede wszystkim, aby „użyteczna była spo-
łeczeństwu, żeby coś robiła przydatnego ludziom, zbawiennego 
w oczach Boga […], żeby sobie sama obrała szlachetne obowiązki” 
[Hofmanowa 1898: 84]. Jak widać, główny cel tego rodzaju zabie-
gów wychowawczych stanowiło uformowanie dziewczyny, która 
w przyszłości, jako osoba niezamężna, byłaby użyteczna społecz-
nie. To właśnie „użyteczność” (pojmowaną jako uszlachetniający 
obowiązek ważny w perspektywie społecznej) autorka Krystyny 
uczyniła bowiem swego rodzaju „nadwartością”.

W kontekście eksponowanej przez powieściopisarkę kategorii 
użyteczności warto odnieść się do XVIII- i XIX-wiecznych koncep-
cji filozoficznych (utylitarystycznych) oraz do związanych z nimi 
refleksji o charakterze społecznym i antropologicznym. Uogól-
niając, dla utylitarystów zasada użyteczności była głównym kry-
terium moralności oraz rozróżniania działań pozytywnych i nega-
tywnych. W tej perspektywie miarą oceny moralnej czynu miałyby 
być jego skutki23.

Chociaż fundator utylitaryzmu, Jeremy Bentham, utożsamił 
użyteczność z przyjemnością, twierdząc, że dobre (słuszne) są te 
czyny, które prowadzą do zwiększenia ogólnej sumy przyjemno-
ści, niedobre zaś (niesłuszne) te, które prowadzą do jej zmniej-
szenia, to Hoffmanowej zdecydowanie bliższe było ujęcie Johna 
Stuarta Milla. Filozof ten bowiem pozostał wprawdzie wierny sa-
mej zasadzie utylitarystycznej, ale dokonał przy tym znaczącego 

23	 W wieku XVIII i XIX doktryna utylitarystyczna „służyła postulatom egalitaryzmu 
politycznego” [Górecki 2011: 115].



220 Monika Stankiewicz-Kopeć

przekształcenia pojmowania użyteczności poprzez wprowadzenie 
jakościowego rozróżnienia przyjemności. Tym samym Mill zmo-
dyfikował także pojmowanie natury człowieka, którego Bentham 
przedstawiał jako istotę kierującą się głównie egoistycznym dą-
żeniem do przyjemności oraz unikania przykrości [por. Huzarek 
2014: 13–15, 18–19]. W przekonaniu Milla podstawowym celem 
etyki utylitarystycznej była „poprawa standardu życia społeczeń-
stwa”, przy czym zwiększenie owego dobrobytu wymagało zaanga-
żowania całego społeczeństwa (poszczególnych, zróżnicowanych 
jednostek) [por. Kundera 2014: 129–131].

Eksponując kategorię użyteczności, autorka Krystyny zwra-
cała uwagę właśnie na zaangażowanie samych kobiet – zarówno 
zamężnych, jak i stanu wolnego. W przypadku tych drugich stara-
ła się przekonać czytelników, że tylko „użyteczne” i „pożyteczne” 
społecznie kobiety niezamężne mogą zdobyć szacunek innych 
oraz ochronić się przed drwinami i pogardą otoczenia. W tam-
tych czasach nader często postrzegano stare panny jako osoby 
bezużyteczne i nieprzydatne, a przy tym sfrustrowane, „w preten-
sjach”, „złe, kwaśne”, które „obmawiają tylko i próżnują” [Hofma-
nowa 1898: 82], aż w końcu stają się „najnieznośniejszymi istotami 
na kuli ziemskiej”: „zrzędnymi ciociami w okularach, najczęściej 
dewotkami, prawie zawsze skąpymi i despotycznymi w obejściu 
z domownikami” – jak drwił (kilkanaście lat po wydaniu Krystyny) 
cytowany już Niewiarowski na kartach Galerii panien na wydaniu 
[Niewiarowski 1855: 331].

W życiu Krystyny szczególną rolę odegrał ojciec, który wy-
chowywał ją jako osobę ze wszech miar „użyteczną” [Hofma-
nowa 1898: 46]24. To on dokonał formacji moralnej i ducho-
wej córki, a także zadbał (pod każdym względem) o jej przyszłą 

24	 W ten sposób Hoffmanowa podkreślała rolę ojca (obok matki) w procesie wycho-
wawczym dzieci – nie tylko synów, ale także córek. W kulturze staropolskiej do 
około siódmego roku życia dziecka opiekę nad potomstwem obojga płci spra-
wowały kobiety – matka albo niańka. Potem, zgodnie z ówczesnym zwyczajem, 

„role wychowawcze rodziców i dalszy proces wychowania chłopców i dziewcząt 
sytuowały się odmiennie. Matka opiekowała się córkami, natomiast synowie 
przechodzili pod nadzór ojca. Różne wszak były cele edukacji obojga płci […]” 
[Kahl 2011: 26].



221„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

egzystencję. Pozbawiony złudzeń i realnie oceniający sytuację pan  
Rawicz

widząc ją [tj. córkę – M.S.K.] bez majątku – a co gorsza dla ko-
biety – widząc ją pozbawioną wszelkich wdzięków urody […] 
nie wróżył jej wiele od ludzi i od losu, pragnął przeto, ażeby 
jak najwięcej rzetelnej wartości w samej sobie miała, i bądź co 
bądź, szczęśliwą, swobodną i użyteczną być potrafiła. Posta-
nowił tedy uczyć ją od dzieciństwa samych gruntownych rze-
czy, samej prawdy, nie bałamucić żadnemi bajkami młodocia-
nej jej wyobraźni; pracować silnie nad rozwijaniem jej władz 
umysłowych, zmusić ją do myślenia, do zastanawiania się, do 
uwag, wpoić w niej smak do prac ciągłych i poważnych, nie 
wychodząc przecież w niczem z granic niewieściego zawodu. 
[Hofmanowa 1898: 46]

Co istotne, ojciec zatroszczył się również o rozbudzenie w córce 
zainteresowań intelektualnych. Zwrócił jej uwagę także na ko-
nieczność znajomości spraw społecznych i narodowych – pilnu-
jąc, aby od najmłodszych lat „poznawała rzeczy polskie” [Hofma-
nowa 1898: 125].

Wprowadzając na karty powieści tego rodzaju motywy i wątki, 
Hoffmanowa kontynuowała dyskusję społeczną dotyczącą wycho-
wania i edukacji kobiet25. Przypomnijmy: na ziemiach polskich 
rozwinęła się ona (po dawniejszych wystąpieniach Andrzeja Fry-
cza Modrzewskiego) w czasach oświecenia – przede wszystkim 
jako spór z tradycją pozostawiającą dziewczętom (nie tylko stanów 
niższych) jedynie domowe wychowanie i podstawową edukację 
lub szkoły (przy)klasztorne [Dormus, Włoch, Wojniak 2017: 14–
17]. W drugiej połowie XVIII stulecia wspomniana dyskusja od-
biła się szerszym echem przede wszystkim na łamach „Monito-
ra”. W czasopiśmie tym potępiano wychowanie (głównie córek 
szlacheckich) ograniczające się jedynie „do powierzchownego 
poloru i ogłady, a zaniedbujące kształcenie ich rozumu”, zdaniem 

25	 W debatę tę Hoffmanowa po raz pierwszy włączyła się już ponad dwie dekady 
wcześniej, wydając Pamiątkę po dobrej matce.



222 Monika Stankiewicz-Kopeć

redaktorów bowiem „kobieta na równi z mężczyzną obdarzona 
jest przez naturę zdolnościami umysłu, które należy rozwijać, aby 
w ten sposób przygotować ją do życia” [„Monitor” 1765: 351–352; 
cyt. za: Podgórska 1961: 25].

Jednocześnie redaktorzy „Monitora” przypisali kobiecie, obok 
„domowego kręgu spraw” i rozwijania „zdolności umysłu”, rów-
nież „obowiązek kształtowania języka narodowego” [Podgórska 
1961: 25–26]. W tym kierunku podążała także refleksja wielu pol-
skich myślicieli oświeceniowych (m.in. Czartoryskiego, Staszica, 
Kołłątaja), którzy zwracali szczególną uwagę na potrzebę edukacji 
polskich dziewcząt właśnie w duchu narodowym – na konieczność 
wychowania ich na świadome obywatelki26. W okresie zaborów 
kwestię tę powiązano z potrzebą podtrzymania tożsamości naro-
dowej, a także z problemem trwania i przetrwania narodu pozba-
wionego własnego państwa. Debata nad kształceniem dziewcząt, 
kontynuowana potem – także w wymiarze praktycznym – w cza-
sach Księstwa Warszawskiego oraz Królestwa Polskiego (o czym 
już zostało wspomniane), sprawiła, że kwestia ta zaczęła zajmować 
coraz ważniejsze miejsce w ówczesnej świadomości społecznej 
[zob. Stankiewicz-Kopeć 2018: 345–348].

Na kartach Krystyny jej autorka starała się łączyć w tym wzglę-
dzie podejście tradycyjne (zakorzenione w polskiej tradycji przed-
rozbiorowej) z postulatami oświeceniowymi oraz z przekonaniami 
wynikającymi z aktualnej sytuacji politycznej (zabory). Bohaterka 
jej powieści została więc zaprezentowana jako kobieta, która z jed-
nej strony była wychowywana przez rodziców w przywiązaniu do 
tradycji (uczono ją tzw. prac kobiecych i domowych, m.in. haftu, 
kroju, szycia), jednak z drugiej strony wcale nie była ograniczana 
w zdobywaniu wiedzy. Powieściową Krystynę edukowano bowiem 
w domu w zakresie podobnym do chłopców – „dzieliła prawie 
wszystkie nauki brata” [Hofmanowa 1898: 45]. Przy tym rodzice 
(zwłaszcza ojciec) zachęcali ją do kształcenia w duchu narodowym 

26	 Warto w tym względzie wspomnieć choćby refleksje księcia Adama Kazimierza 
Czartoryskiego (Przepisy od Komisji Edukacji Narodowej Pensjomistrzom i Mistrzy-
niom dane; Drugi list IMĆ pana Doświadczyńskiego do przyjaciela swego względem 
edukacji córek). Temat ten podejmowali również m.in. Stanisław Staszic (w Uwa-
gach nad życiem Jana Zamoyskiego) oraz Hugo Kołłątaj (Listy Anonima).



223„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

oraz do bycia użyteczną (na różne sposoby). Zaowocowało to po-
dejmowaniem przez Krystynę w późniejszym życiu rozmaitych 
prac – zarówno tradycyjnych (m.in. robótki ręczne, szycie, krój), 
jak i będących efektem popularyzacji trendów epoki oświecenia 
(np. kształcenie wiejskich dzieci czy tzw. autorstwo).

Hoffmanowa była bowiem przekonana, że to właśnie praca, 
niekoniecznie fizyczna, stanowi podstawowy czynnik wychowaw-
czy i formacyjny wszystkich panien, a szczególną rolę odgrywa 
w przypadku kandydatek do staropanieństwa. Oczywiście tego 
rodzaju przeświadczenie było mocno osadzone w tradycji. Nawet 
młodym magnatkom rodzice zalecali prace (np. wyszywanie, haft) 
wypełniające ich uwagę i czas, a także będące rodzajem treningu 
cierpliwości oraz innych zalet charakteru.

Warto przy tym zaznaczyć, iż w przekonaniu Hoffmanowej 
tradycyjne prace kobiece dla panien żyjących w trudnym okresie 
niewoli politycznej stanowiły nie tylko stosowne wypełnienie wol-
nego czasu czy ćwiczenie cierpliwości, jak to miało miejsce w przy-
padku ich babek i prababek żyjących jeszcze w wolnej Rzeczpo-
spolitej. W czasach życia autorki („gdzie największe odmiany nie 
wydają się nadzwyczajne” [Tańska 1819: 66]) tego rodzaju zatrud-
nienia przede wszystkim umożliwiały kobietom nabywanie i do-
skonalenie konkretnych „umiejętności praktycznych”, które – co 
niewykluczone – kiedyś mogły okazać się przydatne (niezależnie 
od ich stanu cywilnego).

Dzięki temu w przypadku niesprzyjających okoliczności ze-
wnętrznych oraz braku opieki ze strony własnej rodziny kobie-
ta może bowiem utrzymać się z własnych „rąk pracy” – o czym 
przekonywała Tańska na kartach Pamiątki po dobrej matce. Tym 
samym pisarka skierowała uwagę na nowy, praktyczny wymiar 
tradycyjnych kobiecych umiejętności „haftu i szycia” jako poten-
cjalnego źródła kobiecego utrzymania [Tańska 1819: 46–47]. W tej 
perspektywie eksponowała także konieczność posiadania przez 
Polki innych niezbędnych „umiejętności” praktycznych, do któ-
rych zaliczała m.in. wszystkie prace domowe, zarządzanie służbą, 
prowadzenie ksiąg gospodarczych oraz rachunki.

Dlatego właśnie „skrzętna” i „rządna” (gospodarna oraz za-
radna) Krystyna została przez pisarkę wyposażona w wiele 



224 Monika Stankiewicz-Kopeć

wspomnianych „umiejętności praktycznych”, a przede wszystkim 
obeznana z prowadzeniem domu i gospodarstwa, jak również 
z kwestiami finansowymi: „Matka mnie wprawiła wszystko samej 
kupować; i nic, na owinięcie palca nie brać na kredyt, ani u kupców, 
ani u rzemieślników” – wyznała tytułowa bohaterka [Hofmano-
wa 1898: 211]. Tego rodzaju kompetencje przydawały się zwłaszcza 
kobiecie wolnej, nieposiadającej większego wsparcia rodzinnego.

5.	„Bo Krystyna […] nie żyje dla samej siebie i spełnia 
przeznaczenie kobiety, lubo żoną i matką nie była i nie jest”27. 
O pracy jako „antidotum” na bolączki staropanieństwa

W jednym z listów napisanych do przyjaciółki Anieli (swoją drogą, 
była to kolejna, po Zosi Rawiczównie, powieściowa nieszczęśliwa 
mężatka – niespełniona, sfrustrowana, przytłoczona kłopotami 
życia rodzinnego) zadowolona ze swojej panieńskiej egzystencji 
Krystyna wyznała:

Mojej pracy winnam rzadką swobodę, spokojność, humor jed-
nostajny, owe dary, których mi zazdrościsz, a których używam 
ciągle, choć nie jestem ani ładna, ani majętna, choć za mąż nie 
idę i może nigdy nie pójdę. [Hofmanowa 1898: 125]

W przypadku tytułowej bohaterki Hoffmanowa zadbała, aby le-
karstwem na jej życiowe niepokoje była przede wszystkim praca 
o charakterze wychowawczo-edukacyjnym (tak bardzo przez nią 
ceniona), do której, jak przekonywała, „każda kobieta jest powoła-
ną” [Hofmanowa 1898: 46]. Pisarka zwracała uwagę, iż – zależnie 
od stanu majątkowego owych „panien trzydziestoletnich” – tego 
rodzaju praca może przybierać rozmaite formy:

Bogata niech się trudni dziećmi ubogich, czy na wsi mieszka, 
czy w mieście; uboga niech uczy i wychowuje bogate; mierne-
go majątku […] niech się zajmie dziećmi brata, siostry, innych 
krewnych, albo też dziećmi włościan. [Hofmanowa 1898: 84]

27	 Cytat z powieści Krystyna [Hofmanowa 1898: 309].



225„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

Ważną rolę ideową w tym zestawieniu miała odgrywać zwłasz-
cza swoista „praca u podstaw” – kształcenie chłopskich dzieci. 
Jej wzory dały w okresie oświecenia Izabela Czartoryska i Maria 
z Czartoryskich Wirtemberska, zaangażowane w

działania prekursorskiej idei pozytywistycznej skierowane 
do tej grupy wówczas społecznie wykluczonej z dostępu do 
edukacji […]. Działania podejmowane przez Czartoryskich 
wyrażały idee ówczesnej oświeceniowej filozofii utylitarnego 
humanitaryzmu. [Pater 2015: 181–182]28

Hoffmanowa eksponowała wartość tego rodzaju aktywności 
propagowanych przez ów możny ród, ponieważ była z nim emo-
cjonalnie związana. Wszak, jak już wspomniano, jej ojciec był oso-
bistym sekretarzem ks. Adama Kazimierza Czartoryskiego. Ona 
sama zaś przed laty dedykowała swoją Pamiątkę po dobrej matce 
właśnie księżnej Izabeli Czartoryskiej – „troskliwej o wychowanie 
narodowe, w dowód najżywszej wdzięczności i uszanowania”29. 
Podążając więc drogą wytyczoną przez swoją książęcą mentorkę 
(zmarłą przed kilkoma laty), Hoffmanowa nakazała powieściowej 
pannie Krystynie z oddaniem i poświęceniem edukować okoliczne 
wiejskie dziewczęta, „póki za mąż nie wyjdą”. Rawiczówna miała 
je uczyć „czytać, pisać, rachować, robót ręcznych […] opowiadać 
historię świętą, historię polską, nie szczędząc nauk moralnych i sto-
sownych do ich stanu” [Hofmanowa 1898: 310].

Jednak powieściopisarka ani myślała ograniczać wachlarz za-
jęć – w jej przekonaniu odpowiednich dla kobiet niezamężnych – 
jedynie do zatrudnień nauczycielskich czy też do popularnej ów-
cześnie wśród kobiet „pięknej pracy igiełkowej”30. Niewątpliwie, 

28	 Izabela Czartoryska była założycielką szkół elementarnych i zawodowych dla 
dzieci wiejskich (także tych osieroconych). W przedsięwzięciu tym wspierali ją 
córka Maria Wirtemberska oraz syn Adam Jerzy.

29	 Cytat pochodzi z dedykacji K. z Tańskich Hoffmanowej zamieszczonej na kar-
tach Pamiątki po dobrej matce… (1819).

30	 Hoffmanowa wskazywała kobietom niezamężnym również inne drogi aktywno-
ści, w tym życie klasztorne, ale wyłącznie wtedy, gdy kobieta czuje (jak powie-
ściowa panna Tekla), że jest „dla Boga stworzona”. Sama Krystyna „nie czuła 



226 Monika Stankiewicz-Kopeć

mając w pamięci własne doświadczenia z okresu przedmałżeńskie-
go, podkreślała, że staropanieństwo – nieobciążone macierzyń-
stwem i wolne od wszelkich małżeńskich problemów – może być 
stanem ułatwiającym zwłaszcza „autorstwo”. Przezornie zaznaczy-
ła, że nie jest to jednak zajęcie dla ogółu kobiet, wymaga bowiem 
odpowiedniego wykształcenia oraz określonych predyspozycji31.

Niemniej jednak autorka Krystyny, zgodnie z duchem epoki, za-
chęcała wszystkie swoje rodaczki – a zwłaszcza te niezamężne – do 
spisywania („po polsku, oczywiście”) pamiętników, pisania listów 
(stanowiących „skarbnice tradycji i obyczajów”), utrwalania wspo-
mnień rodzinnych, co rusz podkreślając wychowawczą i kulturową 
rolę tego rodzaju twórczości. Wzywała także Polki do odnotowy-
wania dla potomnych „znaczniejszych wypadków”, których były 

„świadkami”. Zaawansowanym wiekowo pannom zalecała „odkry-
wanie i wertowanie starych dzieł i rękopisów”, jednocześnie po-
stulując, aby „wzięły się do zbierania […] drobnych i szacownych 
materiałów” (źródłowych) [Hofmanowa 1898: 126–127]. Natomiast 
tym ambitniejszym oraz odpowiednio wykształconym polecała 
pracę polegającą na przygotowywaniu autorskich rozpraw eduka-
cyjnych, gromadzeniu poważnych źródeł historycznych oraz opra-
cowywaniu dziejów narodowych i narodowej historii literatury.

W tym kierunku Hoffmanowa kazała też pracować swojej pan-
nie Krystynie, której (poza edukowaniem dzieci) podstawowym 

„przedmiotem pracy” i „celem głównym wszelkich naukowych za-
trudnień” uczyniła „polszczyznę” [Hofmanowa 1898: 126]: twór-
czość w języku ojczystym, dbałość o zachowanie oraz upowszech-
nianie dziedzictwa narodowego. Zalecała jej więc systematycznie 
sporządzać (i to od czasu wczesnej młodości) „wyciągi z polskich 
autorów”, skrupulatnie zapisywać w swoim pamiętniku „domowe, 

w sobie najmniejszego powołania do klasztoru […]”, o czym świadczą słowa: 
„[…] może wczesne zamiłowanie do nauk zrobiło mię więcej świecką” [Hofma-
nowa 1898: 221].

31	 Jednocześnie przestrzegała Hoffmanowa przyszłe niezamężne autorki przed two-
rzeniem literatury romansowej, którą już w Pamiątce po dobrej matce uznała za 
szkodliwą dla młodych panien i mężatek, bo niebezpiecznie „zapalającą imagi-
nacją młodych osób”, a także „psującą zdrowy rozsądek”, „zwodzącą, bałamucącą 
umysł”, pozbawioną przy tym wartości dydaktycznych [Tańska 1819: 193].



227„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

potoczne rzeczy”, a jakby jeszcze tego było mało – układać „porząd-
kiem abecadłowym” dzieło „pod tytułem Słownika narodowego”. 
Niestrudzona pisarka obdarowała też swoją niezamężną bohaterkę 
znamiennymi marzeniami – nie tyle o miłości i rychłym małżeń-
stwie, ile o… opracowaniu dziejów Polski oraz spisaniu historii 
literatury polskiej (co było odbiciem własnych dążeń Hoffmano-
wej) [Hofmanowa 1898: 129]32.

Jednak na tym nie koniec: autorka Krystyny posunęła się jesz-
cze dalej w eksploatacji – pro publico bono – potencjału współczes
nych jej kobiet niezamężnych. Powierzyła im bowiem swoistą misję 
dokumentowania kultury ludowej. W tym celu gorąco namawiała 
je, zwłaszcza te mieszkające w wiejskich majątkach, do bliższego 
poznawania okolicznego „ludu wiejskiego”, jego dziejów i kultury 
(podań, pieśni, wspomnień). Hoffmanowa (tak jak ponad dwie 
dekady wcześniej Zorian Dołęga-Chodakowski, a za nim roman-
tycy wzywający sobie współczesnych do podjęcia swego rodzaju 
badań terenowych33) pouczała przyszłe niezamężne adeptki ludo-
znawstwa: „Wdaj się ze staremi gospodarzami w rozmowę, a oni ci 
niejedną rzecz ciekawą powiedzą, niejedną godną pamięci wska-
żą mogiłę” [Hofmanowa 1898: 127]. Radziła im „spisać sobie […] 
obyczaje wieśniaków, ich przysłowia, piosenki, sposób mówienia, 
ubierania się, leczenia; zgoła całe ich obejście, ich życie”. Starając 
się przekonać stare panny o znaczeniu kulturowym tego rodzaju 
przedsięwzięć, zapewniała, iż „będzie to zajmująca i użyteczna 
praca”, bowiem „z takich materiałów dopiero by można nasz lud 
prawdziwie poznać i opisać, a co większa, z rzetelną korzyścią dla 
niego pracować” [Hofmanowa 1898: 128].

32	 Hoffmanowa, która na obczyźnie wychowała kilka polskich dziewcząt, opracowała 
dla nich m.in. trzytomową Historię powszechną (Warszawa 1866), Encyklopedię 
doręczną, czyli zbiór ciekawych wiadomości dla panien (Warszawa 1851) oraz Pismo 
Święte wybrane z Ksiąg Starego i Nowego Zakonu (Lwów 1846) [zob. Dąbrowska 
2008: 150].

33	 „Trzeba pójść i zniżyć się pod strzechę wieśniaka w różnych odległych stronach, 
trzeba śpieszyć na jego uczty, zabawy i różne przygody” [Dołęga Chodakowski 
1967: 24]. Kiedy Hoffmanowa pisała Krystynę, młodszy od niej o kilkanaście lat 
Oskar Kolberg odbywał swoje słynne podróże po ziemiach dawnej Rzeczpospo-
litej, „wchodząc” w lud wiejski i dokumentując jego kulturę oraz obyczaje.



228 Monika Stankiewicz-Kopeć

6.	„Ona by nie potrafiła dni trawić na chowaniu piesków i ptasząt, 
na kładzeniu kabały, na przejażdżkach, zabawach i plotkach, 
jak to wiele panien umie”34. Kilka refleksji na zakończenie

Zaiste przy tak precyzyjnie zorganizowanym trybie życia, jakie 
Klementyna z Tańskich Hoffmanowa zalecała prowadzić kobie-
tom niezamężnym, trudno byłoby im znaleźć jeszcze siły i czas 
(nawet pomimo braku obowiązków charakterystycznych dla sta-
nu małżeńskiego) na „chowanie piesków i ptasząt, na kładzenie 
kabały, na przejażdżki, zabawy i plotki”, czyli na te wszystkie bez-
produktywne zajęcia szczelnie wypełniające wiele współczesnych 
jej staropanieńskich żywotów. Oczywiście tego rodzaju błahych 
i trywialnych kobiecych rozrywek Hoffmanowa ani na moment 
nie pozwoliła posmakować swojej powieściowej Krystynie Rawi-
czównie. Ba, nie dała jej nawet o nich pomarzyć!

W ten sposób pisarka, tworząc postać tytułowej Krystyny, od 
pierwszych do ostatnich stron swojej powieści konsekwentnie 
kreowała ideał kobiety niezamężnej pierwszej połowy XIX stu-
lecia – wzorowej starej panny, będącej, jak pisał niegdyś Piotr 
Chmielowski, „pomocą matki, radą dla siostry, przyjaciółki, a na-
wet dobrych znajomych, wychowawczynią swoich krewnych, oby-
watelką z serdecznem pojęciem obowiązków względem włościan” 
[Chmielowski 1898: 5]. Kobiety, „która zapomina o uczuciu indy-
widualnem […], żyje dla kraju, a w szczególności dla najbliższe-
go otoczenia swojego” [Chmielowski 1898: 6]. Dodajmy, kobiety 
odpowiednio samodzielnej i niezależnej (rzecz jasna, na tyle, na 
ile było to możliwe w ówczesnej rzeczywistości prawnej).

•  •  •

Chociaż na kartach Krystyny Hoffmanowa starała się przekonać 
ówczesne społeczeństwo do szacunku wobec staropanieństwa35, 
do potrzeby uznania prawa kobiet do pozostania wolnymi, to 

34	 Cytat z powieści Krystyna [Hofmanowa 1898: 309].
35	 W żadnym ze swoich utworów Hoffmanowa nie krytykowała staropanieństwa. 

Mimo że na kartach Pamiątki po dobrej matce Tańska utrwaliła ambiwalentny 
obraz niezamężnej ciotki (łatwowiernej Teresy), „osoby niezbyt już młodej”, 

„panny, dobrej, ale nierozsądnej”, „nie mającej żadnej prawie edukacji, nie lubiącej 



229„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

jednocześnie postawiła niezamężnym Polkom twarde warunki. 
Nie pozwalała im żyć wyłącznie dla siebie samych, dla realizacji 
własnych celów oraz dla czerpania z życia indywidualnych przy-
jemności. Autorka Krystyny widziała bowiem kobiety niezamężne 
w ważnych społecznie rolach, m.in. nauczycielek oraz wychowaw-
czyń przyszłych pokoleń, pomocnic własnych rodzin czy depozy-
tariuszek rodzinnej i narodowej pamięci, zbieraczek kultury ludo-
wej, a nawet autorek dzieł narodowo-edukacyjnych.

W tym celu podejmując spór z (coraz mocniej zakorzeniają-
cym się we współczesnej jej kulturze) groteskowo-negatywnym 
obrazem kobiety niezamężnej, Hoffmanowa uczyniła z Krystyny 
Rawiczówny kobietę niemającą w sobie nic z tak często wyszy-
dzanego stereotypu starej panny jako „ruiny” godnej pożałowa-
nia, „w której histerya i doktór wraz z puszczykami smutku obrały 
sobie mieszkanie”, jak obrazowo pisał kilka dekad później Michał 
Bałucki [1877: 8].

Bibliografia
Bałucki Michał (1877), Album kandydatek do stanu małżeńskiego. 

Z notatek starego kawalera, S. Lewental, Kraków.
Berkan-Jabłońska Maria (2014), Kreacje kobiece w powieściach 

XIX-wiecznej literatki, Józefy ze Śmigielskich Dobieszewskiej, 
„Pamiętnik Literacki”, t. 105/, z. 2.

Bogucka Maria (1998), Białogłowa w dawnej Polsce. Kobieta 
w społeczeństwie polskim XVI–XVIII wieku na tle porównawczym, Trio, 
Warszawa.

Bogucka Maria (2005), Gorsza płeć. Kobieta w dziejach Europy od antyku 
po wiek XXI, Trio, Warszawa.

Borkowska Grażyna (1996), Cudzoziemki. Studia o polskiej prozie kobiecej, 
Wydawnictwo IBL, Warszawa.

Bujwidowa Kazimiera (1909), Czy kobieta powinna mieć te same prawa co 
mężczyzna?, Nakładem Towarzystwa Wydawniczego „Encyklopedyi 
Ludowej”, Kraków.

Chmielowski Piotr (1898), Powieściopisarski talent Hofmanowej, 
w: Klementyna z Tańskich Hofmanowa, Wybór dzieł Klementyny 

się niczem trudnić”, która „w plotkach jedyną i najmilszą znajdowała rozrywkę”, 
to jednak jej wad i przywar nie wiązała z brakiem męża [Tańska 1819: 213–214].



230 Monika Stankiewicz-Kopeć

z Tańskich Hofmanowej, t. 2, wstęp Piotr Chmielowski, Czytelnia 
Polska, Kraków.

Chmielowski Piotr (1899), Klementyna z Tańskich Hofmanowa. Zarys 
bibliograficzno-pedagogiczny przez Piotra Chmielowskiego, nakładem 
Kazimierza Grendyszyńskiego, Petersburg.

Dąbrowska Joanna (2006), Kobieta aktywna zawodowo w XIX wieku 
na przykładzie Klementyny z Tańskich Hoffmanowej, w: Ideały 
wychowania i wzory osobowe narodu polskiego w XIX i XX wieku, t. 1, 
red. Elwira J. Kryńska, Trans Humana, Białystok.

Dąbrowska Joanna Elżbieta (2008), Klementyna. Rzecz o Klementynie 
z Tańskich Hoffmanowej, Trans Humana, Białystok.

Dołęga Chodakowski Zorian (1967), O Sławiańszczyznie przed 
chrześcijaństwem oraz inne pisma i listy, oprac. i wstęp Julian 
Maślanka, PWN, Warszawa.

Dormus Katarzyna (2009), Antonina Krechowiecka (1791–1831), 
zapomniana lwowska publicystka początku XIX wieku o wychowaniu 
dziewcząt, „Rozprawy z Dziejów Oświaty”, t. 46.

Dormus Katarzyna, Włoch Anna, Wojniak Justyna (2017), Edukacja 
kobiet, kobiety w edukacji. Szkice historyczno-pedagogiczne, Impuls, 
Kraków.

Felińska Ewa (1856), Pamiętniki z życia, t. 1, nakładem i drukiem Józefa 
Zawadzkiego, Wilno.

Górecki Olgierd (2011), Utylitaryzm – doktrynalna analiza ewolucji nurtu, 
„Annales. Etyka w Życiu Gospodarczym”, t. 14, nr 1, https://doi.org 
/10.18778/1899–2226.14.1.11.

Hoffmanowa Klementyna (1849), Pamiętniki Klementyny z Tańskich 
Hoffmanowey, w: Pisma Pośmiertne Klementyny z Tańskich 
Hoffmanowey, t. 1–3, nakładem Księgarni B. Behra, Berlin.

Hofmanowa z Tańskich Klementyna (1898), Krystyna, w: tejże, Wybór 
dzieł Klementyny z Tańskich Hofmanowej, Wydanie Jubileuszowe, t. 2, 
wstęp Piotr Chmielowski, Kraków.

Hulewicz Jan (1939), Sprawa wyższego wykształcenia kobiet w Polsce 
w wieku XIX, PAU, Kraków.

Huzarek Tomasz (2014), Aprioryczne założenia antropologiczne filozofii 
polityki Johna Stuarta Milla, „Warszawskie Studia Teologiczne”, t. 27, 
nr 2.

Jerlicz E. [właśc. Eugenia Leśniewska] (1898), Klementyna z Tańskich 
Hoffmanowa. Zarys literacki, „Biblioteka Warszawska”, t. 4.

Kahl Edyta (2011), Wychowanie dziecka w rodzinie szlacheckiej w XVI 
i XVII wieku, „Wychowanie w Rodzinie”, nr 1, https://doi.org 
/10.61905/wwr/171245.

https://doi.org/10.18778/1899-2226.14.1.11
https://doi.org/10.18778/1899-2226.14.1.11
https://wbc.poznan.pl/dlibra/metadatasearch?action=AdvancedSearchAction&type=-3&val1=Relation:%22Pisma+Po%C5%9Bmiertne+Klementyny+z+Ta%C5%84skich+Hoffmanowey%22
https://wbc.poznan.pl/dlibra/metadatasearch?action=AdvancedSearchAction&type=-3&val1=Relation:%22Pisma+Po%C5%9Bmiertne+Klementyny+z+Ta%C5%84skich+Hoffmanowey%22
https://doi.org/10.61905/wwr/171245
https://doi.org/10.61905/wwr/171245


231„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

Kaniowska-Lewańska Izabela (1964), Twórczość dla dzieci i młodzieży 
Klementyny z Tańskich Hofmanowej, [b.w.], Opole.

Kapuścińska-Kmiecik Nina (2012), „Ruiny panny Palmiry”, czyli rzecz 
o starej pannie, „Studia z Historii Społeczno-Gospodarczej”, t. 10, 
https://doi.org/10.18778/2080-8313.10.02.

Krechowiecka Antonina (1817), O edukacji kobiet, „Pamiętnik Lwowski”, 
t. 4, nr 16.

Krechowiecka Antonina (1818), Uwagi nad krytyką kobiet, „Pamiętnik 
Lwowski”, t. 2, nr 8.

Kuklo Cezary (1998), Kobieta samotna w społeczeństwie miejskim u schyłku 
Rzeczypospolitej szlacheckiej. Studium demograficzno-społeczne, 
Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku, Białystok.

Kundera Elżbieta (2014), Użyteczność w systemie etyki Johna Stuarta Milla, 
„Studia Ekonomiczne”, t. 180, cz. 1.

Materniak-Pawłowska Małgorzata (2023), Status prawny kobiet w wielkich 
kodyfikacjach cywilnych XIX wieku, „Studia Prawa Publicznego”, 
nr 1 (41), https://doi.org/10.14746/spp.2023.1.41.3.

„Monitor” (1765), nr 45.
Moralność. Przybywa człowiekowi na szczęściu, co mu schodzi na piękności. 

Ułamek wyjęty z pism polotnych Edynburskich: „Edenbourgh fugitive 
Piéces” (1817), „Tygodnik Wileński”, t. 3, nr 63.

Niewiarowski Aleksander (1855), Galeria panien na wydaniu, w: Józef 
Symeon Bogucki, Wizerunki społeczeństwa warszawskiego. Szkice 
obyczajowe, t. 2, nakładem Aleksandra Niewiarowskiego, Warszawa.

Orzeszkowa Eliza (2005), O kobiecie polskiej [studium dla angielskiej 
zbiorowej książki Theodore’a Stantona o kobietach w Europie], w: tejże, 
Publicystyka społeczna, t. 1, wybór i wstęp Grażyna Borkowska, oprac. 
edyt. Iwona Wiśniewska, Wydawnictwo Literackie, Kraków.

Pater Renata (2015), Działalność Izabeli Czartoryskiej w służbie 
edukacji muzealnej i wychowania patriotycznego. Powstanie muzeów 
narodowych, „Polska Myśl Pedagogiczna”, nr 1, https://doi.org 
/10.4467/24504564PMP.15.009.6673.

Podgórska Eugenia (1961), Sprawa wychowania kobiet w znaczniejszych 
czasopismach polskich drugiej połowy XVIII wieku, „Rozprawy 
z Dziejów Oświaty”, nr 4.

Podwysocki Konstanty (1842), „Krystyna” przez Autorkę „Karoliny”. 
Lipsk, u Brejtkopfa i Hartela 1841, t. 2, „Tygodnik Petersburski. Gazeta 
Urzędowa Królestwa Polskiego”, cz. 25, nr 24.

Siwik Anna (2011), Kobieta w historii Polski, w: Kalejdoskop genderowy: 
w drodze do poznania płci społeczno-kulturowej w Polsce, 
red. Krystyna Slany, Beata Kowalska, Magdalena Ślusarczyk, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków.

https://doi.org/10.18778/2080-8313.10.02
https://doi.org/10.14746/spp.2023.1.41.3
https://doi.org/10.4467/24504564PMP.15.009.6673
https://doi.org/10.4467/24504564PMP.15.009.6673


232 Monika Stankiewicz-Kopeć

Skimborowicz Hipolit (1845), Anna Krakowianka i Anna z Krakowa, 
„Athenaeum”, oddz. 5, t. 1.

Słowacki Juliusz (1932), Listy, t. 2: Listy do matki, cz. 2: (1856–1848); 
Listy do Teofila i Hersylii Januszewskich (1848–1849), przygotował do 
druku Leon Piwiński, Biblioteka Arcydzieł Literatury, Warszawa.

Słownik pseudonimów pisarzy polskich XV w.–1970 (1995), t. 2: J–Q , 
oprac. zespół pod red. Edmunda Jankowskiego, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Stankiewicz-Kopeć Monika (2016), Poglądy Klementyny z Tańskich 
Hoffmanowej 1798–1845 w refleksji uczennic. Zarys zagadnienia, 

„Studia Pedagogica Ignatiana”, t. 19, nr 3, https://doi.org/10.12775 
/SPI.2016.3.005.

Stankiewicz-Kopeć Monika (2018), Miasto i cywilizacja w kontekście 
sporów modernizacyjnych w piśmiennictwie polskim lat 1800–1831. 
Studia, Wydawnictwo Naukowe Akademii Ignatianum, Kraków.

Stankiewicz-Kopeć Monika (2021), Wzór osobowy kobiety polskiej okresu 
niewoli politycznej. Wokół „Pamiątki po dobrej matce” Klementyny 
z Tańskich Hoffmanowej, „Perspektywy Kultury”, nr 3 (34), https://
doi.org/10.35765/pk.2021.3403.06.

Stankiewicz-Kopeć Monika (2023), Rola matki według Klementyny 
z Tańskich Hoffmanowej – znaczenie wychowania religijnego: konteksty 
historyczno-kulturowe, „Perspektywy Kultury”, nr 3 (42), https:// 
doi.org/10.35765/pk.2023.4203.23.

Szudarek Agnieszka (2021), Piętno starej panny. Ewolucja i społeczne 
funkcje dziewiętnastowiecznego dyskursu literacko-publicystycznego na 
temat niezamężnych kobiet, „Teksty Drugie”, nr 4, https://doi.org 
/10.18318/td.2021.4.17.

[Tańska Klementyna] (1819), Pamiątka po dobrey matce, czyli ostatnie 
jey rady dla córki przez Młodą Polkę, [wyd. 2], Drukarnia przy 
Nowolipiu, Warszawa.

Tymicki Krzysztof (2001), Starokawalerstwo i staropanieństwo. Analiza 
zjawiska, „Studia Socjologiczne”, nr 4 (163).

Winiarz Adam (2002), Szkolnictwo Księstwa Warszawskiego i Królestwa 
Polskiego (1807–1831), Wydawnictwo UMCS, Lublin.

Witkowska Alina (1998), Rówieśnicy Mickiewicza. Życiorys jednego 
pokolenia, Rytm, Warszawa.

Ziemięcka Eleonora (1842), Rozbiór talentu i pism autorki „Rozrywek”, 
„Pielgrzym”, t. 3.

https://doi.org/10.12775/SPI.2016.3.005
https://doi.org/10.12775/SPI.2016.3.005
https://doi.org/10.35765/pk.2021.3403.06
https://doi.org/10.35765/pk.2021.3403.06
https://doi.org/10.35765/pk.2023.4203.23
https://doi.org/10.35765/pk.2023.4203.23
https://doi.org/10.18318/td.2021.4.17
https://doi.org/10.18318/td.2021.4.17


233„A co na owo zdanie, że kobieta niezamężna marnieje…

Monika Stankiewicz-Kopeć
“And as for the opinion that an unmarried woman wastes away,  
I will never agree,” or about “Krystyna” by Klementyna née Tańska 
Hoffmanowa and its Author (Selected Cultural Aspects)
This article brings to light the novel Krystyna (Lipsk, 1841), a work known 
to very few literary historians despite the fact that it was written by Kle-
mentyna née Tańska Hoffmanowa, one of the most famous and influential 
Polish novelists of the first half of the 19th century. In it, the author defend-
ed unmarried women and demonstrated that spinsterhood could be simul-
taneously socially beneficial and life-satisfying for the woman in question. 
In this respect, Krystyna, whose ideological message stands out among the 
novels of its time, constitutes a definitive voice in the debate surrounding 
spinsterhood in 19th-century Polish literature and as such may be regard-
ed as a pioneering work in the defense of single women (including those 
who intentionally chose not to marry).

This analysis also touches on important social issues of the first half of 
the 19th century. It draws attention to issues in women’s everyday life, their 
privacy (primarily those related to family and social relationships, and the 
choice of a husband), and the role of women as custodians of family and 
national traditions. Above all, however, it addresses matters related to the 
experiences of unmarried women. The model of a free woman proposed 
by Hoffmanowa in Krystyna reconciled old (pre-partition) tendencies 
deeply rooted in Polish tradition with modern (Enlightenment) influenc-
es, while also taking into account new demands that emerged during a pe-
riod of political subjugation.

Keywords:	Klementyna née Tańska Hoffmanowa; 19th century; women; 
spinsterhood; emancipation; role models; upbringing; cus-
toms; modernity; tradition.

Monika Stankiewicz-Kopeć – dr hab., prof. UIK, absolwentka polonisty-
ki na Uniwersytecie Jagiellońskim, historyk literatury i kultury, pracow-
nik Uniwersytetu Ignatianum w Krakowie (Instytutu Kulturoznawstwa 
i Dziennikarstwa), kierownik Katedry Kultury Literackiej i Dziedzictwa 
Kulturowego. Zainteresowania naukowe: literatura i kultura polska okre-
su zaborów (jej konteksty i recepcja, dzieje obyczajów), problematyka 
urbanistyczna i cywilizacyjna w piśmiennictwie polskim, rola i znaczenie 
jezuitów w kulturze polskiej.





Odkrycia





Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.9

Ilona Kalamon
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II
ORCID: 0000-0002-3023-8218

Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej  
z manuskryptu BN akc. 11696. Komunikat*

W 1816 roku ksiądz Mamert Herburt, doktor teologii i profesor 
seminarium diecezjalnego w Łucku, przekazał Bibliotece Uni-
wersyteckiej w Wilnie niezwykły podarunek: rękopis zatytuło-
wany Zebranie wierszów moich w rożnych materyach, a przepisane 
dla zabawy dobrych Przyiacioł, w Rzemieniu, Roku 1754. Autorką 
zapisanych w nim utworów była Elżbieta Drużbacka, tworząca 
w połowie XVIII wieku poetka. Jeszcze przed ofiarowaniem manu-
skryptu Bibliotece Uniwersyteckiej Herburt udostępnił go redak-
cji „Dziennika Wileńskiego”, która przygotowała artykuł na temat 
odnalezionych wierszy. We wrześniowym numerze czasopisma 
opublikowano tekst pt. Poezje niedrukowane Drużbackiej. Pokrót-
ce omówiono w nim utwory zapisane na kartach rękopisu, a tak-
że wydano dwa pochodzące z niego wiersze: Memoryał wnukowi 
mojemu panu Józefowi Wiesiołowskiemu oraz Pożegnanie Ulissesa 
z synem małym Telemakiem1 [DW 1816: 177–191].

1	 Warto dodać, że artykułem tym redakcja „Dziennika Wileńskiego” rozpoczęła 
serię publikacji poświęconą oświeceniowym twórcom [zob. Kowal 2016: 101–119].

*	 Artykuł finansowany ze środków budżetu państwa na naukę w latach 2025–2028 
jako projekt badawczy Prolegomena filologiczne do „Zbioru rytmów” Elżbiety Druż
backiej nr PN/02/0038/2023 w ramach programu Perły Nauki II.

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.9
https://orcid.org/0000-0002-3023-8218


238 Ilona Kalamon

Nie wiadomo, w jaki sposób rękopis trafił w ręce rodziny Her-
burtów. Dalsze losy dokumentu również pozostają nieznane bada-
czom poetki. W latach 90. XX wieku manuskryptu zaczęła szukać 
Krystyna Stasiewicz, uczona opracowująca pierwszą monografię 
poświęconą Drużbackiej. Niestety, jak sama badaczka przyznaje, 
nie udało się jej do niego dotrzeć:

Z moich kwerend oraz informacji uzyskanych od Anny Kaupuž 
z Wilna, Edmunda Rabowicza i Haliny Popławskiej wynika, że 
utwory skarbnikowej żydaczewskiej zapisane były w 36 ręko-
pisach, z tym że 8 z nich już nie istnieje. Rękopis ks. Mamerta 
Herburta, przekazany przez niego w 1816 r. Uniwersytetowi 
Wileńskiemu, należy uznać za zaginiony. [Stasiewicz 1992: 23]

Podstawowym sposobem upowszechniania wierszy Drużbac-
kiej był obieg rękopiśmienny – jej utwory przepisywano i umiesz-
czano w rodowych sylwach bądź przesyłano drogą listowną. Nie-
stety, większość historycznie znanych przekazów z tekstami poetki 
nie przetrwała wojennej pożogi: te przechowywane w Bibliotece 
Załuskich zostały wywiezione po III rozbiorze do Rosji, te zaś, któ-
re wróciły do kraju po traktacie ryskim (Pol. F XIV 5, Pol. F XIV 22, 
Pol. F XIV 31, Pol. Q XIV 55) [Kozłowska-Studnicka 1929: 10, 26], 
spłonęły podczas powstania warszawskiego. Zniszczeniu uległ wte-
dy także znany przedwojennym badaczom – Antoniemu Lange-
mu i Wacławowi Borowemu – kodeks o sygn. 829 z Biblioteki 
Krasińskich [Pułaski 1915: 44; zob. też: Lange 1903: 93–94; Boro-
wy 1938: 357–358; Borowy 1950: 869]. Rękopiśmienna spuścizna 
Drużbackiej przetrwała zatem do XXI wieku w małym stopniu, 
a wiele utworów poetki znanych jest dziś jedynie z tytułu. Stąd 
każdy dokument zawierający fragment albo chociażby wzmiankę 
na temat wierszy autorki Zbioru rytmów duchownych, moralnych, 
panegirycznych i światowych może naprawdę wpłynąć na dotych-
czasowe ustalenia.

Celem niniejszego artykułu jest charakterystyka jednego 
z dwóch przekazów rękopiśmiennych z tekstami Drużbackiej, 
który nie był dotychczas uwzględniany w badaniach nad poetką. 
Ponadto omówię zawarte w nim utwory, w tym osiem zupełnie 



239Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej…

nieznanych, a także pokrótce przybliżę historię wydawniczą tych 
występujących w innych przekazach drukowanych.

W grudniu 2024 roku, przeglądając internetowy katalog Bi-
blioteki Narodowej, zwróciłam uwagę na dwa rekordy powiązane 
z nazwiskiem Drużbackiej. Pierwszy z nich o sygn. BN akc. 11696 
opatrzony był tytułem Związek szlachty litewskiej przeciwko familij 
Sapiehów w 1700 roku in glori czyli bitwa pod Olkienikami wierszem 
opisana przez Korytyńskiego2. W jego szczegółowym opisie zawarte 
były informacje, które pozwoliły mi przypuszczać, że jest to ucho-
dzący dotąd za zaginiony rękopis, niegdyś należący do Herburta:

Ponadto: Odpis wierszy Elżbiety Drużbackiej „Zebranie wier-
szów moich w różnych materyach, a przepisane dla zabawy do-
brych Przyjaciół, w Rzemieniu roku 1754” k. 18–40. Na końcu 
podpis autorki i dedykacja „jegomości Panu Józefowi Jakubow-
skiemu […] ofiaruję” oraz informacja o kopiście „przepisane 
są przez JM Pana Dulskiego”. [Katalog BN]

Otrzymane skany potwierdziły moje przypuszczenia. Możliwe 
okazało się także odtworzenie losów manuskryptu, który pier-
wotnie należał do rodziny Herburtów, a następnie został przeka-
zany Bibliotece Uniwersyteckiej w Wilnie. Otóż zabytek jeszcze 
w XIX wieku trafił do kolekcji Biblioteki Baworowskich we Lwo-
wie. Stamtąd przed II wojną światową wypożyczyła go Biblioteka 
Jagiellońska w Krakowie. Z kolei w Warszawie rękopis znalazł się 
dopiero w 1982 roku.

Rękopis o sygn. BN akc. 11696 liczy 46 kart, na których kolejno 
zostały zapisane następujące teksty:

1.	 Związek Szlachty Litewskiey przeciwko Familij Sapiehów w 1700 
Roku in glori czyli bitwa pod Olkienikami wierszem opisana przez 
Korytyńskiego (k. 4r–17v).

2	 Drugi z kolei wspomniany przeze mnie manuskrypt o sygn. BN rps 17992 [zob. BN 
17992] okazał się niekompletnym odpisem kodeksu o sygn. 829 z Biblioteki Krasiń-
skich, sporządzonym przez Antoniego Langego. Jednakże w tym artykule skupię 
się tylko na manuskrypcie o sygn. BN akc. 11696 [zob. BN 11696], odpis Langego 
jest bowiem przedmiotem osobnego studium [por. Kalmon 2026].



240 Ilona Kalamon

2.	 Zebranie wierszów moich w rożnych materyach, a przepisa-
ne dla zabawy dobrych Przyiacioł, w Rzemieniu, Roku 1754 
(k. 18r–40v). 

3.	 Wykład prawdziwy y naturalny iak się mają rozumieć co do isto-
ty y skutków swoich położone Granice Duchowieństwu w Polsz-
czey y Litwie względem rozszerzania Funduszów y nabywania 
possessyi dla Kościoła cum alienatione Dóbr od Stanu Rycerskiego 
wyprowadzony w Czystym tłumaczeniu mysli Rzplitey y Ducha 
Praw przez nią stanowionych (k. 41r–44v).

Na dole karty rozpoczynającej serię tekstów Drużbackiej mieści 
się dopisek autorstwa ks. Herburta:

Ten Przezacney Poetyszy Polskiey Rękopism, do Zbioru in-
nych Rękopismów, Imperatorskiego Wileńskiego Uniwersy-
tetu Bibliotece, w dowód niewygasłey Wdzięcznosci, za Na-
uki w tymże Uniwersytecie nabyte – ofiaruię – z Łucka Roku 
1816 – dnia 20. Kwietnia

X. Mamert z Fulsztyna Herburtt. Świętey Teologii Doktor. 
Prof. Sem. Diec. Łuck[iej]. [BN 11696, 18r]

Na Zebranie wierszów… składa się 16 utworów Drużbackiej. Ża-
den z nich nie został zamieszczony w wydanym zaledwie dwa lata 
wcześniej, tj. w 1752 roku, Zbiorze rytmów… Połowę tych tekstów 
znano dotychczas jedynie z tytułów i krótkich fragmentów cyto-
wanych w „Dzienniku Wileńskim”.

Utwory z Zebrania wierszów… – zgodnie z kolejnością ich za-
pisania na kartach manuskryptu – to:

1.	 Jabłoń złota w Hesperyiskim osadzena ogrodzie, wolny przystęp 
do siebie daiąca (k. 18r–20r).

2.	 Srzeniawa szczęsliwym płynąca duktem, upodobany znalazłszy 
port, pod Znakiem Czarnego Orła kres swoy tam zamierzyła y iuż 
daley ciągnąć niezamysla (k. 20r–21r).

3.	 Na wiązanie Jasnie Wielmożney Jeymosci Pani Izabelli z Ponia-
towskich Branicki Woiewodzinie Krakowskiey, Hetmanowy Wiel-
kiey Koronney (k. 21r–23r).



241Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej…

4.	 Weturya Rzymianka do Polski wprowadzona, sławna wychowa-
niem Familii Xiązecey Imię Weturyi zamieniaiąca w Grocholską 
(k. 23r–v).

5.	 Z przypowiesci Salomonowych w Rozdziale trzydziestym pierw-
szym (k. 23v–25v).

6.	 Szczęsliwy, a niestateczny Amant, od Bellony Bogini y od Nimfy za-
kochany to iest, Hetmanowy i Xiężny Marszałkowy (k. 25v–26r).

7.	 Czyste y godziwe amory, Żadney niepodpadaiące Krytyce pewney 
Nimfy, z Jasnie Oswieconym mnieyszym luminarzem, przed Kli-
tyą teyże Nimfy sługą, ukryte, a potym wyiawione (k. 26r–28r).

8.	 Klemens łaskami w Mosciskach słynący, y tam ziawiony dnia 28 
Nowembra 1753 (k. 28v–29r).

9.	 Memoryał Wnukowi moiemu Panu Jozefowi Wiesiołowskiemu 
(k. 29r–30r).

10.	 Kontrakty Mosciskie (k. 30r).
11.	 Zawod niemały na Lwowskich kontraktach (k. 30r–v).
12.	 Portret Hipokrytow (k. 30v–31r).
13.	 Lais Dama Koryntska (k. 31r–v).
14.	 Pożegnanie Ulissesa z Synem małym Telemakiem (k. 31v–32v).
15.	 Ofiara Bogu z szesciorga Wnucząt moich zmarłych (k. 32v–33r).
16.	 Fikcya Poetyczna (k. 33r–40v)3.

Poniżej pokrótce omówię wymienione utwory, zaczynając od 
tych, które pozostawały dotąd zupełnie nieznane. To grupa liryków 
o charakterze panegirycznym i okolicznościowym. Ich bohatera-
mi są albo mecenasi Drużbackiej, tj. hetman wielki koronny Jan 
Klemens Branicki i jego żona Izabella z Poniatowskich oraz mar-
szałkowa wielkolitewska Barbara z Duninów Sanguszkowa, albo 
osoby w jakiś sposób związane z tym środowiskiem.

3	 Utwory w manuskrypcie zostały ponumerowane od 1 do 15. Dopiski te – zro-
bione ołówkiem – pochodzą od jednej osoby, która na marginesie pierwszej 
karty zostawiła także notatkę z informacją, że wybrane teksty Drużbackiej wydał 
Antoni Lange. W numeracji pominięty został Zawod niemały na Lwowskich kon-
traktach – być może wiersz ten uznano za kontynuację Kontraktów Mosciskich lub 
nie zauważono go. O tym, że to dwa różne utwory, poświadcza ich zapis w kopia-
riuszu Langego [BN 17992: k. 152–153] na osobnych kartach.



242 Ilona Kalamon

Jabłoń złota jest panegirykiem na cześć wojewody rawskiego 
Stanisława Wincentego Jabłonowskiego, jego syna Antoniego Bar-
naby oraz rodów Jabłonowskich i Leszczyńskich. Antoni Barnaba 
w 1755 roku poślubił Annę Sanguszkównę, córkę marszałkowej, za-
tem utwór mógł powstać z okazji zaręczyn tej pary. Dzięki wyko-
rzystaniu bogatej siatki znaczeń, do których odsyła drzewo jabłoni 
(aluzja do nazwiska Jabłonowskiego), Drużbacka niejako zrekon-
struowała drzewo genealogiczne wojewody, akcentując jego bli-
skie pokrewieństwo ze Stanisławem Leszczyńskim, królem Polski, 
i jego córką Marią Leszczyńską, żoną Ludwika XV, królową Francji.

Weturyą Rzymianką Drużbacka nazywa Marię Grocholską, 
opiekunkę dzieci Sanguszkowej. Porównana w utworze do rzym-
skiej Weturii, matki Koriolana, znanej z drugiej księgi Ab Urbe 
condita Tytusa Liwiusza, polska bona zasłużyła się starannym wy-
chowaniem sześciorga książąt Sanguszków: Anny, Józefa, Krysty-
ny, Hieronima, Kunegundy i Janusza.

Utwór Z przypowiesci Salomonowych to panegiryk na cześć 
Barbary Sanguszkowej. Za wstęp do niego posłużył Drużbackiej 
fragment Księgi Przysłów (31,10–31). Z postacią księżnej wiążą 
się również dwa kolejne teksty: Szczęsliwy, a niestateczny amant 
oraz Czyste y godziwe amory. Łączącym je ogniwem jest wątek 
nocnych „schadzek” księżnej z księżycem. Arkadyjskie kostiumy, 
w które zostały przyobleczone Sanguszkowa (występująca jako 
nimfa albo rzymska bogini Bellona) oraz sama poetka (nimfa 
Klityja), przywodzą na myśl erotyczne fraszki Drużbackiej wpi-
sane do „sylwy lubartowskiej”, będącej świadectwem literackich 
zabaw w salonie księżnej4.

Z kolei adresowane do Jana Klemensa Branickiego Kontrakty 
Mosciskie i Zawod niemały na Lwowskich kontraktach kojarzą się ze 
znanym ze Zbioru rytmów… utworem Na bobra złapanego w sie-
ci od pewnego Łowczego, którym Sąsiadów utraktował. Teksty te łą-
czy autoironiczna postawa podmiotu (porte-parole Drużbackiej), 

4	 „Sylwą lubartowską” nazywa się w literaturze przedmiotu kopiariusz z Archiwum 
Sanguszków, przechowywany w Archiwum Narodowym w Krakowie [ANK 1030], 
w którym zapisane zostały teksty powstałe na dworze Sanguszkowej [zob. Alek-
sandrowska 1992: 114–144; Jakuboszczak 2008].



243Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej…

wyrażającego humorystyczny stosunek do swojej starości, oraz 
operowanie wieloznacznością słów – tytułowe „kontrakty” do-
tyczą zarówno umowy dzierżawy, jak i kontraktu małżeńskiego.

Portret Hipokrytow to tekst o charakterze satyrycznym, kry-
tyczny wobec kobiet popadających w dewocję. Jeśli szukać podo-
bieństw pomiędzy nim a innymi wierszami Drużbackiej, należy 
sięgnąć po takie tytuły, jak: Skargi kilku dam w spólnej kompanii 
będących, dla iakich racyi z Mężami swoiemi żyć niechcą czy Na kom-
panią Franc-Masonów dla Kawalerów i na kompanią de Mops dla 
Dam ze Zbioru rytmów.

Pozostałe utwory zapisane na kartach manuskryptu o sygn. 
BN akc. 11696 znane były dotąd z innych źródeł. Na wiązanie Jasnie 
Wielmożney Jeymosci Pani Izabelli z Poniatowskich Branicki i Kle-
mens łaskami w Mosciskach słynący wpisane zostały do sylwy z Ar-
chiwum Radziwiłłowskiego, przechowywanej w Archiwum Głów-
nym Akt Dawnych [AGAD 1/354/0/2.2/46: k. 819–826]. Rękopisy 
z tymi tekstami znajdują się również w Archiwum Roskim AGAD 
[AGAD 1/336/0/2/5: k. 298–304] oraz kopiariuszu Langego [BN 
17992: k. 73–76 i 90–91]. W Narodowym Instytucie Dziedzictwa 
przechowywane są zaś, sporządzone na podstawie manuskryptów 
z Archiwum Roskiego, maszynopisowe kopie tych wierszy [NID 
17992: k. 1–3]. Panegiryk dedykowany Izabelli Branickiej znajduje 
się zarówno w rękopisie z Archiwum Roskiego, jak i w tym z Bi-
blioteki Narodowej – jednak w obu niekompletny. W pierwszym 
przekazie tekst urywa się na czwartej strofie utworu, w drugim zaś 
po jego trzynastej sekstynie dołączony został fragment z innego, 
nieznanego dotychczas wiersza poetki, na temat dzieci Barbary 
Sanguszkowej5. Warto również odnotować, że utwór poświęcony 
Janowi Klemensowi Branickiemu znany jest także z przekazu nale-
żącego do Zakładu im. Ossolińskich [Ossol. 13732/II: k. 283–284]. 
W 1998 roku Stasiewicz wydała oba teksty na cześć Branickich na 
podstawie sylwy z Archiwum Radziwiłłowskiego w „Roczniku 
Przemyskim” [Stasiewicz 1998b: 51–61].

5	 Kopiariusz Langego pozwolił ustalić, że dołączone strofy pochodzą z utworu 
pt. Zguba pięcioletnia w Lubartowie znaleziona, z stokrotną nadgrodą.



244 Ilona Kalamon

Do wspominanej już sylwy Radziwiłłów wpisane zostało rów-
nież epitalamium na zaślubiny Marianny Karoliny Lubomirskiej 
(siostrzenicy Jana Klemensa Branickiego) i Karola Stanisława Ra-
dziwiłła „Panie Kochanku” pt. Srzeniawa szczęsliwym płynąca duk-
tem. To ten przekaz umożliwił Stasiewicz opublikowanie utworu 
w opracowanym przez nią tomie poezji Drużbackiej zatytułowa-
nym Wiersze wybrane [Drużbacka 2003: 69–72]. Wiersz ten znaj-
duje się również na kartach kopiariusza Langego.

W 1776 roku wybrane wiersze Drużbackiej ogłosił na łamach 
„Zabaw Przyjemnych i Pożytecznych” Ignacy Krasicki. Były to 
m.in.: Memoryał Wnukowi moiemu, Lais Dama Koryntska, Poże-
gnanie Ulissesa, Ofiara Bogu i Fikcya Poetyczna6 [ZPP 1776: 341–
389]. Ich edycję poprzedził nagłówek: „Wiersze Drużbackiej 
z jej rękopisu wybrane a od X.B.W. poprawione” [ZPP 1776: 217], 
który wyraźnie informował, iż teksty przeszły redakcję biskupa 
[por. Stasiewicz 1998a: 183–202; Rittel 2006: 85–101]. Po zesta-
wieniu tego wydania z wileńskim przekazem Zebrania wierszów… 
widać wiele znaczących różnic w obrębie całych wersów lub nie-
kiedy nawet strof utworów. Czasami Krasicki skracał teksty po-
etki – np. wiersz Lais Dama Koryntska jest krótszy o trzy seksty-
ny od postaci tekstu poświadczonej w przekazie BN akc. 11696. 
W wielu wypadkach pewny siebie redaktor-poeta modyfikował 
również szyk zdań, zmieniał formę gramatyczną wyrazów czy za-
stępował dosadniejsze wyrażenia synonimami, wygładzając sty-
listycznie utwory Drużbackiej:

BN akc. 11696

Przyimie Bogini Wenero odemnie,
Ofiarę zwierciadł któremi się brzydzę.
Taką iak iestem przeglądać daremnie,
Niezyczę sobie bo takiej niewidzę.

6	 Memoryał… w wersji Krasickiego nosi tytuł Do wnuka i został później przedru-
kowany w zbiorze Mowy i wiersze moralne autorów klasycznych [Bogusławski, red. 
1801: 264–272]; odpis tej wersji utworu znajduje się także w Zakładzie im. Osso-
lińskich [zob. Ossol. 13564/I: k. 234–236].



245Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej…

Jak byłam przedtym potłucz ię na sztuki,
Niech moy żal innym zda się dla nauki. 

[BN 11696: k. 31v]

„Zabawy Przyjemne i Pożyteczne”

Mówi Bogini przyim teraz odemnie
Z zwierściadł ofiare lichemi się brzydze
Chcieć bydź, czym byłam, iuż to nadaremnie
Jaką iak iestem, niechay się nie widzę,
Rob z nimi co chcesz, potłucz ie na sztuki
Niech moy żal innym, zda się dla nauki. 

[ZPP 1776: 353]

Jak widać, ingerencje poczynione przez Krasickiego istotnie wpły-
wają na interpretację wierszy, wyraziście oddalając ich postać od 
intencji samej autorki.

Ofiara Bogu… została wydana również w jednym z numerów 
„Pamiętnika Warszawskiego” [PW 1823: 356–357]. Opublikowana tam 
wersja odbiega od tekstu utrwalonego w BN akc. 11696. Różnice są 
być może wynikiem tego, że redakcja czasopisma dysponowała ja-
kimś nieznanym obecnie przekazem lub błędnie odczytała powielaną 
podstawę. Najczęściej występujące modyfikacje to: literówki, zmiany 
szyku zdania lub form gramatycznych oraz drobne modernizacje ję-
zykowe. Odmianki te występują już w pierwszych wersach wiersza:

BN akc. 11696

Wiosno którey się świat raduie zprzyiścia,
Nadzieia zpączków rozwiłego liscia,
Za listem kwiaty a owoc za kwiatem
Wynika conas zyznym cieszy latem.
Nawet zstarzałe drzewa zielenieją,
Lub się wspruchniałych pniakach skrzypiąc, chwieią. 

[BN 11696: k. 33v]

„Pamiętnik Warszawski”

Wiosno! z którey się świat raduie przyiścia.
Nadzieia z pączków rozwitego liścia



246 Ilona Kalamon

Za liściem kwiaty a za zwiędłym kwiatem
Owoc wynika co nas cieszy latem.
Nawet i stare drzewa zielenieią,
Chcąc się w spruchniałych pniach skrzypiące chwieją. 

[PW 1823: 356]

Wspomniane powyżej utwory publikowano również w XX 
i XXI wieku, np. w zbiorze przygotowanym do druku przez Langego 
[Drużbacka, Konarski 1903] czy we wspominanych już Wierszach 
wybranych opracowanych przez Stasiewicz. Zawsze jednak były to 
przedruki z „Zabaw Przyjemnych i Pożytecznych” czy – w przy-
padku Ofiary Bogu… – z „Pamiętnika Warszawskiego”.

Zebranie wierszów… to przekaz autoryzowany przez Drużbac-
ką – chociaż utwory nie zostały przepisane przez nią, tylko przez 
niejakiego Dulskiego. O obu tych faktach informuje umieszczona 
na prawym marginesie ostatniej karty notatka (40v): „Jegomości 
Panu Jozefowi Jakubowskiemu, te moie własne kompozycye, dla 
zabawy daruię przepisane są przez J.W. Pana Dulskiego, są niektore 
Errory, ten winien, co przepisywał”. Nie jest to pierwsza tego typu 
sytuacja w przypadku autorki Zbioru rytmów… – w ten sam spo-
sób poetka autoryzowała przekaz zawierający romans Przykładne 
z wiernej i statecznej miłości małżeństwo [Drużbacka 2024].

Adresatem dedykacji dołączonej do kolekcji był Józef Jakubow-
ski, cześnik żytomierski [por. Janas, Kłaczewski, oprac. 2002: 115; 
Czeppe 1999: 77–88]7. Nie wiadomo, jaka relacja łączyła poetkę 
z obdarowanym – możliwe, że znali się osobiście albo że Jaku-
bowski należał do grona stałych czytelników jej twórczości i pra-
gnął zapoznać się także utworami nieuwzględnionymi w Zbiorze 
rytmów… z 1752 roku.

Kolekcja zatytułowana Zebranie wierszów moich w rożnych ma-
teryach, a przepisane dla zabawy dobrych Przyiacioł, w Rzemieniu, 
Roku 1754 jest istotnym źródłem do dalszych badań nad twórczością 

7	 Jakubowski miał sprawować funkcję cześnika żytomierskiego w latach 1748–1759 
[por. Janas, Kłaczewski, oprac. 2002: 115]. Trzeba jednak mieć na uwadze ustale-
nia Marii Czeppe [1999: 77–88], a mianowicie fakt, że wiele nadanych w czasach 
Augusta III urzędów miało charakter jedynie tytularny, a za nominacją nie szły 
żadne realne obowiązki.



247Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej…

nie tylko Elżbiety Drużbackiej, ale i innych XVIII-wiecznych pisa-
rek w ogóle. Wzbogaca stan wiedzy o osiem nieznanych dotych-
czas utworów, a pozostałym dostarcza ich autoryzowane postaci. 
Omówione powyżej teksty rzucają również światło na biografię sa-
mej poetki oraz okoliczności jej pracy twórczej, a ponadto wnoszą 
nowy materiał do analiz literaturoznawczych. Konieczne są dalsze 
rozpoznania w tym obszarze – należałoby przeprowadzić działania 
z zakresu krytyki tekstu, aby rozstrzygnąć, czy w utworach faktycz-
nie występują wspomniane przez autorkę Zbioru rytmów „errory”. 
Prawdopodobnie Drużbacka mogła w tym przypadku posłużyć 
się konwencjonalnym zwrotem z repertuaru topiki skromności. 
Do interesujących wniosków można byłoby też dojść poprzez ze-
stawienie nieznanych utworów z BN akc. 11696 z ich wersjami wy-
stępującymi w kopiariuszu Langego. Warto również skolacjonować 
wiersze opublikowane przez Krasickiego w „Zabawach Przyjem-
nych i Pożytecznych”, aby realnie ocenić stopień jego ingerencji 
w ich brzmienie.

Bibliografia

Źródła (wraz ze stosowanymi skrótami)

RĘKOPISY

AGAD 1/354/0/2.2/46 – Miscellanea. Mowy, listy, wiersze i pisma rozmaite 
w materiach politycznych, prywatnych, familijnych i prywatnych 
za panowania Augusta III, Archiwum Główne Akt Dawnych 
w Warszawie, sygn. 1/354/0/2.2/46.

AGAD 1/336/0/2/5 – Arch. Roskie. Suplement, Archiwum Główne Akt 
Dawnych w Warszawie, sygn. 1/336/0/2/5.

ANK 1030 – [Sylwa lubartowska], Archiwum Narodowe w Krakowie, sygn. 
1030.

BN 11696 – Związek Szlachty Litewskiey przeciwko Familij Sapiehów w 1700 
Roku in glori czyli bitwa pod Olkienikami wierszem opisana przez 
Korytyńskiego, Biblioteka Narodowa w Warszawie, sygn. BN akc. 
11696.



248 Ilona Kalamon

BN 17992 – [Historia chrześcijańska księżniczki Elefantyny Eufraty oraz 
różne wiersze w odpisach], Biblioteka Narodowa w Warszawie, sygn. 
BN rps 17992.

NID 17992 – Elżbieta Drużbacka dla J.K. Branickiego i jego żony. Archiwum 
Roskie, kopiarz, Narodowy Instytut Dziedzictwa w Warszawie, 
sygn. TG 302.

Ossol. 13564/I – Odpisy wierszy poetów polskich, głównie Adama 
Naruszewicza, Zakład Narodowy im. Ossolińskich we Wrocławiu, 
sygn. Ossol. rkps 13564/I.

Ossol. 13732/II – Miscelanea przeważnie dotyczące panowania Augusta III 
oraz bezkrólewia po nim. Odpisy listów, mów, różnych pism oraz druki 
z lat 1681–1764, Zakład Narodowy im. Ossolińskich we Wrocławiu, 
sygn. Ossol. rkps 13732/II.

DRUKI

Bogusławski Józef Konstanty, red. (1801), Mowy i wiersze moralne autorów 
klasycznych, t. 2, Drukarnia XX. Scholarum Piarum, Wilno.

Drużbacka Elżbieta (2003), Wiersze wybrane, oprac. Krystyna Stasiewicz, 
Neriton, Warszawa.

Drużbacka Elżbieta (2024), Przykładne z wiernej i statecznej miłości 
małżeństwo, wyd. Aldona Sieradzka-Krupa, IBL, Warszawa.

Drużbacka Elżbieta, Konarski Stanisław (1903), Skarbiec poezji polskiej, 
t. 1, oprac. Antoni Lange, Wydawnictwo Alfreda Zonera, Warszawa.

DW – Poezje niedrukowane Drużbackiej (1816), „Dziennik Wileński”, t. 3, 
nr 21.

PW – Wiersze wyięte z rękopismu Drużbackiey dotąd niedrukowane (1823), 
„Pamiętnik Warszawski”, t. 6, nr 4.

ZPP – Wiersze Drużbackiej z jej rękopisu wybrane a od X.B.W. poprawione 
(1776), „Zabawy Przyjemne i Pożyteczne”, t. 13.

Literatura

Aleksandrowska Elżbieta (1992), O Barbarze Sanguszkowej, jej literackim 
salonie i nieznanej twórczości poetyckiej, w: Kultura literacka połowy 
XVIII wieku. Studia i szkice, red. Teresa Kostkiewiczowa, „Wiedza 
o Kulturze”, Wrocław.

Borowy Wacław (1938), Elżbieta Drużbacka, „Ateneum”, nr 3.
Borowy Wacław (1950), Drużbaciana, „Pamiętnik Literacki”, nr 41, z. 3–4.
Czeppe Maria (1999), „Tytularne” urzędy ziemskie w czasach Augusta III, 

„Kwartalnik Historyczny”, R. 106, nr 3.
Jakuboszczak Agnieszka (2008), Sarmacka dama. Barbara Sanguszkowa 

(1718–1791) i jej salon towarzyski, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań.



249Odnalezione wiersze Elżbiety Drużbackiej…

Janas Eugeniusz, Kłaczewski Witold, oprac. (2002), Urzędnicy 
województw kijowskiego i czernihowskiego XV–XVIII wieku: spisy, 
Biblioteka Kórnicka, Kórnik.

Kalamon Ilona (2026), Nieznane utwory Elżbiety Drużbackiej z odna
lezionego kopiariusza Antoniego Langego, „Pamiętnik Literacki” 
[w druku]. 

Katalog BN – Związek Szlachty Litewskiey przeciwko Familij Sapiehów 
w 1700 Roku in glori czyli bitwa pod Olkienikami wierszem opisana 
przez Korytyńskiego, https://tinyurl.com/4mb7udkw [dostęp: 
28.12.2024].

Kowal Jolanta (2016), Tradycja oświecenia stanisławowskiego na łamach 
„Dziennika Wileńskiego” z lat 1815–1830, „Prace Polonistyczne”, t. 71.

Kozłowska-Studnicka Jadwiga (1929), Katalog rękopisów polskich (poezyj) 
wywiezionych niegdyś do Cesarskiej Biblioteki Publicznej w Petersburgu, 
znajdujących się obecnie w Bibliotece Uniwersyteckiej w Warszawie, 
PAU, Kraków.

Lange Antoni (1903), Elżbiety Drużbackiej pisma nieznane, „Wędrowiec”, 
R. 41, nr 5.

Pułaski Franciszek (1915), Opis 815 rękopisów Biblioteki Ord. Krasińskich, 
Muzeum Konstantego Świdzińskiego, Warszawa.

Rittel Teodozja (2006), Metafora krytyczna i „oczyszczanie” tekstów 
Elżbiety Drużbackiej przez Ignacego Krasickiego, w: Staropolszczyzna 
piękna i interesująca, t. 2, red. Elżbieta Koniusz, Stanisław Cygan, 
Wydawnictwo Akademii Świętokrzyskiej, Kielce.

Stasiewicz Krystyna (1992), Elżbieta Drużbacka. Najwybitniejsza poetka 
czasów saskich, Wydawnictwo Wyższej Szkoły Pedagogicznej, 
Olsztyn.

Stasiewicz Krystyna (1998a), Przygoda literacka Krasickiego z Drużbacką, 
w: Autor – tekst – cenzura. Prace na Kongres Slawistów w Krakowie 
w roku 1998, red. Jerzy Pelc, Marek Prejs, Wydawnictwa 
Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa.

Stasiewicz Krystyna (1998b), Związki poetki czasów saskich Elżbiety 
Drużbackiej z ziemią przemyską, „Rocznik Przemyski”, t. 34, z. 1.

Ilona Kalamon
Poems by Elżbieta Drużbacka Discovered  
in Manuscript BN acc. 11696. A Communique
The focus of this article is a manuscript entitled “The Union of Lithuanian 
Nobility against the Sapieha Family in 1700 in gloria, or the battle of Olkie-
niki in verse described by Korytyński,” reference no. BN acc. 11696, stored at 

https://tinyurl.com/4mb7udkw


250 Ilona Kalamon

the National Library in Warsaw. The manuscript includes works by Elżbie-
ta Drużbacka, an 18th-century poet, and was long considered lost. Known 
as the “Herburt Manuscript,” the artifact contains 16 works by Drużbacka, 
including eight completely unknown to modern readers. The text discuss-
es the poet’s works preserved in the manuscript, the publishing history of 
titles known from other printed sources, and stipulates next steps to be 
taken in the research process.

Keywords:	Elżbieta Drużbacka; 18th century; manuscripts; critical editing.

Ilona Kalamon – mgr filologii polskiej, doktorantka w Szkole Doktorskiej 
Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego Jana Pawła II w dyscyplinie lite-
raturoznawstwo. Jej zainteresowania badawcze dotyczą zagadnień związa-
nych z pisarstwem kobiet w wiekach dawnych, historią książki oraz edy-
torstwem naukowym. Aktualnie pracuje nad rozprawą doktorską na temat 
problemów edytorskich w twórczości Elżbiety Drużbackiej, pisaną pod 
kierunkiem prof. dr hab. Justyny Dąbkowskiej-Kujko oraz kieruje projek-
tem naukowym Prolegomena filologiczne do „Zbioru rytmów” Elżbiety Druż
backiej, finansowanym ze środków budżetu państwa w ramach programu 
Perły Nauki II. Adres e-mail: ilonakalamon@gmail.com.

mailto:ilonakalamon%40gmail.com?subject=


Lektury





Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.10

Alessandro Ajres
Università degli Studi Aldo Moro di Bari
ORCID: 0000-0003-2100-3086

La presenza di Gustaw Herling-Grudziński  
sui quotidiani italiani

1.	 Introduzione

Dopo la breve parentesi immediatamente successiva alla conclu-
sione della Seconda guerra mondiale, Gustaw Herling-Grudziński 
si stabilisce in pianta stabile in Italia a partire dal 1955, in seguito 
al matrimonio con Lidia Croce. Eppure, il processo di integrazio-
ne nella nuova realtà avanza molto a rilento, tanto da potersi de-
finire compiuto – realmente – solo verso l’ultimo periodo di vita 
dell’Autore. A Napoli Herling patisce, anzitutto, l’esclusione dai 
luoghi della cultura più importanti, che egli ritiene ad esclusivo 
appannaggio dei rappresentanti del Partito comunista italiano:

Appena mi sono trasferito a Napoli, mi sono subito reso con-
to che era una città chiusa, nella quale non avrei potuto tro-
vare una mia collocazione. I primi anni sono stati molto dif-
ficili. A quell’epoca in Italia il controllo sulla vita intellettuale 
lo esercitavano ancora i comunisti, i quali non ammettevano 
che una persona come me potesse avere voce. Avvertivo chia-
ramente che mi trovavo in un Paese sottoposto alla tutela dei 
comunisti e a mia volta ero oggetto di continua sorveglian-
za. […] Malgrado ciò, fin dall’inizio fui affascinato da Napoli 
come città. […] Amavo vagabondare per i vicoli dove ero 

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.10
https://orcid.org/0000-0003-2100-3086


254 Alessandro Ajres

conosciuto da coloro che vi abitavano, visitavo le chiese, sa-
livo spesso sulla Napoli collinare per ammirare il panorama 
con la vista sul golfo; mi legavo sempre più ad essa, sebbene 
il mio disagio psicologico sia durato ancora molto a lungo. 
[Herling-Grudziński 2000: 47–48]

L’avvicinamento progressivo all’Italia e alla città sul Golfo 
emerge anche dalle opere di Herling: dal suo Diario scritto di not-
te, così come dai suoi racconti. La fine del comunismo, e la con-
seguente possibilità di un ritorno in patria, sembrano sopire de-
finitivamente ogni ostilità con la città che lo ha ospitato per oltre 
quarant’anni: egli cessa, allora, di sentirsi uno scrittore in esilio1. 
Il 23 febbraio 1997 Herling pubblica sulle colonne del “Mattino” un 
articolo dal titolo significativo: Io, polacco napoletano (riprenden-
do una definizione che gli aveva dato, in precedenza, Nello Ajello 
su “Repubblica”):

Qualcuno non è stato d’accordo sulla scelta del titolo, così “fri-
volo”, “troppo leggero” per uno scrittore serio: un titolo, cioè, 
secondo quei critici, che automaticamente fa venire in mente 

“un turco napoletano” di scarpettiana memoria. È una scioc-
chezza. Uno scrittore che ha passato una grande parte della 
sua vita in un posto al di fuori del proprio Paese (nel mio caso 
personale più della metà), non può, proprio come scrittore, 
non risentirne assai profondamente l’influenza. […] Più di 
quarant’anni passati a Napoli. È difficile stabilire in che modo 
un Paese al di fuori del proprio Paese agisca sull’opera di uno 
scrittore straniero. Probabilmente non solo in un modo diretto, 
come nel caso di Norman Douglas, l’autore di libri sulla Cala-
bria, sulla “terra delle Sirene” (la penisola sorrentina), su Ca-
pri. Anche in un modo indiretto, con la sua atmosfera, i suoi 
modi di vivere, la sua lingua. È il caso mio. Scrivo in polacco, 
ma non ho nessun dubbio (lo confermano gli studiosi polacchi 

1	 Ho cessato di essere uno scrittore in esilio, così si intitola la prolusione tenuta da Her-
ling il 20 maggio 1991 in occasione del conferimento della laurea honoris causa da 
parte dell’Università Adam Mickiewicz di Poznań.



255La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

della mia opera), che il mio polacco è stato in qualche modo 
modulato dal mio italiano. [Herling-Grudziński 2022a: 1237]

La lingua italiana cui Herling fa riferimento non è solo quella 
di tutti i giorni; è anche quella con cui, da un certo momento in 
poi2, scrive tutti gli articoli destinati alle riviste o ai quotidiani del 
nostro Paese. Per quanto, nel 1961, egli confessi come gli sembri di 
indossare un guanto quando si trova alle prese con testi da redige-
re in italiano3, in seguito la sua produzione nella nostra lingua di-
venta sempre più cospicua e sempre più sciolta. L’Autore conserva 
per il polacco i racconti, saggi e brevi schizzi del Diario, come se 
volesse legare la sua lingua d’origine alla “vera scrittura”; mentre 
riserva l’italiano per la produzione4 giornalistica nella cornice del 
suo paese di adozione. “Non c’è dubbio che Herling separi consa-
pevolmente la sfera letteraria da quella del giornalismo, assegnan-
do alla prima il rango di una creatività su cui ci si concentra e che 
diventa una vocazione, e al secondo il ruolo diverso di un lavoro 
che, pur richiedendo competenze tecniche, ricorre a certi modelli 
meccanicamente ripetibili” [Śniedziewska 2022: XX]. Eppure, gli 
scritti che Herling redige in italiano rappresentano davvero un do-
cumento eccezionale da analizzare, tanto più se osservati dall’Italia. 
Per tramite loro si possono ripercorrere le tappe che avvicinano 
l’Autore e il nostro paese, l’impatto che Herling ha avuto (o meno) 
sull’opinione pubblica nostrana. Inoltre, nel confronto col Diario, 

2	 Magdalena Śniedziewska [2022: XIX–XXI] ricostruisce accuratamente il percorso 
che Herling compie prima di iniziare a scrivere direttamente in italiano, ovvero 
senza bisogno di passare prima da una traduzione dal polacco. Dalla metà degli 
anni Cinquanta, dunque, egli prende a dettare i testi in italiano alla moglie Lidia, 
o a tradurli con lei laddove conservi qualche dubbio.

3	 Il riferimento è a un testo che Herling prepara per un convegno organizzato da 
Jerzy Stempowski sulle difficoltà linguistiche degli scrittori in esilio: “A volte 
scrivo dei piccoli pezzi per i giornali italiani e mi accorgo che non richiedono 
rilevanti correzioni prima di andare in stampa. Tuttavia, scrivendo in italiano 
raramente e per guadagnare, ho la sensazione di toccare questa lingua con un 
grosso guanto; e non, come nel caso della mia propria lingua, direttamente, con 
la pelle sottile e tesa sui palmi nudi delle mani” [Herling-Grudziński 2006: 119].

4	 Come fa notare Śniedziewska [2022: XX], Herling utilizza il verbo produrre quando 
tratta di pubblicistica su giornali e riviste, “[…] A indicare che un tale scritto non 
può essere parte della letteratura”.



256 Alessandro Ajres

emergerà quanto spesso alcuni articoli siano stati ripresi nelle due 
lingue in forma simile, se non identica: il che darà il segno della 
pregnanza di certe tematiche nella sua opera.

2.	 Gustaw Herling-Grudziński sulla stampa italiana

Il primo articolo pubblicato in italiano da Herling, Guida essenziale 
della Polonia, risale al 1944 e compare su “Aretusa”. Nell’occasione 
l’Autore si avvale della traduzione di Elena Croce, che di fatto diri-
ge la rivista5. Bisogna attendere otto anni, e il trasferimento a Na-
poli, per veder comparire un nuovo testo di Herling sulla stampa 
italiana: si tratta de Le sette morti di Gor’kij, che esce sulle pagine 
de “Il Mondo” il 5 ottobre 1954. Il 6 gennaio del 1956 entra a far 
parte della redazione di “Tempo presente”, rivista appena fondata 
da Chiaromonte e Silone, dove il 1° aprile esordisce con Il cappel-
lo verde. Notizie sul disgelo letterario dei paesi satelliti. Nell’amicizia 
con Chiaromonte e Silone, così come nella libertà che gli viene 
garantita per gli articoli che pubblica, Herling trova un’ancora di 
salvezza all’interno dell’universo intellettuale italiano dell’epoca. 
Le relazioni e i contatti che stabilisce per “Tempo presente” con gli 
esuli polacchi in Europa, e con la dissidenza operante nei paesi del 
blocco sovietico, contribuiscono ad aumentarne la forza e l’autore-
volezza anche qui da noi. “La collaborazione con i giornali italiani 
mi gratificava molto: lo stesso fatto di scrivere in un’altra lingua, 
anche se si trattava solo di testi pubblicistici, in verità mi stanca-
va, ma allo stesso tempo, per il suo carattere di novità, mi faceva 
un grande piacere” [Herling-Grudziński 2000: 65]. Scrivendo in 
italiano, su “Tempo presente” come su altre riviste (“Il mondo”, 

“La fiera letteraria” per citarne alcune), egli si fa tramite delle real-
tà e delle istanze sociali, politiche ed artistiche provenienti dalla 
Polonia e dai paesi dell’ex blocco sovietico. Praticamente tutti gli 
articoli pubblicati dall’Autore tra il 1944 e il 1968, quando “Tempo 

5	 Le circostanze che portano alla pubblicazione dell’articolo vengono ricostru-
ite da Herling nel brano: A casa Croce. Quando Elena scoprì Pasternak, uscito su 

“Il Mattino” il 29 gennaio del 2000. Si tratta anche dell’ultimo testo contenuto 
negli Scritti italiani, che chiude un cerchio aperto 56 anni prima.



257La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

presente” chiude i battenti, si concentrano su tali tematiche: com-
plessivamente, si tratta di 174 testi scritti. Se eliminiamo dal com-
puto quello redatto nel 1944, dopo il quale, appunto, trascorrono 
otto anni prima che Herling lavori con continuità sulle riviste ita-
liane, la media è tra gli 11–12 articoli all’anno.

Dopo il 1968 Herling inizia a scrivere sui quotidiani italiani più 
rilevanti: l’amicizia con Silone gli permette infatti di collaborare 
col “Corriere della Sera” sotto la direzione di Giovanni Spadolini, 
ovvero tra il 1968–1972, e poi oltre, fino al 1974. Finita l’esperienza 
al “Corriere”, fino al 1982 Herling avrà – nell’ambito dei quotidiani 
italiani – praticamente un unico committente, ovvero “Il Giornale”. 
L’ultimo articolo che egli scrive per “Il Giornale” esce il 16 mag-
gio 1982; si intitola Modì e la quarta prosa ed è dedicato al rappor-
to tra Modigliani e Anna Achmatova. Dopo di che cala su Herling 
una “curiosa” censura: egli sembra essere ormai entrato in maniera 
definitiva dentro agli ingranaggi della stampa ed editoria italiana 
e, invece, lo attendono dieci anni di assenza pressoché totale dai 
nostri quotidiani! Tanto più “curiosa”, tale assenza, se si rammen-
ta che il 13 dicembre del 1981 la Polonia cade vittima del colpo di 
stato, ovvero dell’introduzione dello stato di guerra da parte del 
generale Jaruzelski. Ebbene, malgrado la stampa italiana tutta pos-
sa giovarsi della presenza di un esule e dissidente, peraltro con una 
lunga collaborazione coi quotidiani più importanti, Herling vie-
ne accuratamente escluso dall’esprimersi nel merito. L’unica cosa 
che gli riesce di far passare su “Il Giornale”, il 16 dicembre 1981 (tre 
giorni dopo la proclamazione dello stato di guerra), è un breve co-
municato dei cantieri navali di Stettino in cui si richiedono: 1) la 
revoca dello stato di guerra; 2) la liberazione di tutti gli arrestati; 
3) il ristabilimento di tutti i diritti sindacali e democratici conqui-
stati dal popolo polacco dall’agosto 1980 [cf. Herling-Grudziński 
2022b: 1138]. Faccio notare, però, la premessa al testo, che segnala 
in qualche modo una distanza, una freddezza tra il comunicato e la 
redazione: “Il nostro collaboratore Gustavo Herling, ex ufficiale 
polacco, ci invia il testo del seguente comunicato dei cantieri navali 
di Stettino, giunto ieri in Svezia” [Herling-Grudziński 2022b: 1138].

Il 23 gennaio del 1982 Herling denuncia poi, più che gli acca-
dimenti sul suolo polacco, il modo in cui essi vengono percepiti in 



258 Alessandro Ajres

Occidente, e in Italia soprattutto. L’articolo Jaruzelski non sarà mai 
un Piłsudski non si origina dal resoconto delle sue idee sul colpo di 
stato, ma dalla polemica con il giornalista Egisto Corradi, anche lui 
a “Il Giornale” di Montanelli: “Caro direttore, spero che mi per-
metterai di commentare l’articolo di Egisto Corradi su Jaruzelski”, 
inizia il testo di Herling [2022c: 1145]. In esso l’Autore attacca pun-
tualmente Corradi, che proponeva per Jaruzelski un giudizio sospeso, 
citando persino alcuni indizi a suo favore. Herling insiste, in par-
ticolare, sulle differenze tra il colpo di stato di Jaruzelski e quello 
apportato da Piłsudski nel maggio 1926, che invece Corradi aveva 
paragonato. “È un’aberrazione, per non dire di più, il tentativo di 
far «assomigliare» Jaruzelski a Piłsudski”, scrive l’autore polacco 
[Herling-Grudziński 2022c: 1145], ponendosi in contrapposizio-
ne totale con la linea del quotidiano che stava prendendo forma.

Qual è la molla più o meno inconscia delle considerazioni 
come quelle di Corradi? Si è infranto in Occidente, dopo poco 
tempo, il desiderio di ritenere il golpe di Jaruzelski un “fatto 
interno polacco”; persino il cancelliere Helmut Schmidt ha 
dovuto con dolore rinunciarvi. Stiamo assistendo a un lancio 
di un’interpretazione di compromesso (e di comodo), dove 
si cerca di far passare il golpe come un fatto a metà interno 
polacco (Piłsudski aiutando?) e a metà sovietico? Non saprei 
dire. So soltanto che è sempre grande e forte in Occidente la 
voglia di non tirare troppo in ballo la vera fonte di quel che ad 
Est continua (e continuerà) a turbare “l’equilibrio” internazio-
nale: Yalta. [Herling-Grudziński 2022c: 1145–1146]

Tra il 1969 e il 1982 escono complessivamente 265 articoli di 
Herling tra riviste e quotidiani italiani, per una media di (circa) 
19 all’anno6. Intorno a quanto avviene in Polonia, in particola-
re circa il ruolo di Jaruzelski, si consuma dunque la rottura con 

6	 In realtà, durante questo arco temporale sulle riviste italiane compaiono appena 
cinque articoli di Herling: uno su “il Mondo”, uno su “La Fiera Letteraria” e tre 
su “Settanta”. Per quanto concerne i quotidiani, 69 su “Il Corriere della Sera” e 191 
su “Il Giornale”.



259La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

Montanelli: “All’inizio tutto andava liscio, poi subentrò l’amore 
senile di Montanelli per il generale Jaruzelski, segno evidente che 
ero di troppo” [Herling-Grudziński 2022d: 1181]. Dopo questo 

“strappo” Herling scompare dalle pagine della nostra stampa per 
circa dieci anni7. Quando vi fa ritorno tutto è cambiato e, d’altro 
canto, il fatto che tutto sia cambiato è anche il motivo per cui egli 
possa fare ritorno. La sua ricomparsa sui nostri quotidiani con un 
vero e proprio articolo, paradossalmente, avviene su “L’Unità”: è il 
maggio 1992, e Herling vi pubblica La bella coscienza, in cui ricorda 
la figura di Chiaromonte. Evoca un episodio che lo vide protago-
nista con Chiaromonte, allorché i due si conobbero la prima volta 
al caffè Rosati di Roma.

All’improvviso entrò nel caffè un celebre scrittore italiano, che 
preferisco non nominare, e domandò se poteva unirsi a noi. 
Non lo conoscevo di persona, ma lo conosceva bene Nicola, il 
quale fece cenno di sì ma non fu molto incoraggiante. Appena 
il celebre scrittore si sedette di fronte a noi, ritenne opportuno 
ripetere lo slogan comunisteggiante sui “dollari americani a Bu-
dapest”. Nicola diventò pallido, lo mandò via in malo modo 
dal nostro tavolino, e per molto tempo non riuscì a placare la 
sua agitazione. [Herling-Grudziński 2022e: 1153]

In sostanza, quindi, Herling ri-approda sulle colonne di un 
grande quotidiano (su “L’Unità” post-comunista) con un ritratto 
elogiativo di Chiaromonte, con cui il Partito comunista italiano 
ebbe un rapporto “difficile”, con un’aspra critica sulla posizione 
del PCI stesso sui fatti di Budapest e una reprimenda, altrettanto 
dura, nei confronti degli intellettuali progressisti: “Purtroppo non 
c’è tra noi Nicola, snobbato dagli intellettuali «progressisti italia-
ni» (come non c’è Silone, che gli stessi intellettuali avevano con-
dannato a uno status di esule nel proprio paese). Come potevano 

7	 Dopo l’articolo risalente al maggio del 1982 uscito su “Il Giornale”, la firma di Her-
ling torna a fare capolino sui quotidiani italiani il 25 giugno del 1990, allorché sul 

“Corriere della Sera” compare un estratto del suo racconto Il miracolo, intitolato 
per l’occasione: Gennaro e Masaniello. Fratelli di sangue. Nel settembre del 1991, 
invece, su “Linea d’ombra” esce Il marchio. L’ultimo racconto di Kolyma.



260 Alessandro Ajres

sentir vicino Nicola, quand’egli in ogni sua parola scritta colpiva 
le loro teste cartacee con la verità viva, verità nella quale circolava 
il sangue?” [Herling-Grudziński 2022e: 1154]. Insomma, Herling 
mette subito in chiaro – dieci anni dopo la “scomparsa” dai nostri 
quotidiani – che le sue posizioni, i suoi punti di riferimento non 
sono cambiati; e lo fa, come prima cosa, sulle colonne di un gior-
nale che, dopo il 1989, vorrebbe tendere al cambiamento (ma che, 
dopo quell’articolo, non ospiterà più nulla scritto da lui in prima 
persona!). La sua riconquistata fama, oltre all’intransigenza che 
continua a contraddistinguerlo, si deve anzitutto ai testi che scrive 
per “La Stampa” (33), a partire dal 1994, e “Il Mattino” (19) a par-
tire dal 1993. In questo arco temporale egli pubblica anche su “Re-
pubblica” (2), “Corriere della Sera” (2), “Il Giornale” (1), “Corrie-
re del Mezzogiorno” (1); mentre, per quanto concerne le riviste, 
sono molte quelle che ospitano i suoi articoli in tale frangente, da 

“Linea d’ombra” a “Lo straniero”. Tra il 1990 e il 2000 escono com-
plessivamente 72 brani di Herling su quotidiani (60) e riviste ita-
liane (12), con una media di circa sette all’anno. Concentrandoci 
sui soli quotidiani, gli articoli pubblicati tra il 1969 e il 2000 (anno 
della sua scomparsa) sono 319 in totale: 260 tra il 1969–1982 e 59 tra 
il 1990–2000. La media è di 12 brani all’anno, ovvero uno al mese8.

3.	 Tematiche trattate sui quotidiani italiani

Come si evince dai numeri riportati, la presenza di Herling sui 
quotidiani italiani fu rilevante, potenzialmente in grado di guidare 
e trasformare le opinioni dei lettori su vari argomenti, inerenti an-
zitutto a quella parte di Europa sottoposta al controllo dell’Unione 
Sovietica. A tal proposito va ricordato che, almeno inizialmente, 
lo scrittore polacco è chiamato in causa sulla nostra stampa come 
intellettuale specializzato proprio sulle realtà di quei territori: que-
sto è quel che gli si chiede e quel che lui restituisce a chi lo legge.

8	 I numeri su cui si basano questi dati sono ricavati dal confronto, e integrazione, 
tra il volume Scritti italiani 1944–2000 di Herling (già citato) e il Meridiano che 
Mondadori ha dedicato allo scrittore polacco nel 2019: Herling. Etica e letteratura. 
Testimonianze, diario, racconti, a cura di Krystyna Jaworska, Milano.



261La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

Le tematiche affrontate dall’autore polacco negli articoli scritti 
per la stampa italiana tra il 1990–2000 ricalcano quelle della paren-
tesi 1969–1982, con qualche differenza dovuta all’autorità morale 
e all’importanza intellettuale che Herling, intanto, è andato acqui-
sendo. A propria volta, gli articoli scritti tra 1969–1982 si riallac-
ciano a quelli firmati in precedenza. Per quanto una suddivisione 
per argomenti possa essere sempre soggetta a dubbi e recrimina-
zioni (alcuni si accavallano all’interno di uno stesso brano, altri 
rientrano all’interno di una sfera precisa di riferimento in modo 
poco netto), nel caso di Herling questo tipo di approccio resta 
comunque significativo. Come riporta giustamente Śniedziew-
ska, “Il giornalismo italiano di Herling è stato dominato dai temi 
dell’Europa centro-orientale e soprattutto dalla questione della 
Russia e dell’URSS, osservata da molteplici prospettive” [Śnie-
dziewska 2022: XXI]. Ci sono, poi, numerosissimi riferimenti alla 
Polonia e alla letteratura polacca, di cui Herling fa un po’ da am-
basciatore nei brani che pubblica sui nostri quotidiani: per questo, 
seppur rientrando nella macro-area dell’Europa centro-orientale, 
la Polonia occupa un posto a sé nello schema. Così come, seppu-
re in maniera meno significativa, nei suoi articoli si tratta proprio 
dell’Italia (di Napoli in particolare) e del suo percorso autobiogra-
fico, artistico e non. Da questa suddivisione si sviluppa, dunque, 
il grafico successivo:

Grafico 1. Presenza di Herling sui quotidiani italiani 1969–2000
Grafico elaborato dall’autore.

“Il Giornale”

“Corriere della Sera”

“La Stampa”

“Il Ma�ino”

Altri

Polonia

Italia

Autobiogra�co

Altro

URSS ed Europa centro-orientale

Russia ed Europa centro-orientale

Italia

Polonia

Autobiogra�co

Altro



262 Alessandro Ajres

Unione Sovietica ed Europa centro-orientale (Cecoslovacchia, 
Jugoslavia) rappresentano il nucleo argomentativo in 188 occasioni; 
la Polonia 68 volte; l’Italia 3 volte; autobiografia e altri temi 1 volta 
a testa9. Gli articoli in cui Herling scrive dell’Italia, peraltro, sem-
brano paradigmatici della sua produzione riservata ai nostri quoti-
diani. Essi, infatti, parlano sì del Paese che lo ha accolto, ma in due 
casi trattano – in maniera critica – della Biennale del Dissenso di 
Venezia (metà luglio 1977)10. E, a ben vedere, di dissenso e libertà 
tratta la stragrande maggioranza degli articoli di Herling pubblicati 
in Italia: dissenso e libertà rappresentano ampiamente i due termi-
ni più discussi nei testi che escono sulla stampa del nostro paese. 
A tal proposito, il tema dei gulag ricorre di frequente11 all’interno 
della macro-area più vasta dedicata a Unione Sovietica ed Europa 
centro-orientale. Quando scrive dei paesi sottoposti al controllo 
comunista, approfondendone gli aspetti storico-sociali, egli fini-
sce per denunciarne la mancanza dei diritti fondamentali; quando 
lo fa partendo da un libro, o da un autore, finisce nuovamente per 

9	 Per quanto concerne la generica voce “altro”, si tratta dell’articolo Cara a Silone 
uscito su “Il Giornale” il 17 marzo 1977 e dedicato a Simone Weil.

10	 Il terzo articolo raggruppato all’interno di questa voce è Silone all’Est, pubblicato 
su “Il Giornale” il 31 agosto 1978.

11	 Sui quotidiani italiani compaiono 34 articoli di Herling in cui i gulag sono tema 
centrale di discussione.

Grafico 2. Articoli di Herling sui quotidiani italiani (1969–1982) – 
Tematiche

Grafico elaborato dall’autore.

“Il Giornale”

“Corriere della Sera”

“La Stampa”

“Il Ma�ino”

Altri

Polonia

Italia

Autobiogra�co

Altro

URSS ed Europa centro-orientale

Russia ed Europa centro-orientale

Italia

Polonia

Autobiogra�co

Altro



263La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

convergere sullo stesso tema. Citerò ad esempio il primo articolo 
che Herling pubblica sul “Corriere”, in data 15 gennaio 1969, dal 
titolo Il momento morale. L’autore polacco vi “celebra” il decenna-
le del saggio di Andrej Sinjavskij, Che cos’è il realismo socialista; ne 
cita alcuni tra i brani più forti, ne fa subito un motivo di denuncia: 

“Si sperava di trovare il regno del socialismo, il vero potere dei veri 
Soviet e nuove forme di vita liberamente e dignitosamente asso-
ciata. Si vede intorno uno Stato strapotente e poliziesco, costrui-
to sul terrore e su milioni di vittime, socialista di nome ma di fat-
to chiuso nella sua rigida struttura totalitario-corporativa”, scrive 
[Herling-Grudziński 2022f: 541].

Rispetto all’attività di Herling sui quotidiani italiani preceden-
te la caduta del Muro, tra il 1990 e il 2000 si nota subito una certa 
differenza negli argomenti affrontati: la sua mediazione per temi 
che ineriscono la Polonia e i paesi dell’Europa centro-orientale 
prosegue, certo, ma crescono al contempo gli articoli in cui l’Auto-
re riflette sulla sua “parabola” italiana, in particolare sulle difficoltà 
iniziali e sul suo lentissimo inserimento. Il che gli viene richiesto 
(e concesso), naturalmente, alla luce di una fama che ora gli viene 
riconosciuta. La maggior parte (27) degli articoli è dedicata alle 
realtà socio-culturali di Russia, Repubblica Ceca, ex-Jugoslavia; 
9 sono dedicati alla Polonia (in particolare alla nuova situazione 
politica post ’89); 10 sono dedicati all’Italia, ai suoi intellettuali 

Grafico 3. Articoli di Herling sui quotidiani italiani (1990–2000) – 
Tematiche

Grafico elaborato dall’autore.

“Il Giornale”

“Corriere della Sera”

“La Stampa”

“Il Ma�ino”

Altri

Polonia

Italia

Autobiogra�co

Altro

URSS ed Europa centro-orientale

Russia ed Europa centro-orientale

Italia

Polonia

Autobiogra�co

Altro



264 Alessandro Ajres

e a Napoli; 5 trattano delle difficoltà del suo percorso da autore 
qui da noi; i restanti 7, che potremmo inserire in un campo “altro”, 
insistono di frequente (3 su 7) sul paragone tra gulag e lager, pa-
ragone che aprirà ad Herling un nuovo, acceso confronto con una 
parte della cultura italiana.

La caduta del Muro sembra attenuare, dunque, l’urgenza di 
Herling di occuparsi di temi quali dissenso e libertà, almeno sui 
quotidiani italiani; per quanto il fatto che la Russia (e l’Europa 
centro-orientale) rappresenti ancora la metà circa dei temi affron-
tati restituisce una preoccupazione non del tutto sopita. Al con-
tempo, la Polonia “retrocede” nella trattazione dell’Autore a favore 
di argomenti che abbiano a che fare con l’Italia. Questo sorpas-
so, seppure impercettibile, mi pare molto significativo. Da un lato, 
la patria di origine uscita dalle trasformazioni successive al 1989, 
con le sue dinamiche politiche già classiche delle varie democra-
zie europee, non pare ad Herling più così spendibile col lettore 
italiano. Tanto che, dei nove articoli ricondotti all’argomento, la 
maggior parte insiste ancora sui protagonisti ( Jaruzelski, Wałęsa) 
e i fatti della parentesi comunista12. D’altro canto, come detto, la 
sua fama nel nostro Paese è cresciuta al punto da concedergli di 
parlare di questioni “interne”: è la spia che, ormai, egli venga con-
siderato alla pari di un intellettuale italiano. In questo arco tempo-
rale Herling scrive, tra l’altro, di Spadolini e del “Corriere” da lui 
diretto, di quelli che lui chiama i naufraghi dello stalinismo in Italia, 
di Chiaromonte e Silone. Anche gli articoli che ho ricondotto in 
prima istanza all’autobiografismo, in realtà, riferiscono perlopiù 
dell’Italia e dei rapporti che l’Autore vi ha sviluppato all’interno 
dei suoi meandri editoriali. Tra essi rientrano, ad esempio, quello 
in polemica con Vito Laterza, o quello intitolato Il mio gulag sabo-
tato, in cui egli ricostruisce le vicende legate alla pubblicazione di 
Un mondo a parte nel nostro Paese.

12	 Il testo di Polonia, ottobre di fuoco, uscito su “La Stampa” il 13 ottobre 1996, rievoca 
addirittura i fatti dell’Ottobre 1956. L’occasione è il commento al libro di Marcello 
Flores, 1956.



265La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

4.	 Pubblicistica italiana e Diario scritto di notte

Quando Herling viene chiamato a trattare di Italia sulla stampa 
italiana è per affrontare argomenti del passato e che, nella maggior 
parte dei casi, lo abbiano coinvolto da vicino. Ebbene, per quella 
che è la lucidità storico-politica che contraddistingue il suo sguar-
do, per la penna acuta che scaturisce direttamente da un’intran-
sigenza morale irriducibile, possiamo dire che è un peccato che 
non gli sia mai stata data la possibilità di soffermarsi – invece – su 
temi della nostra attualità. All’indomani del ritrovamento del ca-
davere di Aldo Moro, il 9 maggio 1978 egli commenta ad esempio 
proprio sul Diario:

I terroristi, tuttavia, hanno commesso un errore che potrebbe 
rivelarsi utile. Restituendo il cadavere di Moro, hanno creato 
una sorta di punto di svolta psicologica per l’Italia, stordita 
e avvelenata da un’aria pestilenziale. Dopo l’ultimo comunica-
to sull’esecuzione ero convinto che avrebbero sepolto da qual-
che parte il loro prigioniero ormai morto, e che poi avrebbero 
taciuto; in questo modo, quella tomba-non tomba avrebbe dif-
fuso ancora a lungo, persino più intensamente, miasmi inqui-
nanti. […] È andata diversamente. Moro, martire agli occhi di 
milioni di persone, raccolto nel bagagliaio di un’auto, crivella-
to di colpi come San Sebastiano di frecce, è ora fonte di scon-
volgimento, orrore, rabbia, venerazione. [Herling-Grudziński 
1995: 330–331]

A proposito del Diario scritto di notte, laddove Herling fa conflu-
ire dal 1971 in avanti tutta la propria saggistica (e poco più avanti an-
che tutti i suoi racconti), è interessante fare un confronto su come 
gli stessi temi vengano affrontati pensando a un pubblico polacco 
e a uno italiano, ovvero soffermarsi su confluenze e influenze tra 
Diario e stampa italiana o viceversa. Questo tipo di “passaggio” non 
è frequentissimo: tra il 1971 e il 2000 si contano 36 casi in cui, da 
uno stesso spunto, l’Autore sia partito per ragionarne tanto coi let-
tori italiani che con quelli polacchi. In generale risulta difficile dire 
quale sia venuto prima, se il testo in polacco o in italiano, poiché 
le date di pubblicazione (o riportate sul Diario) non coincidono 



266 Alessandro Ajres

con quelle dell’effettiva redazione. Un primo dato, quanto mai in-
teressante, conferma senz’altro l’avvicinamento ulteriore di Her-
ling all’Italia dopo il 1989: tra il 1971 e il 1982 sono 11 i testi (su 233, 
il 5% circa) che l’Autore condivide con i lettori delle sue due na-
zioni; mentre tra il 1992 e il 2000 salgono a 25 (su 58, il 43% circa). 
Il che conferma come, in quest’ultimo periodo, Herling mettesse 
praticamente sullo stesso piano i lettori dell’una e dell’altra sua 
patria, scrivesse come testimone dell’una e dell’altra al contempo, 
convinto che i temi affrontati fossero in qualche modo trasversali.

L’analisi tematica condotta sugli articoli “condivisi” in Italia 
e Polonia richiama quella, generale, inerente a tutti i testi di Her-
ling pubblicati solo sulla stampa italiana: l’Unione Sovietica (e poi 
la Russia) rappresenta anche così l’argomento cui l’Autore si dedi-
ca di più, seguito dalla Polonia e dai casi italiani. Delle differenze 
più marcate riguardano, invece, le versioni finali che vengono in-
dirizzate all’uno o all’altro tipo di pubblico. È da premettere subito 
che in nessun caso si osservano degli stravolgimenti veri e propri 
tra i brani destinati al Diario e quelli orientati alla stampa italiana; 
anzi, l’impressione è di trovarsi di fronte, perlopiù, allo stesso testo 
in traduzione. Tale tendenza alla “semplice” ritraduzione emerge 
nitida andando via via in là con gli anni: i brani scritti tra il 1994–
1999 partendo da uno spunto comune sono pressoché identici13, 
a prescindere dalla loro destinazione finale. La ragione principale 
risiede, con tutta probabilità, nella mole di lavoro molto aumenta-
ta per Herling dopo la caduta del Muro e il riconoscimento in pa-
tria e all’estero. Del resto, nella versione polacca dell’articolo Non 
riabilitatemi, uscito su “La Stampa” l’8 febbraio 1995 e datato allo 
stesso modo sul Diario, egli premette: “Su «La Stampa» di Torino 
è uscito oggi in prima pagina come articolo di introduzione il mio 
testo Non riabilitatemi. Vale la pena trascriverlo sul Diario: risul-
terà significativo anche per il lettore polacco” [Herling-Grudziński 
1998: 298]. Introduzioni simili accompagnano anche altri brani del 

13	 Prima di questo arco temporale, sono da segnalare due brani pubblicati sulla 
stampa italiana che sono, in realtà, due ritraduzioni del Diario: di uno, Gennaro 
e Masaniello. Fratelli di sangue, ho già riportato; l’altro è Libertà e ipocrisia. Due 
brani dal “Diario scritto di notte”, pubblicato su “Il Giornale” il 27 marzo 1992.



267La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

Diario che risultano la traduzione polacca di un articolo uscito su 
un quotidiano italiano14.

Nel quadro di tali similitudini, se non identità, tra gli articoli 
proposti al contempo in Italia e in Polonia, nel biennio 1997–1998 
si riscontrano ben tre testi concentrati sul parallelismo tra lager 
e gulag. Si tratta di Lager e gulag: orrori gemelli, pubblicato su “La 
Stampa” del 23 agosto 1997, preceduto dalla versione in polacco 
sul Diario dell’8 agosto; Gulag e lager. Un rendiconto in rosso e nero, 
pubblicato su “Il Mattino” del 7 aprile 1998, anticipato dalla ver-
sione in polacco sul Diario del 1° febbraio 1998; Lager e Gulag, la 
preveggenza di Maksim Gor’kij, pubblicato su “Il Mattino” del 30 
aprile 1998 e poi seguito dalla versione in polacco sul Diario dell’8 
maggio 1998. Se a questi tre articoli aggiungiamo quelli (tre an-
ch’essi) concentrati sui crimini del comunismo15, e quelli (due) 
che raccontano le storie di figure che si opposero ai regimi16, ci ren-
deremo conto che dei nove complessivi usciti grosso modo nella 
stessa veste in Italia e Polonia tra il 1997–1999 la stragrande mag-
gioranza denuncia i crimini delle dittature nelle loro varie forme. 
Questa sembra essere, dunque, l’eredità ultima che Herling lascia 
in comune alle sue due patrie.

Quando ci si imbatte in lievi difformità, esse sono più che altro 
il frutto della sensibilità dell’Autore nei confronti del pubblico cui 

14	 Al 10 ottobre 1997 è datato un brano sul Diario la cui premessa è che due giorni 
prima, così come richiesto da Ezio Mauro, l’Autore aveva pubblicato lo stesso 
articolo (intitolato: Troppi silenzi sui crimini del comunismo) su “Repubblica”: 
la versione polacca, dunque, non era altro che la sua ritraduzione. Ugualmente 
accade con Gli incrollabili profeti della trattativa, uscito il medesimo giorno, 25 mag-
gio 1999, su “Repubblica” e sul Diario in seguito alla richiesta fatta a Herling dal 
quotidiano italiano di commentare gli attacchi NATO alla Jugoslavia di Milošević.

15	 Il primo da citare è Il vero eterno prigioniero, pubblicato su “La Stampa” del 5 aprile 
1997 e preceduto dalla versione polacca sul Diario del 1° marzo 1997, laddove 
vengono considerati i casi di Ivanov-Razumnik e Šalamov; un altro di questi è il 
già evocato Troppi silenzi sui crimini del comunismo; infine c’è Urss, i contabili del 
crimine. Delitti firmati negli archivi segreti, uscito su “La Stampa” il 5 gennaio 1998 
e preceduto da testo analogo polacco sul Diario del 31 dicembre 1997.

16	 In Due giusti. Favole moderne controcorrente, uscito su “Il Mattino” del 24 marzo 
1998 e un mese prima sul Diario, Herling riporta alla luce i casi di Giorgio Perla-
sca e Dimitar Peshev; mentre in Un eretico galantuomo, uscito il 12 aprile 1998 su 

“Il Mattino” e riportante la stessa data sul Diario, egli tratta di Eugenio Reale.



268 Alessandro Ajres

il brano è destinato: talvolta elimina i nomi di figure polacche che 
reputa poco significative per il pubblico italiano17, o viceversa18; 
altre volte cancella riferimenti storici troppo specifici19. In que-
sto arco temporale, compreso tra il 1992 e il 2000, al di là di queste 
piccole differenze sono pochi i casi di modifiche “di sostanza”: tra 
queste vorrei segnalare quella che interviene nell’articolo Nel ‘900 
un cuore di tenebra. Lo guarirà la democrazia? (“La Stampa”, 5 aprile 
1994) preceduto da un’annotazione sul Diario del 25 febbraio del-
lo stesso anno. Ebbene, la versione italiana contiene in un para-
grafo, La formula di Zinov’ev, assente nel testo di partenza polacco. 
In queste poche righe conclusive Herling si produce in una delle 
sue previsioni lungimiranti: “Gli avvenimenti assai rapidi negli ul-
timi anni nell’ex Urss e nelle ex «democrazie popolari» smenti-
scono i sostenitori dell’homo sovieticus, dando invece grande peso 
alla debolezza e alla fragilità delle istituzioni democratiche, che ri-
chiederanno ancora parecchio tempo per affrontare bene l’eredità 
del comunismo” [Herling-Grudziński 2022h: 1173].

Le difformità sono più evidenti, invece, nel periodo che prece-
de il 1982, ovvero fino alla “pausa” che terrà lontano Herling dalla 
stampa italiana per dieci anni. Nel passaggio dal Diario ai quoti-
diani del nostro paese si nota anzitutto una maggiore propensione 
allo stralcio dei ricordi personali, tendenza che si affievolirà dopo 

17	 Dal brano del Diario datato 16 luglio 1996, ad esempio, nel passaggio all’articolo 
per “La Stampa” Orwell? Smaschera anche il post-comunismo (uscito il 17 agosto 
1996) Herling elimina i riferimenti a due studiosi e giornalisti polacchi: Jerzy 
Turowicz e Wojciech Skalmowski. Quest’ultimo nella versione italiana viene 
definito genericamente penetrante studioso polacco [Herling-Grudziński 2022g: 
1229].

18	 Il 30 dicembre 1995 esce su “La Stampa” l’articolo Fare del male la facile arte. Nella 
sua riproposizione in polacco sul Diario (datata 7 gennaio 1996) non c’è traccia 
del commento al libro Sono un assassino? di Perechodnik, in cui Herling tratta 
diffusamente della postfazione di Francesco Cataluccio.

19	 In questo caso, dal testo del Diario intitolato L’addio di un amico moscovita (marzo 
1995), nella versione italiana per “La Stampa” (30 aprile 1995, Il chiodo fisso di 
Maksimov) vengono esclusi vari passaggi della storia dell’Unione Sovietica evi-
dentemente ritenuti superflui o troppo dettagliati. Allo stesso modo, nell’arti-
colo Non picconate Solženicyn (“La Stampa”, 31 ottobre 1995) vengono espunte le 
accuse cui lo scrittore russo deve confrontarsi in patria. Tali accuse, invece, ven-
gono esplicitate nel testo sul Diario datato 29 settembre 1995.



269La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

il 1992. La stessa data, 10 ottobre 1980, riportano ad esempio il te-
sto di Herling su “Il Giornale”, La mente libera d’un poeta, e la sua 
annotazione sul Diario: entrambi gli scritti celebrano l’assegnazio-
ne del premio Nobel per la letteratura a Czesław Miłosz. Ebbene, 
il brano pubblicato sul quotidiano riduce la presenza della prima 
persona autoriale ad un unico caso: “Ricordo come nel 1938, gio-
vanissimo studente dell’università di Varsavia, io presentavo in un 
circolo letterario della capitale polacca il secondo volume delle sue 
poesie Tre inverni…” [Herling-Grudziński 2022i: 1085]; mentre 
sul Diario aneddoti e memorie personali pullulano, corroborati 
dall’utilizzo di alcune citazioni dall’opera di Miłosz.

Quando Herling rievoca la figura di Silone (Silone all’Est su 
“Il Giornale”, 31 agosto 1978) la differenza con il testo pubblicato 
sul Diario e datato 28 agosto 1978 non consta nella minore o mag-
giore presenza dei ricordi personali, sostanzialmente confermati 
nell’una e nell’altra versione, quanto nella conclusione dell’artico-
lo “italiano”: l’ennesimo richiamo a Zinov’ev, infatti, non si trova 
negli appunti del Diario20. Lo stesso accade per l’articolo Il rifiuto 
della menzogna uscito su “Il Giornale” il 17 dicembre 1977 e prece-
duto (è lecito supporre) da un lungo brano scritto sul Diario datato 
30 novembre – 4 dicembre 1977. Il tema è la Biennale del dissen-
so svoltasi a Venezia. La versione “polacca” del brano è molto più 
lunga e si sofferma molto più insistentemente sulla realtà polacca 
del dissenso; i due testi procedono pressoché in parallelo fino alla 
parentesi che Herling dedica a Moravia:

Gli schemi ideologici però sono duri a morire. Nell’inaugurare 
alla Biennale il convengo sulla letteratura, Moravia fece uso di 
una formuletta logora di stampo deutscheriano: “Il realismo 

20	 “Nel recente libro di Zinov’ev, Il futuro radioso, c’è il motivo ricorrente di una 
vecchia cenciosa, che con le sue frequenti e silenziose apparizioni sotto la fine-
stra dell’appartamento moscovita del narratore, un eminente filosofo marxista, 
lo impensierisce e lo turba in modo inspiegabile. Mi piace immaginare che anche 
Zinov’ev abbia letto in russo L’avventura di un povero cristiano e che abbia a lungo 
meditato sulle parole di Celestino rivolte a papa Bonifacio VIII: «Dio ha creato le 
anime, non le istituzioni. Le anime sono immortali, non le istituzioni, non i regni, 
non gli eserciti, non le Chiese, non le Nazioni […]»”, riporta Herling [2022j: 963].



270 Alessandro Ajres

socialista è l’ideologia artistica della rivoluzione industriale 
dai tempi corti”. Gli consigliai di lasciar stare la “rivoluzione 
industriale dai tempi corti” e di usare magari “surrealismo so-
cialista” al posto di “realismo socialista”. Tale è infatti l’“ideo-
logia artistica” della letteratura ufficiale sovietica: una rottura 
quasi completa con la realtà a favore della menzogna istituzio-
nalizzata. [Herling-Grudziński 2022k: 921]21

Dopo questo paragrafo, laddove lo scritto che compare sul 
Diario procede insistendo su questioni (principalmente) inter-
ne alla Polonia, quello redatto per “Il Giornale” va concludendo-
si – ancora una volta – con un inciso su Zinov’ev: “Se oggi la fame 
della verità è così acuta in Russia, se nascono capolavori disperati 
come Altezze abissali di Zinov’ev, lo si deve al regno ininterrotto 
dell’«ideologia artistica della rivoluzione industriale dei tempi 
corti»” [Herling-Grudziński 2022k: 921]. Il richiamo a Zinov’ev 
e, in particolare, alla sua teoria dell’homo sovieticus, marca dunque 
ripetutamente una differenza tra le versioni polacca e italiana di 
brani che partono da uno spunto comune; il che, se ce ne fosse 
bisogno, testimonia come per Herling sia importante trattare di 
libertà e dissenso anche presso i lettori italiani.

5.	 Conclusioni

L’analisi della pubblicistica “italiana” di Gustaw Herling-Grudziński 
aiuta a comprendere non solo quali fossero i suoi interessi etico- 

-intellettuali specifici, quelli che egli voleva condividere coi lettori 
della sua patria di adozione; ma, dall’inizio della stesura del Dia-
rio in poi, aiuta anche a ragionare su quali temi o spunti fossero 
meritevoli di essere veicolati verso i lettori di entrambi i suoi paesi: 
Italia e Polonia. Rispetto al periodo compreso tra 1971–1982 i casi 
di articoli simili (se non identici) pubblicati a partire dal Diario 

21	 Per completezza, va aggiunto che nel prosieguo Herling scrive anche: “Moravia 
finì col darmi ragione. Era una piccola prova della faciloneria con la quale gli intel-
lettuali occidentali hanno accettato finora i luoghi comuni del «progressismo» 
nei riguardi dell’Est” [Herling-Grudziński 2022k: 921].



271La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

alla stampa italiana, o viceversa, tra il 1992–2000 aumentano del 
38% (dal 5% al 43%). Come detto, questo può giustificarsi alla luce 
degli impegni considerevolmente aumentati per l’Autore dopo il 
1989; tuttavia, l’esito di tale studio mette in luce delle ricorrenze 
che esulano da una semplice motivazione “di comodo”. Tra il 1997–
1999 Herling pubblica sulla stampa italiana e sul Diario nove arti-
coli a partire da uno spunto comune e tutti si confrontano con gli 
orrori delle dittature, mettendole a confronto o evidenziandone 
episodi specifici. Poco prima della scomparsa, dunque, egli riba-
disce quali siano stati i temi più significativi della sua vita intellet-
tuale, dai quali si è mosso per sviluppare la produzione letteraria 
artistica oltre che pubblicistica.

Del resto, tentando di suddividere gli articoli della produzione 
giornalistica “italiana” per aree di contenuto, seppure al netto di 
una leggera modifica che interviene dopo il 1990 e che vede una 
diminuzione delle incursioni nel campo argomentativo di URSS 
(Russia) ed Europa centro-orientale (Polonia esclusa) in favore di 
testi che riguardino l’Italia o la vita di Herling stesso, l’impressio-
ne che si ricava è di trovarsi al cospetto di un corpus pubblicistico 
compatto, in cui ragionamenti, ricordi ed episodi vari mirano tutti 
all’affermazione incondizionata della libertà.

Bibliografia
Herling-Grudziński Gustaw (1995), Dziennik pisany nocą 1973–1979, 

Czytelnik, Warszawa.
Herling-Grudziński Gustaw (1998), Dziennik pisany nocą 1993–1996, 

Czytelnik, Warszawa.
Herling-Grudziński Gustaw (2000), Breve racconto di me stesso, L’Ancora 

del Mediterraneo, Napoli.
Herling-Grudziński Gustaw (2006), Ho cessato di essere uno scrittore in 

esilio, in: idem, Il pellegrino della libertà, L’Ancora del Mediterraneo, 
Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022a), Io, polacco napoletano, in: idem, 
Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – Instytut Literatury, 
Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022b), Comunicato dei cantieri navali 
di Stettino, in: idem, Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – 
Instytut Literatury, Napoli.



272 Alessandro Ajres

Herling-Grudziński Gustaw (2022c), Jaruzelski non sarà mai un Piłsudski, 
in: idem, Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – Instytut 
Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022d), Spadolini al “Corriere”: il direttore 
che non censurava mai, in: idem, Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, 
Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022e), La bella coscienza, in: idem, Scritti 
italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022f), Il momento morale, in: idem, Scritti 
italiani 1944–2000, vol. 1, Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022g), Orwell? Smaschera anche 
il post-comunismo, in: idem, Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, 
Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022h), Nel ‘900 un cuore di tenebra. 
Lo guarirà la democrazia?, in: idem, Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, 
Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022i), La mente libera d’un poeta, in: idem, 
Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – Instytut Literatury, 
Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022j), Silone all’Est, in: idem, Scritti 
italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Herling-Grudziński Gustaw (2022k), Il rifiuto della menzogna, in: idem, 
Scritti italiani 1944–2000, vol. 2, Bibliopolis – Instytut Literatury, 
Napoli.

Śniedziewska Magdalena (2022), Testimonianza di un’epoca: gli “Scritti 
italiani” di Gustaw Herling, in: Gustaw Herling-Grudziński , Scritti 
italiani 1944–2000, vol. 1, Bibliopolis – Instytut Literatury, Napoli.

Alessandro Ajres
Gustaw Herling-Grudziński’s presence in Italian daily press
The Italian language Herling used after his move to Italy in 1955 was not 
only the language of everyday communication; it was also the language 
in which, from a certain point on, he wrote all his articles for Italian mag-
azines and newspapers. The author retained Polish for the novels, essays, 
and short notes in his Dziennik (Journal written at night), as if to connect 
his native language with “real writing”; at the same time, he utilized Italian 
in his journalistic works. Yet, the texts Herling wrote in this language offer 
truly exceptional material for analysis. They allow us to trace the successive 
stages of his rapprochement with the Italian world, as well as the influence 
Herling had (or not) on Italian public opinion. Furthermore, comparing the 



273La presenza di Gustaw Herling-Grudziński…

Italian writings with the Journal written at night reveals how often certain 
articles were repeated in both languages in similar, if not identical, form; 
this attests to the importance of certain themes in his work.

Keywords:	Gustaw Herling-Grudziński; Italy; Newspapers; Italian lan-
guage; Italian Daily Press; Journal

Alessandro Ajres – è attualmente ricercatore di Lingua e traduzione po-
lacca all’Università Aldo Moro di Bari. I suoi interessi principali vertono 
sulla lingua e letteratura polacca contemporanea, nonché sulla storia e so-
cietà polacche dei giorni nostri. Tra le sue pubblicazioni più recenti com-
paiono i volumi: Aborto senza frontiere (2022) e Storia della Polonia dal 1918 
a oggi (2023).





Konfrontacje





Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.11

Marcin Jaworski
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
ORCID: 0000-0002-1653-3763

Sztuka pisania – sztuka czytania.  
Edukacja literacka na uniwersytecie  
i w życiu kulturalnym

Jan Parandowski w 1955 roku – przy okazji kolejnego, rozszerzone-
go wydania Alchemii słowa – tak pisał o swoim niezrealizowanym 
pomyśle sprzed wojny:

[…] chciałem […] stworzyć instytut pod nazwą Szkoły Sztuki 
Pisarskiej. Projekt przyjęto ze zdziwieniem, zgorszeniem, nie-
chęcią. Zarzucano mi, że chcę założyć „przedszkole geniuszów”, 
a nikt nie pomyślał, że wprowadzenie w sztukę pisarską jest po-
trzebne nie tylko dla przyszłych geniuszów, ale dla wielu, któ-
rzy posługując się słowem w swoim zawodzie, nigdy nie będą 
pisarzami, i że to, co projektowałem dla literatury, od dawna 
posiadają inne sztuki, jak muzyka w swych konwersatoriach 
czy plastyka w swych szkołach sztuk pięknych – i nikomu nie 
przyjdzie na myśl natrząsać się z tych zakładów wychowaw-
czych. [Parandowski 1998: 10–11]

Gabriela Matuszek, założycielka i wieloletnia szefowa krakow-
skiego Studium Literacko-Artystycznego, przy różnych okazjach 
także mówiła i pisała o paradoksie szkoły pisarzy [zob. np. Matu-
szek 2005: 348, 2015: 5–6], który na potrzeby pisania niniejszego 

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.11
https://orcid.org/0000-0002-1653-3763


278 Marcin Jaworski

tekstu można uprościć do formuły: nie da się nauczyć pisania, ale 
pisania uczyć można i warto. Ten chiazm [zob. Panas 1996: 75–76], 
którym wciąż można opisać ewolucję edukacji literackiej w Pol-
sce, odkąd pomyślał o niej w dwudziestoleciu międzywojennym 
i potem zaczął ją wykładać na KUL-u Parandowski, jest również 
dobrym punktem wyjścia do ukazania problemów i paradoksów 
towarzyszących socjologicznoliterackiemu opisowi miejsca sztu-
ki pisania na uniwersytecie i w życiu literackim (a także – do opo-
wieści o prowadzeniu takiego kierunku studiów).

1.	 Sztuka pisania w Poznaniu

To, o czym tu piszę, opiera się m.in. na doświadczeniach współ-
tworzenia i prowadzenia najpierw specjalności artystycznolite-
rackiej (którą wymyślił i jako pierwszy kierował Piotr Śliwiński) 
na studiach licencjackich na poznańskiej polonistyce od drugie-
go semestru roku akademickiego 2007/2008 [Sieja-Skrzypulec 
2018: 190], a później osobnego kierunku drugiego stopnia – sztuki 
pisania (którą współzakładałem z Piotrem Śliwińskim i Krzyszto-
fem Hoffmannem w roku 2020). Zarówno specjalność, jak i kie-
runek cieszą się stabilnym, dużym zainteresowaniem studentek 
i studentów. Stały się ważnym aspektem studiów polonistycznych 
i filologicznych w ogóle (w ramach Wydziału Filologii Polskiej 
i Klasycznej oraz łączącej inne wydziały filologiczne Szkoły Nauk 
o Języku i Literaturze). Przyciągają kolejne roczniki maturzystów 
(specjalność) oraz absolwentów innych kierunków (sztuka pisa-
nia), nie tylko humanistycznych (tu nie stawiamy ograniczeń), 
którzy w innym trybie zapewne nie podjęliby studiów nad lite-
raturą i językiem.

Tym bardziej warto kontynuować refleksję dotyczącą zarówno 
form i metod kształcenia (szczegółowo pisze o nich Hanna Sieja-

-Skrzypulec w ważnej dla metarefleksji dyscypliny i wciąż aktual-
nej książce Twórcze pisanie na gruncie polskim [Sieja-Skrzypulec 
2018]), jak i sposobów oddziaływania i kooperowania artystycz-
nej edukacji literackiej z polonistyką czy innymi kierunkami, nie 
tylko w obrębie humanistyki, oraz z instytucjami i podmiotami 
życia literackiego spoza akademii.



279Sztuka pisania – sztuka czytania…

I jeszcze dopowiedzenie: poznańska sztuka pisania powstała 
tuż przed pandemiczną izolacją. Pierwszy rok musiał być zatem 
zdalny. Łatwo sobie wyobrazić, jak bardzo martwiliśmy się o na-
bór i o przebieg pierwszych semestrów. Powiem krótko: martwi-
liśmy się niepotrzebnie. Chętnych nie brakowało. Zaprosiliśmy 
na studia grupę osób zróżnicowanych pod wieloma względami 
(wiek, wykształcenie, zawód, doświadczenie artystyczne). Dla 
pierwszego rocznika pandemia oraz izolacja okazały się raczej 
twórczym wyzwaniem niż przeszkodą, okazją do wypróbowania 
innych metod nauki i nowych sposobów budowania grupy czy 
pisarskiej wspólnoty na odległość1. Zresztą pandemiczna izola-
cja i wynikające z niej konsekwencje w twórczym nauczaniu to 
osobny rozdział, wciąż wart omówienia. Jako pierwsza na bieżą-
co opisywała tamtą sytuację Inga Iwasiów [zob. Iwasiów 2020]2.

2.	 Infrastruktura – z życia literackiego na uniwersytet

Różne odmiany twórczego pisania powstają dziś na uniwersy-
tetach w całej Polsce. To świeża dziedzina edukacji, która wciąż 
szuka swojej tożsamości w akademii i poza nią oraz wypracowu-
je metody uczenia. Postawienie pytań ogólnych, dotyczących sta-
tusu dyscypliny (subdyscypliny literaturoznawstwa?), dydaktyki, 
działalności, literackiej kooperacji czy –jakkolwiek nazwać to za-
gadnienie – tego, czym sztuki pisania się zajmują, nie daje mi spo-
koju i niezmiennie wydaje się interesujące od początku istnienia 
poznańskiego kierunku.

Jedną z inspiracji do powstania najpierw specjalności arty
stycznoliterackiej, a potem kierunku sztuka pisania było kilka 

1	 Wielu byłych studentów pierwszego rocznika sztuki pisania wciąż utrzymuje 
kontakty zarówno ze sobą, jak i z wykładowcami. Osoby te pozostają aktywne 
w szeroko rozumianej literaturze, a niektóre z nich wydały już pierwsze książki 
[zob. Kasprzak 2024; Cendrowska 2025].

2	 Książka Iwasiów ukazała się jako pierwszy tom szczecińskiej serii Studia Pisarskie. 
Należałoby także wspomnieć o komponencie zdalnym sztuki pisania – to właśnie 
dzięki niemu w czasie pandemii zapraszanie wykładowców z różnych stron Polski 
i ze świata okazało się znacznie łatwiejsze. Z pewnością to jeden z pozytywnych 
aspektów izolacji. Kontakty wówczas nawiązane nadal są żywe dzięki kolejnym 
wspólnym inicjatywom.



280 Marcin Jaworski

cyklów warsztatów współtworzonych przez Zakład Poetyki i Kry-
tyki Literackiej UAM we współpracy z Centrum Kultury „Zamek” 
w Poznaniu w połowie pierwszej dekady XXI wieku. Na żadne 
z proponowanych w sobotnie przedpołudnia zajęć nie zabrakło 
chętnych. To wtedy uświadomiliśmy sobie, że czytającej publicz-
ności brakuje żywszej rozmowy o pisarskim warsztacie, z uzna-
nymi i wyrazistymi osobowościami, oraz uważniejszej dyskusji 
o literaturze współczesnej, najnowszej, prowadzonej niekoniecz-
nie w ramach akademickiego kursu.

Wspomnienie sprzed ponad dwudziestu lat ma służyć temu, 
by podkreślić, że dla naszego myślenia o sztuce pisania ważne są 
od początku – mówiąc najprościej – warsztaty oraz interpretacja. 
Warsztaty – pisarskie, praktyczne, oparte na doskonaleniu rze-
miosła w najszerszym możliwym spektrum form, stylów i tema-
tów, a zarazem wprowadzające w profesjonalną redakcję i korektę 
tekstu oraz w realia rynku książki. Interpretacja – krytyczna, litera-
turoznawcza, historycznoliteracka, bliska tekstowi, odwołująca się 
do rozmaitych, także nowych oraz subwersywnych czy wywroto-
wych teorii funkcjonujących dziś w humanistyce, osadzająca tekst 
i osobę piszącą we współczesności.

Jest to uproszczenie, ale w skrócie pozwala zrozumieć istotę 
programu, który, choć korzysta z literaturoznawczej i językoznaw-
czej wiedzy, nie buduje przecież pełnego kursu studiów filologicz-
nych, lecz stara się wesprzeć, ugruntować w słuchaczce i słuchaczu 
pasję do literatury, rozbudować warsztat (pisarski, krytyczny) czy 
kompetencje czytelnicze, poszerzyć samoświadomość własnych 
możliwości i ograniczeń.

Można by tu także użyć innego języka, wskazując, że sztuka 
pisania wzmacnia umiejętności miękkie: samodzielność, kreatyw-
ność, współpracę w grupie etc. Zapewne dałoby się to opisać w kon-
tekście przeobrażeń współczesnego społeczeństwa, w którym istot-
ną rolę odgrywają osoby, czasem zbiorowo określane jako „klasa 
kreatywna” [zob. Florida 2010; por. Leder 2023: 314–332], wśród 
których znajdują się także pisarki i pisarze oraz przedstawiciele 
innych zawodów wymagających posługiwania się słowem. To już 
jednak pomysł na inny tekst.



281Sztuka pisania – sztuka czytania…

3.	 Z uniwersytetu do literatury

Sztuka pisania jako kierunek ogólnouniwersytecki nie ma oczywi-
stego statusu. Funkcjonuje na granicy dyscyplin – między profila-
mi ogólnoakademickim i artystycznym, a więc de facto poza usta-
wą o szkolnictwie wyższym… Sztuce pisania mogą towarzyszyć 
np. literaturoznawstwo, przekładoznawstwo, edytorstwo oraz me-
dioznawstwo czy dziennikarstwo3, a także – na uczelni artystycz-
nej – projektowanie książki czy szeroko rozumiana grafika. Z per-
spektywy osadzonego w akademickiej humanistyce programu oraz 
zapraszanych do współpracy gości, zarówno z samej uczelni (z in-
nych wydziałów humanistycznych), jak i spoza jej obrębu, istotne 
są także komparatystyka oraz socjologia literatury.

Taka nieokreśloność jest wpisana w sztukę pisania i nawet 
w pewnym stopniu pożądana. Jednak szlachetna nieuchwytność 
i nieustawność nie zawsze są łatwe i atrakcyjne. Układanie sylabu-
sów rzetelnie pasujących do aktualnych Krajowych Ram Kwalifi-
kacji i jednocześnie uwzględniających autorski i artystyczny cha-
rakter większości zajęć jest trudnym wyzwaniem. Wiąże się z tym 
także szereg innych problemów dotyczących m.in. kształcenia i za-
trudniania pisarzy. Uważam, że najważniejszą z tych kwestii jest 
niemożność obrony dyplomu na podstawie dzieła artystycznego. 
Nie kształcimy magistrów sztuki, lecz literaturoznawców, a mog-
libyśmy wypuszczać w świat i jednych, i drugich. Na uniwersyte-
cie artystycznym także nie jest możliwe uczenie pisania literatury 
ani obrona literackiego dyplomu. Szkolnictwo wyższe po prostu 
nie zna takiej dyscypliny sztuki jak literatura. Można by sobie wy-
obrazić studia interdyscyplinarne, których rezultatem byłby po-
dwójny dyplom. To właśnie dookreślenie statusu sztuki pisania 
oraz specyfiki dyplomu są dziś jednymi z ważniejszych tematów, 
które mogłyby zostać szerzej przedyskutowane przez środowisko 
naukowo-literackie związane z kierunkami pisarskimi, aby w re-
zultacie zaproponować uregulowanie tych spraw4.

3	 Ważne książki dotyczące twórczego pisania w Polsce ukazały się w serii Oblicza 
Mediów publikowanej przez Wydawnictwo Adam Marszałek [zob. Dąbała 2010; 
Sieja-Skrzypulec 2018].

4	 Szybki sondaż na potrzeby niniejszego tekstu wykazał, że w roku akademic-
kim 2025/2026 na obu stopniach kształcenia – zarówno na specjalności, jak i na 



282 Marcin Jaworski

Bardzo ważne jest osadzenie kierunku akademickiego, nieza-
leżnie od tego, jak definiować jego profil, w kontekście zewnętrz-
nym, w którym nie tylko się uczestniczy, ale także się go współ-
tworzy. Życie literackie Poznania, w którym osoby administrujące 
i prowadzące zajęcia na kierunku sztuka pisania mają udział, prze-
biega raczej w bieżącym rytmie od spotkania do spotkania, od 
inicjatywy do inicjatywy, niż dyktowanym przez niebezpieczną 
dla współczesnej kultury festiwalozę [Kuligowski 2017; Jaworski 
2018] – od jednej imprezy do następnej, od Poznania Poezji do Fe-
stiwalu Fabuły czy od jednej gali Poznańskiej Nagrody Literackiej 
do kolejnej. Te efektowne kulminacje są ważne, ponieważ potwier-
dzają ciągłość i stabilność całorocznej aktywności. Umożliwiają 
włączenie studentek i studentów w różnorodny rytm roku literac-
kiego, pokazanie kulisów organizacji rozmaitych imprez, cyklów, 
wydarzeń oraz zaproszenie ich do tej pracy.

Opowieść o literaturze i nauka rzemiosła są więc oparte na 
życiu literackim, do którego studentki i studenci otrzymują za-
proszenie (i raczej chętnie z niego korzystają). Wiedza o literatu-
rze przekłada się na praktykę instytucji kultury, twórczość wzbo-
gaca się o inny wymiar życia osoby piszącej. Pisanie jest nie tylko 
tajemnicą i świętem, rzemieślniczą sprawnością i umiejętnością 
wchodzenia w dialog, ale także po prostu wielowymiarową i nieco 
męczącą pracą – żmudną, nie zawsze, choć bardzo często – dającą 
satysfakcję codziennością.

To ważne, żeby w ten sposób poddać weryfikacji narzędzia 
teoretyczne, zwłaszcza socjologii i ekonomii literatury, których nie 
sposób pominąć w budowaniu samoświadomości osoby chcącej 
aktywnie uczestniczyć we współczesnej kulturze. Jak narzędzia te 
przechodzą taki test – to także temat na osobny artykuł5.

kierunku – słuchacze i słuchaczki w znacznej większość wybraliby dyplom arty-
styczny.

5	 W tym kontekście szczególnie ważna pozostaje teoria pola literackiego Pier-
re’a Bourdieu [2001], dostosowywana z lepszym lub gorszym skutkiem do pol-
skich realiów [zob. Jankowicz i in. 2014; Jankowicz, Marecki, Sowiński, red. 2015; 
Budnik i in. 2024], oraz inne budowane na jej podstawie propozycje, jak np. prize 
studies [zob. English 2013; Auguścik 2017].



283Sztuka pisania – sztuka czytania…

4.	 Sztuka interpretacji a sztuka pisania

Nieco inna, bliska literaturoznawczej praktyce dydaktycznej, jest 
perspektywa określenia studiów pisarskich, która wiąże się z obie-
gowym przekonaniem, że sztuka pisania uczy przede wszystkim 
czytania. Nikt odpowiedzialny nie obieca osobie kandydującej 
na takie studia, że nauczy ją pisać – do tego trzeba także (a może 
przede wszystkim?) własnej pracy, uporu, talentu… W związku 
z tym kursy dotyczące rozmaitych form i kompetencji literackich – 
od zajęć poświęconych poezji czy krótkim formom prozatorskim, 
przez stylistykę, po literaturę gatunkową i reportaż – kierują się 
często ku takiej właśnie twórczej lekturze. Sądzę, że tak szczegól-
nie rozumiana sztuka interpretacji warta byłaby dokładnego stu-
dium. Na zajęciach podejmowana jest ona, gdy można wykroczyć 
poza schemat, a więc gdy pojawia się autorska, ekspercka, wirtuo
zowska improwizacja jako element interakcji z grupą studencką.

Jednak taka autorska, zaawansowana interpretacja cechować 
się powinna także komunikatywnością – nie do adeptów poloni-
styki wszak się mówi. Znamionować ją winna również nienachal-
na, wyraźnie subiektywna, czasem wręcz retorycznie zaprzeczona, 
instruktywność – jak czytać i jak pisać podobne czy analogiczne 
utwory. To może być dydaktyczne wyzwanie, choć nietrudno so-
bie wyobrazić, że ekspert potrafi mu sprostać i zamienić je w edu-
kacyjną przygodę, z której frajdę będą mieli wszyscy uczestnicy.

Można znaleźć przykłady takich zajęć, można znaleźć takie 
książki, w których literaturoznawcza wiedza łączy się z samoświa-
domością mistrza w literackim fachu. Odruchowo sięgając do hi-
storii zachodniej literatury nowoczesnej, można by tu wskazać 
Thomasa Stearnsa Eliota i jego wpływ na Nową Krytykę, która na 
dekady zdominowała anglistykę. Z kolei sam poeta stał się nie-
uniknionym, choć z biegiem czasu coraz bardziej negatywnym 
punktem odniesienia, od którego uczono się – choćby przez za-
przeczenie – czytać tradycję, pisać poematy i uczestniczyć w de-
bacie społecznej.

We współczesnej polskiej literaturze trudniej byłoby znaleźć 
podobną systemową i osobowościową centralę, ale np. po 1989 roku 
takie oryginalne, błyskotliwe i poręczne zarazem książki napi-
sali m.in. Stanisław Barańczak [1990], Piotr Sommer [2005] czy 



284 Marcin Jaworski

Andrzej Sosnowski [2007]. Szczególnie eseje tego ostatniego 
z tomu „Najryzykowniej” uwodzą stylem, stopniowaniem wtajem-
niczenia w poetyckie rzemiosło i różnymi poziomami ogólności 
podejmowanych tematów.

Taki sposób czytania, pisania o czytaniu, pisania po prostu – 
wytwarza się na styku akademickiej wiedzy, praktyki twórczej i do-
świadczenia dydaktycznego (np. prowadzenia warsztatów literac-
kich)6. Sądzę, że mógłby to być przedmiot kolejnego rozdziału 
w bogatej już historii sztuki interpretacji, pokazujący m.in. w no-
wej odsłonie zatarte pogranicze między teorią (czy anty-teorią, jak 
chce Anna Burzyńska [2006: 173–228, 251–268, 351–374]) i prakty-
ką czytania oraz pisania. Teorią, która nieuchronnie zamienia się 
w literaturę, i literaturą, która opowiada o sobie.

5.	 Przyszłość?

Wyżej starałem się wskazać istotne z pespektywy akademii aspekty 
refleksji nad rozwojem sztuki pisania na przykładzie poznańskich 
realiów. O niektórych wątkach zaledwie napomknąłem, inne po-
minąłem zupełnie. Na przykład: akademicka oferta wchodzi w re-
lację z rynkową ofertą kursów pisarskich oraz podręczników pisa-
nia – z całą kulturą poradnikową. Na tym tle może ukazywać swoje 
przewagi czy atrakcyjność. Istotne jest zaproszenie na akademię 
osób, które literaturą się pasjonują, ale nie interesuje ich studiowa-
nie filologii, a na poradnictwie się zawiodły. Program sztuki pisania 
korzysta z tradycji studiów filologicznych, szczególnie polonistycz-
nych, ale filologia – zwłaszcza polonistyka – może także ewoluować 
dzięki sztuce pisania. Chyba nie warto lekceważyć tej możliwości…

Jestem przekonany zatem, że ważne są relacje wewnątrz uni-
wersytetu. Sztuka pisania jest interdyscyplinarna – z konieczności 
funkcjonuje na pograniczu innych dziedzin oraz samej akademii. 

6	 Oczywiście powstające na styku tych zagadnień książki ukazywały się wcześ-
niej – by przywołać tylko eseje Czesława Miłosza czy felietony Wisławy Szym-
borskiej – i ukazują się nadal; ostatnio swoje prace opublikowali m.in. Jerzy Jar-
niewicz [2024] w serii o nieprzypadkowej nazwie Sztuka Czytania (Ossolineum) 
czy Dariusz Sośnicki [2025] między oryginalnymi esejami o literaturze (Wydaw-
nictwo Warstwy).



285Sztuka pisania – sztuka czytania…

Nie powinno to jednak służyć jedynie jako pretekst do pragma-
tycznego uzasadniania istnienia humanistyki [zob. Markowski 
2013: 19–33; por. Lipszyc 2014], akcentującego jej wychylenie ku 
współczesnym realiom. Sądzę, że sztuka pisania, dzięki swojej 
heteronomiczności, pozwala odświeżyć podstawowe narzędzia 
filologa (takie jak interpretacja), dzięki czemu przyczynia się do 
wzmocnienia tożsamości literaturoznawstwa i humanistyki w ogó-
le, umożliwiając inne spojrzenie na szkodliwy i wyjaławiający dla 
uniwersytetu podział na nauki humanistyczne i przyrodnicze. Ciąg 
dalszy nastąpi…

Bibliografia
Auguścik Anna (2017), Prizing Debate. The Fourth Decade of the Booker 

Prize and the Contemporary Novel in the UK, Transcript, Bielefeld, 
https://doi.org/10.1515/9783839438534.

Barańczak Stanisław (1990), Tablica z Macondo. Osiemnaście prób 
wytłumaczenia po co i dlaczego się pisze, Aneks, Londyn.

Bourdieu Pierre (2001), Reguły sztuki. Geneza i struktura pola literackiego, 
przeł. Andrzej Zawadzki, Universitas, Kraków.

Budnik Agnieszka i in., oprac. (2024), Pisać może dziś każdy. Raport 
z badania kondycji gdańskich pisarek i pisarzy, Gdańska Galeria 
Miejska, Gdańsk.

Burzyńska Anna (2006), Anty-teoria literatury, Universitas, Kraków.
Cendrowska Michalina (2025), Podloty, Wydawnictwo WBPiCAK, 

Poznań.
Dąbała Jacek (2010), Tajemnica i suspens w sztuce pisania. W kręgu 

retoryki dziennikarskiej i dramaturgii medialnej, Wydawnictwo Adam 
Marszałek, Toruń.

English James F. (2013), Ekonomia prestiżu. Nagrody, wyróżnienia 
i wymiana wartości kulturowej, przeł. Przemysław Czapliński, Łukasz 
Zaremba, Wydawnictwo NCK, Warszawa.

Florida Richard (2010), Narodziny klasy kreatywnej oraz jej wpływ na 
przeobrażenia w charakterze pracy, wypoczynku, społeczeństwa 
i życia codziennego, przeł. Tomasz Krzyżanowski, Michał Penkala, 
Wydawnictwo NCK, Warszawa.

Iwasiów Inga (2020), Odmarażanie. Literatura w potrzebie, Wydawnictwo 
Naukowe Uniwersytetu Szczecińskiego, Szczecin, https://doi.org 
/10.18276/978-83-7972-855-8.

https://doi.org/10.1515/9783839438534
https://doi.org/10.18276/978-83-7972-855-8
https://doi.org/10.18276/978-83-7972-855-8


286 Marcin Jaworski

Jankowicz Grzegorz i in. (2014), Literatura polska w świetle teorii 
Pierre’a Bourdieu. Raport z badań, Ha!art, Kraków.

Jankowicz Grzegorz, Marecki Piotr, Sowiński Michał, red. (2015), 
Literatura polska po 1989 roku w świetle teorii Pierre’a Bourdieu. 
Podręcznik, Ha!art, Kraków.

Jarniewicz Jerzy (2024), Frotaż. Szkice o literaturze anglojęzycznej, Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Jaworski Marcin (2018), Festiwale – nowe zjawisko w życiu literackim, 
„Poradnik Bibliograficzno-Metodyczny”, nr 1.

Kasprzak Aleksandra (2024), Wydrąż mi rodzinę w serze, Biuro Literackie, 
Kołobrzeg.

Kuligowski Waldemar (2017), Festiwalizacja kultury. Jak megaiwenty 
tworzą megatrend, „Czas Kultury”, nr 1.

Leder Andrzej (2023), A wystarczyłoby… czyli wszyscy będziemy klasą 
kreatywną, w: tegoż, Ekonomia to stan umysłu. Ćwiczenie z semantyki 
języków ekonomicznych, Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 
Warszawa.

Lipszyc Adam (2014), Dekonstrukcja uniwersytetu, „Dwutygodnik”, nr 125, 
https://tinyurl.com/ufcyvf4s [dostęp: 1.12.2025].

Markowski Michał Paweł (2013), Polityka wrażliwości. Wprowadzenie do 
humanistyki, Universitas, Kraków.

Matuszek Gabriela (2005), Talent i nauka, rozmawia Tadeusz Kornaś, 
w: Literatura wobec nowej rzeczywistości, red. Gabriela Matuszek, 
Księgarnia Akademicka, Kraków.

Matuszek Gabriela (2015), O krakowskiej Szkole Pisarzy w roku 
jubileuszowym, w: Twórcze pisanie w teorii i praktyce, red. Gabriela 
Matuszek, Hanna Sieja-Skrzypulec, Księgarnia Akademicka, 
Kraków, https://doi.org/10.12797/9788376386225.

Panas Władysław (1996), Zamach pióra, w: tegoż, Pismo i rana. Szkice 
o problematyce żydowskiej w literaturze polskiej, Dabar, Lublin.

Parandowski Jan (1998), Alchemia słowa, Prószyński i S-ka, Warszawa.
Sieja-Skrzypulec Hanna (2018), Twórcze pisanie na gruncie polskim. 

Tradycje normatywny a wyzwania współczesności, Wydawnictwo 
Adam Marszałek, Toruń.

Sommer Piotr (2005), Po stykach, słowo/obraz terytoria, Gdańsk.
Sosnowski Andrzej (2007), „Najryzykowniej”, Biuro Literackie, Wrocław.
Sośnicki Dariusz (2025), Podwójne zęby szalonego Carla. Szkice z frontu, 

Warstwy, Wrocław.

https://tinyurl.com/ufcyvf4s
https://doi.org/10.12797/9788376386225


287Sztuka pisania – sztuka czytania…

Marcin Jaworski
Creative Writing and the Art of Interpretation.  
Literary Education at the University and in Cultural Life
The article discusses the teaching of creative writing at the university and 
within literary and cultural life, using as its case study the development at 
Adam Mickiewicz University in Poznań of the artistic-literary specialisa-
tion established in 2007 and the degree programme Creative Writing in-
troduced in 2020. It draws attention to the still developing position of cre-
ative writing among the disciplines of the humanities, a position that calls 
for clearer definition, as well as to its place between academic education 
and the institutions and participants of literary and cultural life beyond 
the university – a relationship that deserves further support and develop-
ment. An important element of artistic education is the combination of 
workshop-based classes with philological courses, in which the art of in-
terpretation plays a central role. Interpretation is understood here as a prac-
tice that brings together skills of literary analysis and the practical craft of 
writing, supporting students in developing both interpretive competence 
and a growing awareness of literature as a cultural practice.

Keywords:	creative writing; sociology of literature; literary life; literary 
education; teaching; interpretation; awareness of literature; 
university.

Marcin Jaworski – dr hab., profesor Uniwersytetu im. Adama Mickiewi-
cza w Poznaniu, literaturoznawca, krytyk, organizator życia literackiego; 
zajmuje się historią nowoczesnej i ponowoczesnej poezji i krytyki literac-
kiej oraz ich przygodami w XXI wieku; jest autorem książek, m.in. Świat 
nieliryczny. Studia i szkice o poezji współczesnej czy antologii Klasycyści, bar-
barzyńcy i inni. Spory o młodą poezję w latach 90., a także szefem kierunku 
sztuka pisania w Instytucie Filologii Polskiej UAM oraz członkiem redak-
cji „Poznańskich Studiów Polonistycznych. Serii Literackiej”; przewodni-
czy kapitule Poznańskiej Nagrody Literackiej; od 2014 roku jest kurato-
rem Festiwalu Fabuły w Centrum Kultury „Zamek”. Adres e-mail: marcin 

.jaworski@amu.edu.pl.

mailto:marcin.jaworski%40amu.edu.pl?subject=
mailto:marcin.jaworski%40amu.edu.pl?subject=




Poznańskie Studia Polonistyczne
Seria Literacka 49 (69)

doi: 10.14746/pspsl.2025.49.12

Łukasz Cybulski
Uniwersytet Adama Mickiewicza w Poznaniu
ORCID: 0000-0002-4771-9018

Genetyka tekstów dawnych,  
czyli nowe perspektywy w badaniu  
starych problemów dawnej kultury rękopisu

Genetyka tekstów dawnych to projekt polegający na włączeniu 
w obręb badań nad literaturą dawną narzędzi wywodzących się 
z francuskiej krytyki genetycznej – nurtu badań nad pisanymi 
(choć nie tylko) źródłami procesu tekstotwórczego1. Popularność 
tego nurtu mierzy się dziś nie tylko jego coraz dłuższą historią, ale 
także coraz szerszym zakresem badanych zjawisk. W najbardziej 
znanym i zarazem najbardziej kompleksowym na gruncie polskim 
opracowaniu poświęconym genetyce tekstów Pierre Marc de Biasi 
roztaczał wizję genetyki jako nauki wykraczającej poza dzieła lite-
rackie, zajmującej się np. malarstwem, rzeźbą, fotografią, filmem czy 
muzyką, a dalszy rozwój tej dziedziny widział jako ukierunkowany 

„w stronę nauki badającej procesy” utrwalone zarówno na papierze, 
jak i na nośnikach elektronicznych [Biasi 2015: 186–189, 195–205]. 
Powoli potwierdza się trafność tych przewidywań [zob. np. Kinder-
man 2012; Cucinotta 2022; Hulle 2023; Beloborodova, Hulle, red. 

1	 Pomijam ogólną charakterystykę genetyki tekstów; nurt ten rozwija się w litera-
turoznawstwie od lat 70. ubiegłego stulecia, a w Polsce znany jest od lat 90.; jego 
założenia są na ogół dość dobrze opisane [zob. np. Biasi 2015; Bem, Cybulski, red. 
2017; Wilczak 2019: 8–9, 13; Antoniuk 2020]. Przegląd bieżących badań zawiera 
jeden z numerów „Wielogłosu” [2019, nr 1]: Krytyka genetyczna w XXI wieku.

https://doi.org/10.14746/pspsl.2025.49.12
https://orcid.org/0000-0002-4771-9018


290 Łukasz Cybulski

2024 (artykuły w części 2)]2. Mogłoby się wydawać, że genetyka – 
przynajmniej w swej rdzennej, tekstowej odmianie – obejmuje dziś 
cały obszar piśmiennictwa, szczególnie jeśli wziąć pod uwagę po-
pularność tzw. manuscript studies – szerszego nurtu badań nad rę-
kopisami, dodatkowo sprzyjającego inicjatywom na tym polu. Tak 
się jednak nie stało. Mimo wspomnianego rozmachu (choć może 
należałoby powiedzieć: właśnie dzięki niemu) zaskakuje trwały 
konserwatyzm związany z horyzontem czasowym badań, które 
nadal sięgają jedynie do początków XIX wieku, pomijając starszy 
materiał źródłowy, który dla genetyki „wciąż jest dziewiczym ob-
szarem” [Italia 2024: 187].

Po części za takie ograniczenie odpowiadają sami teoretycy 
krytyki genetycznej. Wspomniany już de Biasi jako terminus a quo 
badań genetycznych wskazuje właśnie połowę wieku XVIII [Biasi 
2015: 23–24]. Pojedyncze, mające najwyżej lokalny zasięg inicjaty-
wy związane z przesunięciem tej granicy w skali globalnej w zasa-
dzie nie istnieją. Prawdę mówiąc, chyba jedynym widocznym ich 
śladem jest osadzony w strukturze Institut des Textes et Manuscrits 
Modernes (ITEM) zespół Génétique XVI–XVII kierowany przez 
Guillaume’a Peureux i Anne Réach-Ngô [zob. Groupe Génétique 
XVIe-XVIIe siècles 2025].

Tymczasem dawne bruliony istnieją (podobnie zresztą jak 
inne dokumenty genezy). Niezależnie od tego, w jaki sposób posta-
nowimy definiować zasięg owej „dawności”, natrafimy w jej obsza-
rze na rękopisy zawierające ślady procesu tekstotwórczego. Doku-
menty te zachowały się do naszych czasów w ilości umożliwiającej 
prowadzenie badań wykraczających poza studia przyczynkarskie3. 
Istotnym pytaniem nie jest więc dziś to, czy badania genetyczne 

2	 Francuskie wydanie książki de Biasiego ukazało się w 2011 roku.
3	 Taki wniosek nasuwa się po przeprowadzeniu szeregu kwerend. Większość z nich 

odbyłem w bibliotekach krajowych i zagranicznych podczas stażu podoktorskiego 
na Uniwersytecie Wileńskim, gdzie w latach 2022–2024 pracowałem nad projek-
tem Authorial identity in 17-th Century Manuscript Context (Autoriaus savimonė 
XVII amžiaus rankraštinių dokumentų kontekste), nr P-PD-22–137-PATIKSLINTA. 
Na podobne wnioski wskazują rozpoznania podawane w opracowaniach źró-
dłowych dotyczących np. rodzimego oratorstwa [Trębska 2008: 383; Barłowska 
2010: 21–22] oraz przez badaczy z Anglii, Włoch czy krajów Półwyspu Iberyjskiego 
[Beloborodova, Hulle, red. 2024: passim].



291Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

nad dawnym piśmiennictwem są możliwe, ale w jaki sposób na-
leży je prowadzić, respektując kulturową odmienność rękopisu 
(lub innego obiektu) wczesnonowożytnego4. Warto w związku 
z tym przyjrzeć się zarówno obecnym perspektywom badań pre-
liminaryjnych, jak i niektórym czynnikom, które dotąd utrudniały 
rozwój genetyki tekstów dawnych – dyscypliny, dla której wska-
zana przez de Biasiego połowa XVIII wieku wyznacza terminus ad 
quem dociekań.

Przede wszystkim należy zwrócić uwagę na specyficzną sy-
tuacją źródłową. Rękopisów roboczych zwykle nie odnajdziemy, 
przeglądając bibliografie czołowych pisarzy epok dawnych, a tych 
przecież znamy najlepiej. Nie dysponujemy również specjalistycz-
nymi katalogami rejestrującymi przede wszystkim lub wyłącznie 
materiał brulionowy, a w istniejących inwentarzach spuścizna tego 
typu bywa opisywana rozmaicie: brudnopis/brulion lub opisowo: 
rękopis zawierający skreślenia lub dopiski. Różnorodność stoso-
wanej terminologii oraz swoboda w konstruowaniu opisów źródeł 
komplikują kwerendę i wymagają od badaczy dobrego rozeznania 
w strukturach bibliografii. Poza inwentarzami sporządzanymi przez 
biblioteki „z urzędu” niezwykle cennym źródłem są rejestry publi-
kowane wraz z wynikami szczegółowych badań, jednak i one nie za-
wsze ułatwiają poszukiwania genetyczne – informacje o roboczym 
charakterze przekazu podawane są wybiórczo lub nie pojawiają 
się wcale. Trudno zresztą winić autorów opracowań. Przygotowa-
ne przez nich zestawienia są wystarczająco szczegółowe w zakre-
sie, jaki jest przedmiotem badań, ten z kolei nie dotyczy proce-
su twórczego odnotowywanego jako zjawisko ważne wprawdzie 
i ciekawe, ale w szerszym kontekście marginalne [zob. np. Trębska 
2008: 443–472]5. Być może to drobiazg, jednak trzeba się z nim 
zmierzyć już na wstępnym etapie pracy.

Znacznie poważniejszą kwestią jest określenie i opisanie obsza-
rów, w których dawna czy też wczesnonowożytna kultura rękopisu 

4	 Na temat uwarunkowań kulturowych kształtujących specyfikę rękopisu wczesno-
nowożytnego w kontekście badań genetycznych pisałem dwukrotnie [Cybulski 
2023, 2026].

5	 Zob. np. opisy kodeksów BN 3199 II i BOss 287 II [Barłowska 2010: 21–23, 56–58, 
320–321].



292 Łukasz Cybulski

jest fundamentalnie odmienna od kultury nowożytnej. Precyzyjna 
wiedza w tym zakresie pozwoli lepiej dostosować genetyczne na-
rzędzia opisu i analizy procesu twórczego oraz jego materialnych 
śladów. Na tę odrębność składa się kilka głównych czynników: 
komponent pamięci w kształtowaniu twórczości znanej nam ze 
źródeł pisanych, rękopiśmienny obieg tekstów jako równorzęd-
ny wobec obiegu tekstów w druku; retoryczna kultura piśmien-
na i zjawisko imitacji doskonałych wzorów. Te trzy komponenty 
wpływają na ukształtowanie dwóch kolejnych: płynności tekstu 
oraz jego wieloautorstwa6 stanowiącego immanentną cechę ręko-
pisu wczesnonowożytnego. Są one fundamentalne dla zrozumienia 
zarówno formy dawnych źródeł związanych z genezą tekstów, jak 
i mechanizmów ich powstania oraz obiegu czytelniczego. Dopiero 
stopniowe zrozumienie tych zjawisk umożliwi przesunięcie sporej 
gamy różnorodnych zapisów i problemów tekstowych z peryferii 
analizy literaturoznawczej do jej centrum.

Można oczywiście powiedzieć, że tego typu przesunięcie po-
woli już się dokonuje, ponieważ przywracane są do obiegu dzieła 
z różnych przyczyn zachowane w różnym stadium powstawania, 
jak choćby Kazania augustiańskie analizowane i opisywane eks-
tensywnie przez Dorotę Masłej [2020]. Prace tego typu mają dużą 
wartość i zwykle są efektem przenikliwości oraz specyficznych 
zainteresowań jednego uczonego, którego ważkie obserwacje na 
temat przebiegu procesu twórczego, stopnia jego zaawansowania, 
technik pracy kopisty-autora etc. nie mają umocowania w szerszym 
kontekście badań genetycznych. Nie czerpią z przystosowanej do 

6	 W odniesieniu do epok dawnych jest to jedno najbardziej złożonych zjawisk 
spośród wszystkich wyżej wymienionych już to ze względu na uwarunkowania 
wynikające z ówczesnej kultury piśmiennej, już to z uwagi na zróżnicowanie 
źródłowe – inaczej bowiem wygląda to zjawisko w dokumentach obejmujących 
poezję, inaczej w szeroko pojętej literaturze użytkowej (epistolografii, publicy-
styce, kaznodziejstwie czy oratorstwie świeckim). Najprostszym jego przejawem 
jest współpraca autora i kopisty, do bardziej złożonych przypadków należą cenzura, 
współpraca różnych autorów współtworzących jedno dzieło czy kodeks, wyko-
rzystanie kolażu fragmentów cudzych tekstów przy komponowaniu własnego 
utworu czy komponowanie na własny lub cudzy użytek kolekcji składającej się 
z pism różnych autorów [zob. np. Stillinger 1991; Trębska 2008: 384–385; Stewart 
2009; Barłowska 2010: 29–30, 65–155; Rutkowska 2013; Carruthers 2008: 234].



293Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

materiału źródłowego metodologii analizy procesu twórczego ani 
też nie prowadzą do pogłębienia refleksji w tym obszarze, ponie-
waż zjawiska te nie zostały dotychczas odpowiednio sproblema-
tyzowane i nie stanowią wyraźnie odrębnego pola badań. W XX-

-wiecznym literaturoznawstwie jest ono zagospodarowane przez 
krytykę genetyczną czy genetykę tekstów7, która w centrum zain-
teresowania stawia właśnie proces tekstotwórczy oraz brulion lite-
racki (a nieco szerzej: rękopis nowożytny), w którym utrwalone 
są ślady tego procesu. Rzecz jednak w tym, że powszechnie znane 
narzędzia genetyki wypracowano do analizy źródeł nowożytnych, 
które są fundamentalnie odmienne od tych powstałych między 
XV a XVIII wiekiem. Przyjmuje się, że po rewolucji francuskiej 
utwory komponowane są niemal wyłącznie w formie pisanej, zaś 
rękopis roboczy, zwykle autograf, należy już co do zasady wyłącz-
nie do sfery prywatnego obiegu czytelniczego. Nie trzeba nikogo 
przekonywać, że we wcześniejszych stuleciach składowe procesu 
pisania nie były zakorzenione w tak opisywanej nowożytności, 
lecz – odwrotnie – w okresie znacznie wcześniejszym, w średnio-
wieczu, dlatego nie można wprost ekstrapolować istniejących już 
narzędzi genetycznych do badania starszych zjawisk tekstowych. 
Właściwym postępowaniem będzie raczej opisywanie dawnej tek-
stualności w świetle jej oddalenia od kultury piśmiennej wieków 
średnich, stanowiącej główny punkt odniesienia jako formacja za-
stana i podlegająca przekształceniom.

Nie oznacza to jednak, że należy całkiem porzucić perspekty-
wę genetyczną. Skoro istnieją dawne teksty, musiały istnieć przed-

-teksty. Przez ponad 50 lat genetyka wnikliwie opisała rozmaite zja-
wiska, ale są to zjawiska nowożytne, zatem rzeczywistość „dawna” 
wymaga rekontekstualizacji zastanych narzędzi badawczych. Pro-
ces ten, w moim przekonaniu, powinien polegać na zachowaniu 
kluczowych kategorii, takich jak: brulion, dossier genezy (a w nim: 
dokumenty genezy), fazy pisania, tekst, przed-tekst (i po-tekst), en-
dogeneza, egzogeneza, epigeneza [Bem, Cybulski 2017: 20; Hulle 
2019], ponieważ służą one charakterystyce przedmiotu badań 

7	 Informacje na temat rozróżnienia terminologicznego można odnaleźć w kilku 
publikacjach [zob. Biasi 2015: 9, 189–195; Bem, Cybulski, red. 2017: 8–9].



294 Łukasz Cybulski

(wyodrębnienie odpowiedniego materiału źródłowego i rozpo-
znanie jego tożsamości oraz funkcji), a także kierują refleksję nad 
źródłami wczesnonowożytnymi na nowe tory, tworząc ramy, w ja-
kich mieści się analiza genetyczna prowadzona inaczej niż proce-
dury krytyki tekstu czy szerzej rozumiane badania tekstologiczne. 
Zmianie powinno jednak ulec rozumienie powyższych zagadnień – 
powinno ono być zgodne z rzeczywistością historyczną, do której 
je odnosimy. Brulion wczesnonowożytny będzie np. zjawiskiem 
wieloautorskim, ściśle związanym zarówno ze sferą prywatnego, jak 
i oficjalnego obiegu. Genetycznie rozumiany tekst (oficjalna publi-
kacja udostępniona w druku, „«skończona całość znaczeniowa» 
przeciwstawiona «otwartemu i płynnemu procesowi pisania»” 
[Bem, Cybulski 2017: 20]) może przybrać formę rękopiśmienną, 
ale – co nie mniej istotne – może też być (i niejednokrotnie jest) 
zjawiskiem o podwójnym statusie tekstu i brulionu, a ściślej: tekstu, 
który w rękach czytelnika (niezależnie od tego, kto nim był) zyskał 
dodatkowy, roboczy wymiar8. By zaznaczyć odrębność nowego ob-
szaru genetyki – uwarunkowaną wskazanymi wyżej czynnikami – 
proponuję określać go mianem „genetyki tekstów dawnych” (early 
modern textual genetics), zaś jej materialny przedmiot: „rękopisem 
wczesnonowożytnym” (early modern manuscript). Sam cel genetyki 
tekstów dawnych pozostaje zgodny z założeniami macierzystego 
paradygmatu. Jest nim analiza procesu tekstotwórczego, badanie 
stawania się dzieła w świetle zachowanej dokumentacji. Co warte 
podkreślenia, nie chodzi o literacką konceptualizację przebiegu 
bądź istoty pracy pisarskiej ani o stawianie hipotez na temat moż-
liwego, choć nieznanego nam przebiegu procesu twórczego, lecz 
o badanie źródeł, które dają wgląd w warsztat pisarza. Poznawanie 
procesu tekstotwórczego polega na poszukiwaniu odpowiedzi na 
pytania odnoszące się do fizycznej i funkcjonalnej charakterystyki 
brulionu, jego miejsca w całokształcie działań związanych z formo-
waniem dzieła, a także tego, kiedy autor-kopista decyduje się na 

8	 Jeśli odniesiemy choćby to jedno zjawisko do sygnalizowanego wyżej problemu 
opisu źródeł w katalogach rękopisów, zrozumiemy, że ogólne inwentarze zaso-
bów poszczególnych bibliotek zawsze będą niewystarczające, a potrzeby genetyki 
może zaspokoić wyłącznie odrębny rejestr dokumentów genezy.



295Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

prowadzenie roboczych zapisków, w jaki sposób badany przez nas 
twórca kształtował proces tekstotwórczy w całej jego rozciągłości 
(jakie są jego kolejne etapy; czy, kiedy i w jakim zakresie angażo-
wani są inni kopiści) oraz czy i w jakim stopniu proces ten różni 
się od (lub jest podobny do) pracy innych autorów.

Pytania o metodę badań i naturę badanego przedmiotu są ze 
sobą ściśle związane. By ustalić nowy terminus a quo genetycznych 
dociekań, należy w tym miejscu zapytać o granice tego, co podle-
ga analizie. Od kiedy istnieje brulion? Pytanie z pewnością war-
to zawęzić tak, by odpowiedź lepiej pasowała do opisywanego tu 
kontekstu. Spytajmy zatem ponownie: kiedy, w kręgu kultury za-
chodnioeuropejskiej rozwijającej się po upadku Cesarstwa Rzym-
skiego, pojawił się dokument, który moglibyśmy nazwać brulio-
nem? Sprawa wydaje się na pierwszy rzut oka dość oczywista, lecz 
znalezienie jednoznacznej odpowiedzi wcale nie przychodzi łatwo, 
ponieważ refleksja na ten temat nie była dotychczas powszechnie 
podejmowana9. Owszem, całkiem niedawno grupa badaczy posta-
wiła podobne pytanie: „Jakie są najstarsze zachowane brudnopisy 
z terenów Europy Wschodniej?” [Antoniuk i in. 2024: 128]10, na 
które w odniesieniu do Polski… nie udzieliła konkretnej odpo-
wiedzi, ograniczając się do stwierdzenia (pozbawionego referencji 
bibliograficznej), że są to datowane od XIV wieku robocze wersje 
kazań i przekładów Biblii. Jakby na usprawiedliwienie braku źródeł 
odnotowano, że „ani średniowiecze, ani epoka wczesnonowożytna 
nie sprzyjały gromadzeniu i przechowywaniu dokumentacji proce-
su twórczego” [Antoniuk i in. 2024: 129]. Należy jednak wyraźnie 
odróżnić powszechną w danym okresie praktykę od faktu, że ist-
niejący niegdyś materiał nie zachował się lub zachował fragmen-
tarycznie. Ponadto nie sposób – jak zrobili to autorzy cytowanego 
opracowania – stawiać w jednym rzędzie średniowiecza i wczes-
nej nowożytności (zatem niemal dziesięciu stuleci dynamicznie 

9	 Literatura poświęcona wczesnej historii książki jest zbyt obszerna, by podawać 
ekstensywne odniesienia, ale, przykładowo, kompendia bibliologiczne, choć 
wspominają o brulionach, milczą o ich datowaniu [por. np. Birkenmajer, Kocow-
ski, Trzynadlowski, red. 1971: 341; Żbikowska-Migoń, Skalska-Zlat, red. 2017 
(brak)].

10	 Jeśli nie zaznaczono inaczej, wszystkie przekłady są mojego autorstwa.



296 Łukasz Cybulski

rozwijającej się kultury piśmiennej między X a XVIII wiekiem). 
Artykuł nie precyzuje też, w jaki sposób definiowany jest brulion 
w omawianym okresie, a brak osobnej refleksji na ten temat każe 
przypuszczać, że badacze posługiwali się typowym dla krytyki 
genetycznej rozumieniem tego zjawiska. Nie bez znaczenia jest 
również fakt, że autorzy rozprawy na co dzień zajmują się literatu-
rą nowożytną. Szukanie w dawnych wiekach brulionu postrzega-
nego przez pryzmat współczesności musi prowadzić do błędnych 
(lub – jak w tym wypadku – do braku) wniosków. Równocześnie 
należy jednak powiedzieć, że w odniesieniu do literatury dawnej 
cytowana rozprawa ma wartość szczególną. Zamieszczone w niej 
szczątkowe informacje stanowią przecież podsumowanie stanu 
rodzimych badań nad dawnymi brulionami, a w związku z tym 
trzeba odczytywać tę rozprawę jako mapę białych plam i zachętę 
do ich zapełnienia.

Zainteresowany genetyką tekstów badacz literatury dawnej 
może podejść do tego zagadnienia nieco inaczej, gromadząc in-
formacje o dokumentach procesu twórczego rozsiane w monogra-
fiach poświęconych zupełnie innym zagadnieniom. Może wówczas 
stwierdzić, że już „[w]oskowa tabliczka umożliwiała usuwanie słów. 
Jeśli uznano jakiś zapis za godny czyjejś lektury, był on kopiowany 
przez skrybę” [Hulle 2019]. W kontekście polskim możemy mówić 
o zjawisku trwającym od XI do XIV wieku [Wydra 2009: 56, zob. też 
przyp. 80]. Niestety, o ile rylce oraz tabliczki odnajdowano pod-
czas wykopalisk dość często, o tyle wylany na nich niegdyś wosk 
przestał istnieć, a wraz z nim przepadły świadectwa pracy pisarzy.

Przyjąć bowiem należy – pisał Wiesław Wydra – że pokaź-
na część polskiego (i europejskiego) piśmiennictwa średnio-
wiecznego przepadła bezpowrotnie, gdyż spisywana była na 
tabliczkach woskowych. […] w wiekach XI–XIV były tablicz-
ki materiałem pisarskim często w Polsce stosowanym, używa-
nym nie tylko przez uczniów szkół parafialnych. Posługiwano 
się nimi […] w nauce sztuki czytania i pisania, w kancelariach, 
w pracy literackiej i naukowej, w sporządzaniu notatek, kon-
ceptów, w administracji i w zarządzaniu majątkiem państwo-
wym i kościelnym, rejestrowano na nich dochody i wydatki 



297Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

kościołów i klasztorów, spisywano posiadłości, rejestrowano 
zawierane transakcje, służyły jako listy i brudnopisy przy opra-
cowywaniu dokumentów itd. Pełniły, co nas tu szczególnie in-
teresuje, funkcję brulionów, na nich wpierw redagowano tekst 
(także dzieł literackich), a dopiero potem przepisywano go na 
pergamin. [Wydra 2009: 55–56]

Z jednej strony trudno przecenić znaczenie tej drobnej i niedoce-
nianej formy piśmiennictwa. Z drugiej zdumiewa, jak wiele wia-
domo na temat treści, które już nie istnieją. Co innego znacznie 
trwalsze gramoty, czyli zapiski wykonane na korze drzewnej, za-
chowujące do dziś rozmaite dokumenty, w tym także bruliono-
we. Traktowano je głównie jako zabytki języka i nie badano ich 
w kontekście genetycznym [Kuraszkiewicz 1932: 345, 1957; Wo-
jan 2013: 100–103]. Podobnie w dyplomatyce znane są zjawiska 
konceptu oraz minuty, lecz i one nie były dotychczas postrzegane 
jako materia genetyczna, choć przecież jako część piśmiennictwa 
urzędowego, wymagającego odmiennych kompetencji skryptoral-
nych niż praca skryby kopiującego tekst lub spisującego słowa ze 
słuchu, z pewnością wnoszą ciekawy kontekst do obrazu historii 
tekstotwórstwa. Sygnalizowana w tym miejscu luka w zakresie na-
szej wiedzy o wytwarzaniu piśmiennictwa odsłania jednocześnie 
spory potencjał tkwiący w rozproszonych dokumentach i poświę-
conych im badaniach, które póki co nie dają klarownego obrazu 
opisywanego tutaj zagadnienia, czekając na wnikliwą metaanalizę.

W aktualnych dociekaniach literaturoznawczych obejmujących 
epokę wczesnonowożytną pytania o proces twórczy oraz brulion 
nie padają nigdy lub pojawiają się sporadycznie, a samo zjawisko jest 
ignorowane po części z powodu – jak mniemam – przyjmowania 
przez badaczy perspektywy współczesnej11: każdy wie, jak wygląda 
oraz czym jest brudnopis. Złudzenie oczywistości odwraca uwagę 

11	 Już chociażby Paul Zumthor przestrzegał przed tego typu uproszczeniami, wska-
zując jednocześnie, w jaki sposób można uniknąć podobnych błędów: „Pośród 
tych ruchomych piasków jest jeden skrawek pewnego gruntu. Możemy odwo-
łać się do samych komunikatów […]. W pierwszej kolejności należy wziąć pod 
uwagę zewnętrzny wygląd ich materialnej egzystencji, ich tekstualność” [Zumthor 
1992: 4].



298 Łukasz Cybulski

od istoty zagadnienia. Korzenie procesu twórczego w XVI i XVII wie-
ku nie znajdują się przecież w naszej współczesności, lecz sięgają 
średniowiecza. Oznacza to, że mówimy o okresie, w którym proces 
tekstotwórczy mógł się całkiem obyć bez karty papieru, przebie-
gał bowiem w umyśle twórcy (memorative composition [Carruthers 
2008: 240])12. Nie chodzi, rzecz jasna, o powstanie inicjalnego po-
mysłu, jakiegoś zalążka tekstu, ale – jak wskazują współczesne bada-
nia oraz dawne podręczniki opisujące ćwiczenie i wykorzystanie pa-
mięci – o miejsce pełnego ukształtowania warstwy językowej, która 
była zapisywana lub dyktowana dopiero jako spójna kompozycja, co 
było wynikiem ogólnej formacji intelektualnej. Być może z punktu 
widzenia badań ars memoriae jest to truizm, ale wart przypomnienia 
ze względu na istotne dla genetyki tekstów uwarunkowania powsta-
wania i gromadzenia źródeł procesu twórczego [Carruthers 2008: 6, 
235–236, 240–244]. Dominująca rola memoriae wprost przekłada się 
na skąpy zasób źródeł z okresu średniowiecza. Z biegiem czasu za-
chodziła zmiana na niekorzyść komponentu pamięciowego: jego 
funkcje stopniowo przejmowała karta papieru, która ostatecznie 
w nowożytności stała się głównym obszarem zmagań twórczych – 
ku uciesze badaczy tego zjawiska. Ale jak to wyglądało w długim 
okresie „przejściowym”, pod koniec wieku XV, w kolejnych dwóch 
stuleciach i na początku XVIII wieku? Jaka część tego procesu odby-
wała się jeszcze w pamięci, a jaka już na piśmie? I dalej:

Jaki jest status kopii i kim jest kopista w tak funkcjonującej 
kulturze? Mam tu na myśli kopistów dwojakiego rodzaju: od-
biorców „właściwych”, którzy przepisują dla siebie, dla włas-
nej przyjemności, i kopistów zawodowych, przepisujących dla 
autora na jego zlecenie. Dokonują oni rozmaitych i w pełni 
uprawnionych przekształceń. Tekst wypuszczony z pracowni 

12	 Nie bez znaczenia jest fakt, że zjawisko procesu twórczego w wiekach średnich opi-
sywane jest przez badaczy w monografiach poświęconych sztuce pamięci. Doty-
czy to zresztą nie tylko literatury, ale też dzieł muzycznych [Berger 2005: 21–31, 
173–174, 208–210]. Osobny problem stanowią chronologia i dynamika udziału 
pamięci oraz zapisu w procesie twórczym w średniowieczu. Niektórzy badacze 
zwracają uwagę na częstsze występowanie brudnopisów wraz z upowszechnie-
niem się papieru [por. Carruthers 2008: 7].



299Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

ulegał przemianom, nieraz żył własnym życiem oddzielony 
od swego twórcy i oddalający się od pierwotnego brzmienia. 
[Cybulski 2023: 286]

Ta swoista otwartość tradycji rękopiśmiennej wiąże się z potencjal-
nie nieskończonym procesem zmian i należy ją uznać za immanent-
ną cechę dawnej kultury rękopisu. Zatem jak w związku z tym wy-
glądał brulion wczesnonowożytny i jak przebiegał proces twórczy?

Źródła o charakterze roboczym niejednokrotnie są przedmio-
tem opracowania w badaniach tekstologiczno-edytorskich, lecz 
główny nacisk kładzie się w nich prawie zawsze na materiał arty-
stycznie ukończony, stanowiący tradycyjnie w pierwszej kolejno-
ści punkt dojścia rekonstrukcji tekstu, a następnie przedmiot ana-
lizy literaturoznawczej13. Jeśli w zasobach źródłowych pojawiają się 
materiały surowe, niewykończone, badacze koncentrują wysiłki na 
przezwyciężeniu tego niewygodnego stanu rzeczy [szerzej zob. Prus-
sak 2020]. Skonstruowanie pojedynczego, jednobrzmiącego tekstu 
edycji na podstawie szeregu przekazów roboczych prowadzi do po-
dwójnego przemieszczenia materii rękopiśmiennej. Macierzysty 
kontekst źródłowy zostaje utracony na rzecz druku, a równocześnie 
zatarciu ulega dynamika tekstów zachowanych oryginalnie w wielu 
wersjach. Zaryzykuję stwierdzenie, że taka sytuacja wzmacnia prze-
konanie literaturoznawców o niedostatku lub nikłej przydatności 
dawnych brulionów w badaniach. Tymczasem tego typu źródeł 
jest całkiem sporo, ale częstokroć mają charakter anonimowy lub 
są niskiej jakości artystycznej (lub, co gorsza, jedno i drugie), i to 
właśnie zwykle skazuje je na zapomnienie [por. Trębska 2008: 382].

Takiej postawie sprzyja fakt, że celem szeroko dziś rozumia-
nego edytorstwa naukowego jest od dziesięcioleci przede wszyst-
kim opracowanie edycji, nie zaś badanie specyfiki źródeł czy choć-
by namysł nad zasadnością nauczanych i stosowanych procedur 
edytorskich. Warto przypomnieć, że już w latach 60. XX wieku 
Zbigniew Goliński wskazywał przyczynę takiego stanu rzeczy: 

13	 Ogólnie scharakteryzowane przeze mnie status quo potwierdziły wyniki badania 
preferencji metodologicznych przeprowadzonego przez Pawła Bohuszewicza 
i Krzysztofa Obremskiego w środowisku „staropolan” [Bohuszewicz 2018].



300 Łukasz Cybulski

„[…] tekstologię wtłoczono w ramy norm filologii stosowanej”, 
czyli – inaczej mówiąc – dokonało się „[p]rzesunięcie od badań 
historii przemian tekstu ku technice i metodom opracowania edy-
cji” [Goliński 1969: 48, 49]. Bez wątpienia to samo źródło wskazał 
Jerzy Axer, gdy wspominał postawę Kazimierza Kumanieckiego, 
który „nigdy nie napisał własnego podręcznika [krytyki tekstu – 
Ł.C.] i do teorii «ars criticae» odnosił się z małym zainteresowa-
niem […]. Sądzę, że wynikało to z przekonania, iż krytyka tekstu 
jest przede wszystkim sztuką praktyczną” [Axer 2020: 22]. Gene-
zy takiego stanu rzeczy należy szukać znacznie wcześniej, u progu 
XX wieku [Axer 2020: 20–21; Roelli, red. 2020: 74–89]. Wreszcie 
istotną rolę w ukształtowaniu stosowanych dziś metod badawczych 
odegrało również postrzeganie zachowanej spuścizny literackiej 
jako materiału z różnych względów wybrakowanego, wprost wyma-
gającego ingerencji przybierającej formę wyżej opisanych działań. 
Doskonale podsumował to rozumowanie Adam Karpiński, choć 
oczywiście podana przez niego idea sięga przełomu XIX i XX wie-
ku, kiedy kształtowały się zręby genealogicznej metody rekonstruk-
cji tekstu14:

Podstawowym zabiegiem historii literatury jest zawsze rekon-
strukcja. […] pojęcie rekonstrukcji wynika z samej ułomności 
materiału wyjściowego, niepełnego, w mniejszym lub więk-
szym stopniu szczątkowego; jak z ułomków archeologicznych 
wykopalisk odtwarza się kształt budowli, tak z faktów zacho-
wanych w źródłach rekonstruuje się obraz dziejów sztuki sło-
wa. […] oczywistym przykładem może być liryka starożytnej 
Grecji, a w niej, odtworzone dzięki pracy filologów, okruchy 
dorobku ArchilochaAlkajosaczy Safony, innym – literatura 
polska wieków średnich[…]. [Karpiński 2003: 13]

14	 Termin nieużywany na gruncie polskiej terminologii edytorskiej, ale powszech-
nie w nauce oznaczający metodę krytycznej analizy i rekonstrukcji tekstów opra-
cowaną przez Karla Lachmanna. Inne jej nazwy to „stemmatologia” i – bardziej 
potocznie – metoda Lachmanna [Roelli, red. 2020: 57 i passim (tu także pełna 
literatura przedmiotu); Hulle i in., red. 2025].



301Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

A zatem główną powinnością badaczy wieku rękopisów jest 
rekonstruowanie. W pierwszej kolejności tekstów (pojedynczych, 
spójnych, skończonych), a w drugiej, na ich podstawie: epoki, po-
nieważ – to jedna z wyraźnie wskazanych przyczyn – uniwersum 
tekstów, z jakim się mierzymy, jest ułomne, a część takiego stanu 
rzeczy wynika z fragmentaryczności, rozproszenia czy wieloautor-
stwa zachowanych źródeł. Praca filologa ma być remedium na taki 
stan rzeczy, choć przecież – nie sposób tego nie zauważyć – jego 
przyczynę stanowi nie tylko niszczycielskie działanie czasu i spe-
cyfika burzliwych dziejów, ale także w jakiejś mierze jest on wyni-
kiem naturalnego obiegu piśmiennictwa między połową XV wieku 
a XVIII stuleciem. Weźmy pod uwagę pierwszy z brzegu przykład. 
Jednym z opisywanych przez Karpińskiego przypadków niekom-
pletności owej spuścizny są „dzieła bez autora” [Karpiński 2003: 19–
23]. Chodzi o wyjątkowo liczne teksty anonimowe lub o niepew-
nej czy wręcz błędnej atrybucji. Oczywiście w wielu przypadkach 
są one wynikiem zatarcia się wiedzy, która mogła być powszechna 
(i zgodna z prawdą) w czasie powstania owych dzieł. Poprzestanie 
na tym stwierdzeniu będzie jednak prowadziło do uproszczeń. Jak 
wiemy, mylne atrybucje – dajmy na to – w arcyrękopisie Trem-
beckiego nie są li tylko skutkiem upływu czasu od powstania Wi-
rydarza do dziś, podobnie jak fakt, że doskonale zachowane, kom-
pletne i bardzo staranne autografy Tomasza Nargielewicza OP są 
pozbawione autorskiej sygnatury. Nie zadecydowały o tym burzli-
we dzieje kolejnych stuleci czy katastrofalne w skutkach losy tych 
rękopisów, lecz same okoliczności powstania utworów, decyzje 
autorów dzieł i kodeksów oraz ich użytkowników. Trudno tu jed-
noznacznie mówić o „ułomkach archeologicznych wykopalisk”. 
To raczej monumenty, które warto poznać i zrozumieć. Przywra-
canie fragmentarycznej wiedzy o dawnych autorach i ich dziełach 
jest bez najmniejszej wątpliwości działaniem pożądanym, ale jeśli 
rzeczoną rekonstrukcję mianujemy „Podstawowym zabiegiem hi-
storii literatury”, nie może ona być ufundowana na uproszczeniach 



302 Łukasz Cybulski

i powinna uwzględniać także szerszy obraz kultury, jaki ukazuje 
choćby perspektywa genetyczna15.

Pytanie o zasadność badań genetycznych jest dziś zbędne, ale 
warto chyba pokusić się o wskazanie kilku sprecyzowanych ce-
lów. Przede wszystkim genetyka tekstów dawnych może poszerzyć 
wiedzę na temat innych obszarów znanych wprawdzie, ale niedo-
statecznie rozpoznanych i wciąż słabo przebadanych. Najbardziej 
oczywistym polem badawczym są dokumenty genezy, w tym bru-
liony które należałoby, po pierwsze, na szerszą skalę dostrzegać, po 
drugie, ułatwić dotarcie do nich jako do swoistego obiektu badań. 
Idealnym rozwiązaniem byłoby oczywiście repozytorium – choć-
by bibliograficzne – rejestrujące tego typu źródła, co pozwoliło-
by także zorientować się w skali zjawiska i zapewniłoby rzetel-
ny punkt odniesienia16. Badanie dawnych rękopisów roboczych 
może również umożliwić stworzenie opisu cech gatunkowych (ge-
nus proximum) brulionu wczesnonowożytnego oraz ujęcie w spo-
sób precyzyjniejszy tego, co odróżnia go od brulionu nowożyt-
nego (differentia specifica). Tym samym może więc doprowadzić 
do poznania tej formy piśmiennictwa. Wreszcie wnioski zebrane 
w szczegółowych studiach będą siłą rzeczy wiodły do uogólnień, 
które bez tego typu badań byłyby niemożliwe lub trudno osiągalne. 
Mogą one dotyczyć np. warsztatu pracy danego autora albo sze-
rzej: lepszego zrozumienia dawnej kultury rękopisu. Przykładem 
pierwszego z tych działań jest identyfikacja nieznanego autografu 

15	 Ocierając się o krytykę krytyki tekstu, nie staram się bynajmniej absolutyzować 
alternatywnego podejścia. Daleki jestem od puryzmu metodologicznego czy 
gloryfikowania jednej słusznej perspektywy. Obserwacje podobne do tych, jakie 
w tym miejscu przedstawiam, opisywał wielokrotnie choćby Zbigniew Goliński. 
Uczony dyskutował wprawdzie z założeniami tradycyjnego edytorstwa krytycz-
nego, jakie kształtowało się w Polsce w drugiej połowie XX wieku, ale przedsta-
wiane przez niego argumenty wskazywały jednoznacznie na nieprzystawalność 
wielu proponowanych wówczas kategorii edytorskich do rzeczywistości, w jakiej 
powstawały i funkcjonowały teksty dawne (zarówno dzieła, jak i ich przekazy). 
Niestety, postulaty uczonego przeszły bez echa [zob. Goliński 1967, 1969; Licha-
czow 1994; Axer 2020: 24, 27; Prussak 2020: 34, 39]. Założenia pozornie podobne 
do genetyki tekstów dawnych, jednak z gruntu różne, prezentują zwolennicy 
tzw. filologii autorskiej [Italia i in., red. 2021].

16	 Przykładowe bazy tego typu to Autografi dei letterati italiani [ALI 2025] czy Cata-
logue of English Literary Manuscripts 1450–1700 [CELM 2025].



303Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

Tomasza Nargielewicza. Obok argumentów komparatystycznych 
czy kodykologicznych istotną rolę w atrybucji odegrało w tym 
wypadku rozpoznanie nieopisywanych dotychczas cech warszta-
tu skryptoralnego. Poeta-kopista dążył do powtarzalności w roz-
mieszczaniu liczby wersów na stronicy, liczył i notował sumę wer-
sów na poszczególnych składkach kodeksu, do czego nawiązywał 
w utworach tworzących rękopiśmienną ramę wydawniczą [Cy-
bulski 2022: 247–250]. W drugiej kwestii wysunąłem niedawno 
kilka postulatów wynikających z szerszego spojrzenia na dawną 
tekstualność. Dotyczyły one: powtarzanego wciąż przekonania, 
że druk był prymarną formą obiegu tekstów w XVI i XVII wieku; 
faktycznego uznania obiegu rękopiśmiennego za równorzędny 
i równoprawny wobec obiegu drukowanego (przy założeniu dy-
namiki ich wzajemnej relacji)17; porzucenia pejoratywnego nace-
chowania „wieku rękopisów” – zjawiska wyjątkowego w skali eu-
ropejskiej i zwykle w rodzimych opracowaniach postrzeganego 
jako przejaw regresu, gdy tymczasem przecież nie był to powrót 
do średniowiecznej kultury piśmiennej: rzecz z gruntu niemożli-
wa. Należałoby raczej mówić o twórczej kontynuacji czy ewolu-
cji rękopiśmienności, która utrwaliła się i może nawet rozkwitła 
w XVII-wiecznej Polsce [Cybulski 2023]. Jeśli tak było, to w świe-
tle typowych dla ówczesnej kultury piśmiennej cech, a więc płyn-
ności tekstów i ich wieloautorstwa, należałoby raz jeszcze poddać 
pod rozwagę wciąż chyba dominujący postulat rekonstruowania 
tekstów w ich domniemanym pierwotnym, stabilnym kształcie. 
Odważę się powiedzieć, że w perspektywie tego, co przynosi wie-
dza o dawnej kulturze piśmiennej, ten kierunek działań, choć oczy-
wiście wart kontynuowania, nie powinien dziś stanowić głównej 
ambicji badawczej. Najwyższa pora poluzować ciasne ramy norm 

„filologii stosowanej”, by zrobić więcej miejsca dla badań nad histo-
rią przemian tekstowych.

17	 Chodzi o powtarzany błędny stereotyp druku jako prymarnej formy rozpowszech-
niania twórczości literackiej w XVI i XVII wieku oraz wynikający stąd również 
błędny wniosek o tym, że publikacja rękopiśmienna tworzyła w związku z tym 

„drugi obieg” [zob. np. Karpińska 2009: 173–174].



304 Łukasz Cybulski

Mimo kategorycznego czasem tonu genetyka tekstów dawnych 
nie jest próbą inwazji obcej metodologii na grunt uznanych me-
tod badania źródeł. Raczej, czerpiąc w pełni z jej zdobyczy, a także 
z wiedzy bibliologicznej, paleograficznej, kodykologicznej, stanowi 
propozycję spojrzenia na piśmiennictwo w odwróconym porządku. 
Nie z perspektywy dzieł skończonych, ale – przeciwnie – jeszcze 
tworzonych, dopiero powstających. Celem tego przedsięwzięcia 
jest pozyskanie nowych obserwacji dzięki zmienionej perspek-
tywie oglądu często już znanych dokumentów. Projekt genetyki 
tekstów dawnych obejmuje zatem – tak jak w tradycyjnej genety-
ce – badanie materialnych śladów procesu twórczego. W pierwszej 
kolejności oznacza to dokumentację i analizę rękopisów roboczych 
(brulionów) oraz innych dokumentów genezy wraz z utrwalonym 
w nich zapisem różnych etapów kształtowania się dzieła literackie-
go. Różnice względem tradycyjnej genetyki wynikają ze specyfiki 
wczesnonowożytnej kultury piśmiennej wyznaczanej przez po-
dwójny, oficjalny i zarazem prywatny status rękopisu, jego wielo
autorstwo i charakterystyczną dla tego okresu płynność tekstu. 
By projekt ten miał szansę powodzenia, głównym kryterium se-
lekcji materiału do analizy nie mogą być wyłącznie jego – dowol-
nie rozumiane – walory artystyczne czy przynależność do kanonu. 
Subtelna analiza kunsztownego dzieła w jego skończonej formie 
musi ustąpić miejsca badaniu utworów często artystycznie niedo-
skonałych – choćby ze względu na fakt ich niewykończenia – oraz 
leżących u ich podstaw procesów i zjawisk kulturowych.

Bibliografia
ALI – Autografi dei letterati italiani (2025), www.autografi.net/it/ [dostęp: 

20.10.2025].
Antoniuk Mateusz (2020), Krytyka genetyczna jako kulturowa poietyka 

(nie)pamięci, „Teksty Drugie”, nr 6, https://doi.org/10.18318 
/td.2020.6.14.

Antoniuk Mateusz i in. (2024), Czech, Hungarian, Polish, Slovak, and 
Ukrainian literary drafts, w: A Comparative History of the Literary 
Draft in Europe, red. Olga Beloborodova, Dirk Van Hulle, John 
Benjamins Publishing Company, Amsterdam, https://doi.org 
/10.1075/chlel.xxxv.

https://www.autografi.net/it/
https://doi.org/10.18318/td.2020.6.14
https://doi.org/10.18318/td.2020.6.14


305Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

Axer Jerzy (2020), Między nauką, sztuką i fałszerstwem. Przypadek łacińskiej 
krytyki tekstu, w: Prawda i fałsz w nauce i sztuce, red. Ewa Kosowska, 
Barbara Bokus, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 
Warszawa, https://doi.org/10.31338/uw.9788323542223.pp.20-34.

Barłowska Maria (2010), Swada i milczenie. Zbiory oratorskie XVII–
XVIII wieku – prolegomena filologiczne, Wydawnictwo Uniwersytetu 
Śląskiego, Katowice.

Beloborodova Olga, Hulle Dirk Van, red. (2024), A Comparative History 
of the Literary Draft in Europe, John Benjamins Publishing Company, 
Amsterdam, https://doi.org/10.1075/chlel.xxxv.

Bem Paweł, Cybulski Łukasz (2017), „Genetyka tekstów” P.-M. de Biasiego 
a polska recepcja krytyki genetycznej, w: Archiwa i bruliony pisarzy. 
Odkrywanie, red. Maria Prussak, Paweł Bem, Łukasz Cybulski, IBL 
PAN, Warszawa.

Berger Busse Anna Maria (2005), Medieval Music and the Art of Memory, 
University of California Press, Berkeley, https://doi.org/10.1525 
/9780520930643.

Biasi Pierre-Marc de (2015), Genetyka tekstów, przeł. Filip Kwiatek, Maria 
Prussak, Wydawnictwo IBL PAN, Warszawa.

Birkenmajer Aleksander, Kocowski Bronisław, Trzynadlowski Jan, 
red. (1971), Encyklopedia wiedzy o książce, Zakład Narodowy 
im. Ossolińskich, Wrocław.

Bohuszewicz Paweł (2018), Metody badań literatury staropolskiej dziś. 
Analiza odpowiedzi ankietowych, „Terminus”, z. 1.

Carruthers Mary (2008), The Book Of Memory. A Study of Memory in 
Medieval Culture, Cambridge University Press, Cambridge, https://
doi.org/10.1017/CBO9781107051126.

CELM – Catalogue of English Literary Manuscripts 1450–1700 (2025), 
https://celm.folger.edu [dostęp: 20.10.2025].

Cucinotta Caterina (2022), Time and movement in the process of film 
making: an approximation to the genetic criticism of costume  
design in raúl ruiz’s “mysteries of lisbon”, „Revista de História da  
Arte”, nr 11.

Cybulski Łukasz (2022), „Nowe niebo duchowne […]” – dzieło Tomasza 
Nargielewicza OP? Atrybucja autorstwa, „Pamiętnik Literacki”, z. 2, 
https://doi.org/10.18318/pl.2022.2.16.

Cybulski Łukasz (2023), Brulionowata otwartość. O genetyce tekstów 
dawnych i polskim wieku rękopisów, „Teksty Drugie”, nr 5, https:// 
doi.org/10.18318/td.2023.5.17.

https://doi.org/10.31338/uw.9788323542223.pp.20-34
https://doi.org/10.1075/chlel.xxxv
https://doi.org/10.1525/9780520930643
https://doi.org/10.1525/9780520930643
https://doi.org/10.1017/CBO9781107051126
https://doi.org/10.1017/CBO9781107051126
https://celm.folger.edu
https://doi.org/10.18318/pl.2022.2.16
https://doi.org/10.18318/td.2023.5.17
https://doi.org/10.18318/td.2023.5.17


306 Łukasz Cybulski

Cybulski Łukasz (2026), O „przedmiocie badań, którego nie ma”, choć 
jest. Chronologia procesu twórczego, jego ślady i geneza w dawnych 
rękopisach – uwagi wstępne, „Teksty Drugie” [w druku].

Goliński Zbigniew (1967), O problemie tekstu kanonicznego, „Pamiętnik 
Literacki”, z. 4.

Goliński Zbigniew (1969), Edytorstwo – tekstologia. Przekroje, Zakład 
Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław.

Groupe Génétique XVIe-XVIIe siècles (2025), https://www.item.ens.fr 
/16-17 [dostęp: 17.10.2025].

Hulle Dirk Van (2019), Modern Manuscripts [hasło], w: Oxford 
Research Encyclopedia, Literature, oxfordre.com/literature [dostęp: 
25.08.2025].

Hulle Dirk Van (2023), The Logic of Versions in Born-Digital Literature, 
w: Genetic Criticism in Motion. New Perspectives on Manuscript 
Studies, red. Sakari Katajamäki, Veijo Pulkkinen, Editorial Office SKS, 
Helsinki, https://doi.org/10.21435/sflit.14.

Hulle Dirk Van i in., red. (2025), Stemmatology [hasło], w: Lexicon 
of Scholarly Editing, https://lexiconse.uantwerpen.be [dostęp: 
5.12.2025].

Italia Paola i in., red. (2021), What is Authorial Philology, Open Book 
Publishers, Cambridge, https://doi.org/10.11647/OBP.0224.

Italia Paola (2024), From Humanism to authorial philology, 
w: A Comparative History of the Literary Draft in Europe, red. Olga 
Beloborodova, Dirk Van Hulle, John Benjamins Publishing 
Company, Amsterdam, https://doi.org/10.1075/chlel.xxxv.

Karpińska-Krauze Joanna (2009), „Wirydarz poetycki” Jakuba Teodora 
Trembeckiego. Studium filologiczne, Wydawnictwo IBL PAN, Warszawa.

Karpiński Adam (2003), Tekst staropolski. Studia i szkice o literaturze 
dawnej w rękopisach, Wydawnictwo IBL PAN, Warszawa.

Kinderman William (2012), Genetic Criticism as an Integrating Focus for 
Musicology and Music Analysis, „Revue de musicologie”, t. 98, nr 1.

Kuraszkiewicz Władysław (1932), Gramoty halicko-wołyńskie 
XIV–XV wieku. Studjum filologiczne, „Byzantinoslavica”, z. 2.

Kuraszkiewicz Władysław (1957), Gramoty nowogrodzkie na brzozowej 
korze, PWN, Warszawa.

Lichaczow Dymitrij (1994), Rekonstrukcje tekstu, przeł. Anna 
Symonowicz, „Pamiętnik Literacki”, z. 2.

Masłej Dorota (2020), Jak rodził się średniowieczny tekst. Tak zwane 
„Kazania augustiańskie” w perspektywie historycznojęzykowej, 
Wydawnictwo „Poznańskie Studia Polonistyczne”, Poznań.

Prussak Maria (2020), Zmierzch edycji krytycznych?, „Pamiętnik 
Literacki”, nr 4, https://doi.org/10.18318/pl.2020.4.3.

https://www.item.ens.fr/16-17
https://www.item.ens.fr/16-17
https://oxfordre.com/literature
https://doi.org/10.21435/sflit.14
https://lexiconse.uantwerpen.be
https://doi.org/10.11647/OBP.0224
https://doi.org/10.1075/chlel.xxxv
https://doi.org/10.18318/pl.2020.4.3


307Genetyka tekstów dawnych, czyli nowe perspektywy…

Roelli Philipp, red. (2020), Handbook of Stemmatology. History, 
Methodology, Digital Approaches, De Gruyter, Berlin, https:// 
doi.org/10.1515/9783110684384.

Rutkowska Kristina (2013), O tekście polskim „Punktów Kazań” 
Konstantego Szyrwida, w: Leksikografija ir leksikologija. 
D. 3. Konstantino Sirvydo darbai ir jo epocha, red. Zita Šimėnaitė, 
Lietuvių kalbos institutas, Vilnius.

Stewart Alan (2009), The Making of Writing in Renaissance England: 
Re-thinking Authorship Through Collaboration, w: Renaissance 
Transformations. The Making of English Writing 1500–1650, 
red. Margaret Healy, Thomas Healy, Edinburgh University Press, 
Edinburgh, https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748638734 
.003.0006.

Stillinger Jack (1991), Multiple Authorship and the Myth of Solitary Genius, 
Oxford University Press, New York, https://doi.org/10.1093/oso 
/9780195068610.001.0001.

Trębska Małgorzata (2008), Staropolskie szlacheckie oracje weselne. 
Genologia, obrzęd, źródła, Uniwersytet Warszawski. Wydział 
Polonistyki, Warszawa.

„Wielogłos” (2019), nr 1: Krytyka genetyczna w XXI wieku.
Wilczak Marlena (2019), Archiwum procesu twórczego – podejście 

genetyczne w badaniach dzieł sztuki, „Autobiografia. Literatura. 
Kultura. Media”, nr 2.

Wojan Katarzyna (2013), Nowogrodzkie gramoty brzozowe jako najstarsze 
bałtyckofińskie zabytki językowe, „Przegląd Rusycystyczny”, nr 3.

Wydra Wiesław (2009), Wokół fenomenu „Kazań świętokrzyskich”, 
w: „Kazania świętokrzyskie”. Nowa edycja, nowe propozycje badawcze, 
red. Paweł Stępień i in., Biblioteka Narodowa, Warszawa.

Zumthor Paul (1992), Toward a Medieval Poetics, przeł. Philip Bennett, 
University of Minnesota Press, Minneapolis.

Żbikowska-Migoń Anna, Skalska-Zlat Marta, red. (2017), Encyklopedia 
książki, t. 1–2, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, 
Wrocław.

Łukasz Cybulski
The Genetics of Early Modern Texts, or New Perspectives on the 
Research of Old Problems Pertaining to Ancient Manuscript Culture
Textual genetics originated as a field of modern literary research and for 
decades its applicability to the study of early modern manuscripts was out-
right denied. Therefore, I will first present the issues of genetic research in 

https://doi.org/10.1515/9783110684384
https://doi.org/10.1515/9783110684384
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748638734.003.0006
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748638734.003.0006
https://doi.org/10.1093/oso/9780195068610.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780195068610.001.0001


308 Łukasz Cybulski

relation to 16th- and 17th-century writings. I will also discuss the problems 
arising from the specific nature of early modern textual documentation, 
such as the understanding of the phenomenon of authorship and textual 
fluidity, or the specific nature of genetic documents. The intended goal of 
this analysis is to show that the recontextualization of the tools of genetic 
criticism not only facilitates the study of old manuscripts, but also consti-
tutes an important complement to traditional philological practices. Fur-
thermore, in addition to summarizing the preliminary stage of my own re-
search in this field, I will indicate potential objectives for this type of study, 
and will discuss how the new perspective may redefine our perceptions of 
early modern manuscript culture.

Keywords:	creative process; genetic criticism; early modern manu-
script; draft.

Łukasz Cybulski – dr, zajmuje się teorią i praktyką edytorstwa naukowego, 
wczesnonowożytną kulturą rękopisu i prozą staropolską. Wydał m.in. mo-
nografię Krytyka tekstu na rozdrożach. Anglo-amerykańska teoria edytorstwa 
naukowego w drugiej połowie XX wieku (2017) oraz przekład książki Johna 
Bryanta Płynny tekst. Teoria zmienności tekstów i edytorstwa w dobie książki 
i ekranu (2021). Publikował na łamach „Pamiętnika Literackiego” i „Teks-
tów Drugich”. Aktywnie współpracuje z Katedrą Mediewistyki Instytutu 
Badań Literackich Polskiej Akademii Nauk. Jest członkiem komitetu re-
dakcyjnego serii Filologia XXI oraz sekretarzem redakcyjnym Biblioteki 
Pisarzów Polskich. Adres e-mail: l.cybulski.uam@gmail.com.

mailto:l.cybulski.uam%40gmail.com?subject=

