Kristina Peternai Andri¢ POZNANSKIE STUDIA SLAWISTYCZNE

. . . . NR 29 (2025)
Josip Juraj Strossmayer University DOI: 10.14746/pss.2025.29.16
of Osijek

. Data przestania tekstu do redakcji: 21.06.2024
kpeternal@ffos.hr Data przyjecia tekstu do publikacji: 9.12.2024

ORCID: 0000-0002-7470-353X

Ivana Kirin

Josip Juraj Strossmayer University
of Osijek

ikirin@ffos.hr

ORCID: 0009-0001-9569-007X

Prekoracenja treéeg prostora

ABSTRACT: Peternai Andric¢ Kristina, Kirin Ivana, Third space and beyond, “Poznan-
skie Studia Slawistyczne” 29. Poznan 2025. Wydawnictwo “Poznanskie Studia Po-
lonistyczne,” Adam Mickiewicz University, Poznan, pp. 305-319. ISSN 2084-3011.

The concept of third space — an abstract space open to social and cultural interac-
tions —was developed by the postcolonial theorist Homi K. Bhabha as a model of
understanding post/colonial spaces, identities, cultures, power, and resistance.
It is a space beyond binary divisions, where different identities and cultures meet,
overlap, and merge. This paper aims at showing the potential of Bhabha’s concept
within philology, as well as its ability to transcend disciplinary boundaries, as it
is — implicitly or explicitly — present in many other disciplines, such as cultural
studies, literary criticism, feminism, minority discourses, cultural geography,
and elsewhere; that is in the work of E. W. Soja, b. hooks, G. C. Spivak, S. Ahmed,
R.]J. C.Young, and others. We examine how the reinterpretation of the concept
in a different context, as well as its combined use with other theories, can prove
valuable for disclosing limits or weaknesses, and in turn allow for a better un-
derstanding of representations of different experiences, identities, and cultures.
Finally, we consider the potential of literature to grant access to the third space.

Keywords: third space; Homi K. Bhabha; identity; hybridity; cultural difference

This is an open access article licensed under the Creative Commons cC BY 4.0 License
5Y (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). © Copyright by the Author(s).


https://doi.org/10.14746/pss.2025.29.16 
mailto:kpeternai@ffos.hr
https://orcid.org/0000-0002-7470-353X
mailto:ikirin@ffos.hr
https://orcid.org/0009-0001-9569-007X
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

1.

Razvijanjem vokabulara u koji su ukljuceni pojmovi poput hibrid-
nosti, mimikrije, ambivalencije, kulturnog prijevoda i drugi, kao
i njegovim koriStenjem pri ¢itanju raznih postkolonijalnih tekstova,
Homi K. Bhabha (1994.) otvara prostor za kriticko promisljanje o kul-
turnim interakcijama i hijerarhiji mo¢i u postkolonijalnom kontekstu.
Pojmovi se ticu otpora koloniziranih istovremeno prokazujuci nesta-
bilnost moci i autoriteta kolonizatora. Medu njima se inovativno$cu
i slozenos$c¢u izdvaja pojam treceg prostora. Trec¢i prostor prema Bhabhi
predstavlja prostor izmedu ili onkraj binarnih podjela, prostor gdje se
susrecu, preklapaju i medusobno prozimaju razliite kulture i identiteti.
Prostor je to §to prekoracuje i nadilazi ustaljene normativne kategorije
i suprotstavlja se uvrijeZenim binarnim podjelama kao $to su kolonijal-
no - postkolonijalno, centar - periferija, manjina - ve¢ina, dominan-
tno - podredeno i sli¢no. Treci je prostor meduprostor koji karakterizira
prijelaz, protoc¢nost i hibridnost, a zbog susreta i sukoba razlicitih kul-
tura unutar njega uspostavljaju se drukciji kulturni i identitetni oblici,
pa i novi oblici otpora. Analiza treceg prostora otvara mogucnost za
promisljanje o tvorbi fluidnih i dinamicnih kategorija identiteta $to
nastaju iz susreta i prozimanja razli¢itih kultura, pa tako i hibridnosti
postkolonijalnih identiteta. Kao posljedica medukulturnih interakcija,
kompleksnosti i viSeznac¢nosti, ukljucuje potrebu za reinterpretacijom
normi, prevladavanjem stereotipa i ve¢im stupnjem inkluzivnosti. Na-
ime, Bhabha se oslanja na teoriju performativno-diskurzivne tvorbe
identiteta te putem trecega prostora implicira da granice izmedu kul-
tura i identiteta nisu jasno odredene, nego su fluidne, arbitrarne, tran-
sgresivne, protocne i promjenjive.

Sidrenje Bhabhinog koncepta treceg prostora u okviru filologije drzi-
mo korisnim i potentnim pri nastojanjima da proces oblikovanja identi-
tetaikulturnih interakcija, kao i posljedi¢nog stvaranja novih kategorija
identiteta, razumijemo jasnije i potpunije. Aktivno je Citanje tekstova
prema Saidu dekodiranje i interpretacija znacenja koji se ¢esto ¢ine var-
ljivi, teski pa ¢ak i nedokucivi, ali upravo zato ,istinsko filolosko ¢itanje®
(Said, 2004, 59) potvrduje svoju vrijednost u ¢injenici da rijeci nisu , pa-
sivni oznacitelji“ stvarnosti, nego dijalekticki sudjeluju u ¢inu kreacije,



Prekoracenja treceg prostora 307

Cime Said filologiju smjesta u sam centar humanistike.' Sli¢no, u 86. tezi
Hamacher (2015, 95) govori o potrebi za nekom drugom filologijom koja
ne smije biti u okovima ,dogmatske teologije, jurisprudencije, historio-
grafije” te sluZiti nacionalizmima kojima se promicu klasizam, rasizam,
seksizam i druge oblike epistemoloskih nasilja. Filologija se ,bori pro-
tiv nijemosti® i vodi ,gradanski rat za jezik i za svijet protiv industrij-
ske proizvodnje jezika isvijeta“ (Hamacher, 2015, 99) te ne moZe jamditi
fiksirano znanje; ona postavlja pitanja, a kada ponudi odgovor ,to je is-
klju¢ivo kako bi postavila nova pitanja“ (Hamacher, 2015, 111). DuZnost
jefilologa ,da vrata svoje »laboratorije« drze Sirom otvorenima, kako bi
iz nje mogli povremeno da izadu bilo »u svet«, bilo u prostor neke dru-
ge discipline” (Brebanovi¢, 2021, 565), a koncept treceg prostora izrav-
no ili neizravno interferira brojnim drugim disciplinama i podruc¢jima
kao Sto su kulturni studiji, feminizam, manjinski diskursi, sociologija,
urbanizam, kulturna geografija, politika, filozofija i drugdje. Provede-
nim istraZivanjem polazimo od Bhabhinih teza, ali uklju¢ujemoi pitanje
mozZe liikako reinterpretacija koncepta trecega prostora, njegovo preo-
blikovanje i Sirenje u druk¢ijem kontekstu, kao i njegovo kombiniranje
s drugim teorijama, poput onih Edwarda W. Sojae, bell hooks, Gayatri
Chakravorty Spivak, Edwarda W. Saida, Roberta ].C. Younga i Sare Ah-
med, doprinijeti razvoju znanosti o knjiZevnosti, knjiZevne i kultur-
ne teorije, pa i humanistike uopce. Pri tome analiziramo je li pristup
konceptu u novim poljima istraZivanja ponajprije otkrivanje njegovih
ogranicenja ili slabih mjesta, ili ono osnazuje izvorni koncept i otvara

1 Said vidi upravo knjizevnost kao ,najistaknutiji primjer djelotvornosti rijeci*
(Said, 2004, 60), a aktivno Citanje koje nije isklju¢ivo u potrazi za ,diskurzivnim
strukturama i tekstualnim praksama® (Said, 2004, 70), kljuc je koji otvara vrata filo-
logiji pa i humanistici da se izdigne iz opasne dihotomije slavljenja nekih proslih
tradicija i slijepog zagovaranja jedne metodologije. U tome smislu koncept treceg
prostora otvara mogucnost preispitivanja ontoloskih i epistomoloskih spoznaja
otkrivajuci nestabilne, hibridne i/ili transgesivne prostore, identitete i iskustva,
a Saidov doprinos je ,§to nas je (na)ucio politickom ¢itanju knjiZevnosti(...) i u zala-
ganju za knjiZevno itanje politike” (Brebanovi¢, 2021, 577). Koncept treceg prostora
tako moZe obogatiti filoloska znanja prihvacanjem vise lica filologije i ,praks]i]
u kojoj suraduju humanisti razli¢itih uZih specijalizacija“ (Glavas, 2015, 29).



308 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

prostor za multiperspektivnost, potpunije razumijevanje i uvaZavanje
reprezentacija drukcCijih iskustava, identiteta i kultura.

Uintervjuu s Jonathanom Rutherfordom (1990), Bhabha najopsirni-
je tumadci kako zamislja treci prostor upucujuci da je nuzno razlikova-
ti kulturnu raznolikost (diversity) i kulturnu razliku (difference). Koncept
kulturne raznolikosti kao pozitivnog i poZeljnog koncepta vidljiv je pre-
ma Bhabhi u Zelji drustva da prikupi, razumije i cijeni razlicite kulture
s kojima je u doticaju ,u univerzalnom vremenskom okviru koji prizna-
je razliCite povijesne i drustvene kontekste samo kako biih naposljetku
nadisli i u€inili ih transparentnima“® (Rutherford, 1990, 208). Obuzda-
vanje kulturne razlike unutar norme koju postavlja dominantna kultu-
ra Bhabha vidi kao problem jer se populacija odredene nacije sastoji od

,cijeloga niza razlicitih interesa, razli¢itih kulturnih povijesti, razli¢itih
postkolonijalnih podrijetla, razli¢itih seksualnih orijentacija“ (Ruther-
ford, 1990, 208), dok su rasizam i drugi oblici pod¢injavanja i dalje pri-
sutni. Slijedom navedenog, uocava potrebu za politikom temeljenom na
nesumjerljivim i nejednakim identitetima u trenutcima njihove artiku-
lacije. Koristeci se pojmom kulturne razlike, Bhabha otvara mjesto limi-
nalnosti, a zbog nemogucnosti artikulacije kultura na osnovi bliskosti,
koristi se i konceptom kulturnog prijevoda. Prijevod je dvojake prirode:
osim §to je svaka kultura u kontaktu s drugim kulturama koje osporava-
ju njezin autoritet, podlozne su i ,intrinzi¢nim oblicima prijevoda (...)
imitiranja originala na nacin da original nije potvrden, nego sama ¢inje-
nica da se moze simulirati, kopirati, prenositi, transformirati, pretvo-
riti u simulakrum i tako dalje” znacida je ono ,izvorno uvijek podlozno
prijevodu” (Rutherford, 1990, 210) te se ne moze zakljuciti da ima svoju
esenciju (cf. Young, 2012). Bhabha naposljetku zaokruZuje razmatranja
kulturne razlike i prijevoda pomocu koncepta hibridnosti. Osporavajuci

2 Svisu prijevodi s engleskoga jezika na hrvatski u radu autorski, osim onih
kod kojih je u popisu literature naznaceno ime prevoditelja.



Prekoracenja treceg prostora 309

mogucnosti kulturnog esencijalizma, istice da su sve kulture u procesu
hibridnosti ¢ime se otvara treci prostor u kojem se radaju novi smjerovi.
Treci je prostor tako identifikacija s drugoscu i kroz drugost, u kojemu
je subjekt uvijek ambivalentan. Hibridnost nastala na ovaj nacin stvara
nesto razli¢ito i novo, a u sebi sadrzi samo naznake onoga od ¢ega je na-
stala, ,0sjecaje i prakse koji je informiraju” (Rutherford, 1990, 211): one
samo prethode, ali nisu izvorne i nemaju prioritet. Samo je ,gubitkom
suvereniteta sebstva“ (Rutherford, 1990, 213) moguce ostvariti drustvo
otvoreno prema shvacanju - i Zivljenju — kulturne razlike bez pokusaja
asimilacije ili tendencije zamjene jednog identiteta drugim. Tako dolazi
do pregovaranja umjesto negiranja kontradiktornih i/ili antagonistickih
pitanja, odnosno otvaraju se hibridni prostori u kojima nema mjesta za
binarne podjele, pojednostavljivanja i esencijaliziranja znanja, niti ho-
mogeniziranja politickih objekata. Proces hibridizacije — nesto sasvim
trece - ne znaci novu sintezu, nego se prostor prijevoda identificira kao
mjesto hibridnosti, kako to primjecuje Young (2017), a sraz trecega pro-
stora, prijevoda i hibridnosti omogucuje nove oblike identifikacije i ra-
zumijevanja razliCitosti. Treci prostor, dakle, uspostavlja ,diskurzivne
uvjete iskaza (enunciation) koji osiguravaju da znacenja i simboli kultu-
re nemaju iskonsku jedinstvenost ili fiksiranost; da se ¢ak isti znako-
vi mogu prisvojiti, prevesti, rehistorizirati, i procitati iznova“ (Bhabha,
1994, 37) te na taj nacin nosi znacenje kulture u razlici. On omogucuje
konceptualizaciju ,internacionalne kulture” (Bhabha, 1994, 38), gdje pre-
fiks inter- u sebi artikulira hibridnost, prijevod i razliku, ¢ime se ,izbje-
gava politika polarizacije i postajanje drugima samima sebi“ (Bhabha,
1994, 39) (cf. Young, 2009).

Bhabhin treci prostor nije isti kao Sojin Treceprostor. Naime, dvije
godine nakon Bhabhina pristupa, Soja (cf. Brkovi¢, 2013) u okviru ur-
bane geografije i teorije prostora promislja spacijalnost uvodeci pojam
Treceprostora (Thirdspace). Prvoprostor (Firstspace) je materijalni, fizic-
ki prostor koji se moZe empirijski percipirati i mapirati. Drugoprostor
(Secondspace) jest ,repozitorij epistemoloske moci“ (Soja, 1996, 67), men-
talni prostor diskursa, sazdan od ideja i konceptualizacija. Treceprostor
obuhvaca prva dva prostora, no ne reducira ih u jednu cjelinu. To je pro-
stor u kojem se stvarno i imaginarno, stvari i misli dodiruju, istodob-
no spoznatljive i nespoznatljive. Obiljezen ,radikalnim skepticizmom



310 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

prema svim uspostavljenim epistemologijama*“ (Soja, 1996, 81), Trece-
prostor otvara put radanju novih mogucnosti koje ne iskljucuju Prvo-
i Drugoprostor: on ih ,dekonstruira i heuristicki konstruira“ (Soja, 1996,
81). Treceprostor je stoga radikalno otvoren, u njemu se ne mogu prona-
¢i ,pojedinacna specijalizirana znacenja ili ekskluzivne domene” (Soja,
1996, 56), te omogucava kriticko promisljanje i politicko djelovanje izvan

granica binarnih podjela i dviju alternativa jer uvijek postoji nesto dru-
go (an—Other). Razumijevanje i istraZivanje Treceprostora za Soju znaci

uci u prostor izvanredne otvorenosti, mjesto kriticke razmjene gdje
se geografska imaginacija moZe prosiriti da obuhvaca mnogostrukost
perspektiva koje su do sada epistemoloski suci drzali nekompatibil-
nima, nemogucima za kombiniranje. To je prostor gdje se o pitanjima
rase, klase, i roda moZe istovremeno govoriti bez privilegiranja jedno-
ga u odnosu na drugoga; gdje netko moze biti marksist i postmarksist,
materijalist i idealist, strukturalist i humanist, u disciplini i transdisci-
plinaran u isto vrijeme (Soja, 1996, 5).

Dok Bhabha Zeli ukazati na preoblikovanje kulturnih identiteta
i oblike otpora u postkolonijalnom kontekstu, Soja apostrofira proble-
me urbanih nejednakosti i nudi nove nacine razmisljanja o prostoru
iidentitetu. U smislu radikalne otvorenosti Treceprostora, Soja upucu-
je na rad bell hooks i Cornela Westa jer su svjesno odabrali periferiju
i marginalnost kao ,strateski polozaj koji remeti, urusava, i prekoracu-
je odnos centar - periferija“, a time se zapravo smjestaju u sam centar
dogadanja u globalnom svijetu stvarajuci ,viSestruke zajednice otpora,
polivokalne politicke pokrete koji omogucuju povezivanje mnogih ra-
dikalnih subjektivnosti® (Soja, 1996, 84). Stvarni i imaginarni Trece-
prostor tako omogucuje borbu protiv binarnih podjela rase, klaseiroda
idrugih oblika Drugotvorenja pomocu kulturne politike razlike. Pristu-
pi ,otvaraju nove mogucnosti radikalnom otporu®, sami su ,radikalno
otvoreni i otvoreno radikalni“ (Soja, 1996, 92) te njihova polivokalnost
nije usmjerena ukidanju postignuca modernizma; naprotiv, utiru put
radikalnim drustvenim promjenama koje u sebe uklju¢uju mnogos-
truke glasove i otpore. Soja primjecuje to da upravo spacijalni diskur-
zivni obrat vidljiv u radu bell hooks otvara prostore otporai ,stvaranje



Prekoracenja treceg prostora 311

medusobno povezane i neiskljucujuce zajednice” (Soja, 1996, 96). Pri-
hvacajuc¢i nametnutu marginalnost, hooks stvara svoju crnacku subjek-
tivnost na radikalno otvoren nacin s namjerom suzbijanja iskljucujucih,
esencijalistickih oblika. Odgovarajuci na pitanje ,tko moZemo bitii jo$
uvijek biti crni* (Soja, 1996, 97), hooks nudi koncept ,medusobne pove-
zanosti” (interconnectedness) (hooks, 2015b, 13), koja prekoracuje granice
klase, rase iroda i prokazuje hijerarhizaciju sustava opresije jer upravo
razlike koje ove kategorije donose u dijalog ne moraju biti ogranicenje,
nego obogacivanje razumijevanja. Ovdje se identitetske i kulturne ra-
zlike mogu medusobno povezati na plodnom tlu zajednickih interesa
koji bi vodili prema progresivnoj kulturnoj kritickoj svijesti i politic-
kom djelovanju ,umjesto kritickog neslaganja bez medusobnog nasilja“
(hooks, 2015¢, 20). Sli¢no, Sara Ahmed (2017) koristi se intersekcional-
noscu kao polaznom tockom kritike seksizma, koji se ne moze odvojiti
od rasizma uzrokovanog kolonijalnom povijescu, niti od kapitalistic-
ke eksploatacije rada. U univerzalistickom susretu globalnih Zena kao
globalnih aktera, u ,postajanju Zenom svih Zena“ (Ahmed, 2000, 177)
reproducira se rodna ideologija, ali takav je susret nuZno neuspjesan.
Transnacionalni feminizam koji predlaze Ahmed temelji se na politici
blizih susreta koji zahtijevaju stvaranje novog oblika politicke zajednice
odmaknutih od binarnih podjela poput bliZnji - stranci, isti - razli€iti,
poznato — nepoznato. Odgovornost koju snosimo u ovakvim susretima,
nastavlja Ahmed, jest dopustiti razlike koje ukljucuju moc i antagoni-
zam kako bi se ostvario dijalog ,upravo zato §to ne govorimo isti jezik"
(Ahmed, 2000, 180). Na ovaj se nafin onemogucuje aproprijacija tudeg
rada ili tudega govora, odnosno priblizavamo se drugome svrstavajuci
se uz osobu umjesto da se stapamo s osobom. Zagovarajuci solidarnost
umjesto asimilacije, na istom je tragu Spivak koja razmatra preuzima-
nja subjektne pozicije, ali u smislu govora u tude ime. Spivak? koja na
pitanje ,mogu li podcinjeni [subaltern] govoriti?“ (Spivak, 2011, 99) daje
rezolutan odgovor - ne. Upozorava na kolonijalne i hegemonijske prak-
se koje utiSavaju subalterne glasove te analizu razvija u smjeru rodnih

3 U eseju MozZe li podcinjeni [subaltern] govoriti? Spivak analizira rad intelektua-
laca u tzv. Prvome svijetu te njihove navode da ,mogu spoznati stanje u kojem se
[podCinjeni] nalaze i govoriti o njemu” (Spivak, 2011, 99).



312 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

pitanja: ,i u ulozi objekta kolonijalne historiografije i u ulozi subjekta
pobune, ideoloska konstrukcija rodne pripadnosti muskarca odrzava
[se] u dominantnome poloZaju* (Spivak, 2011, 107). Time se odmice od
postkolonijalnih teoreti¢ara Saida i Bhabhe u smislu da veci naglasak
stavlja na obespravljenu Zenu. Buduci da nije moguce poznavati dru-
gi subjekt, u ¢inu govorenja za drugoga i o drugome zapravo se radi
»istodobno o ¢inu kontrole i priznavanju ogranicenja“ (Spivak, 2011,
121). Iako ne nudi konkretno rjeSenje ovog problema, naglasava da je
upravo priznavanje opasnosti u kojoj se pojedinac nalazi u svojoj tran-
sakciji s pod¢injenima nacin na koji se moze prokazati ,vlastito suuce-
snistvo u tom usutkavanju” (Spivak, 2011, 159). Ovim je ¢inom moguce
osigurati prostor u kojem bi neke druge artikulacije svijesti pod¢inje-
noga bile postenije i djelotvornije jer ,[s]vi oblici govora, ¢ak i oni koji
nam izgledaju najneposrednije, obuhvacaju distancirano desifriranje
od drugoga*“ (Spivak, 2011, 159) koje je pogreSno poistovjetiti s govorom
obespravljenih. Spivak dekonstrukcijom propituje istinitost zapadne
filozofske tradicije i koncepata temeljenih na sustavu binarnih opreka
kako bi pronasla teorijski vokabular i konceptualne okvire koji bi pre-
ispitali dosadas$nji dominantni post/kolonijalni narativijedinstvenost
iskustava obespravljenih subjekata* KnjiZevni tekstovi mogu postati
prostor prikaza pod¢injenih (rodno odredenih ili drugih) i njihova ot-
pora dominantnim ideologijama, istodobno izmi¢uc¢i zamkama objek-
tivizacije i epistemoloske kontrole’ Dekonstrukcija je tako ,korektivni
i kriticki® pristup, izvor za preispitivanje postavljenih premisa argume-
nata te ne dozvoljava ,apsolutno opravdanje niti jednog stava“ (Spivak
1988, 61); dekonstrukcija onemogucuje ,fundamentalizme i totalitarizme

4 Unatoc¢ kritici esencijalistickih koncepata, Spivak se koristi strateSkim esen-
cijalizmom kao kratkoro¢nom strategijom afirmacije politickog identiteta (cf. Peter-
nai Andri¢, 2021).

5 Usp. Spivak (1988). Sli¢no, Said (1999, 372-373) ukazuje na manjak bavlje-
nja knjiZevnos$cu u proucavanju Orijenta, ¢ime se on dehumanizira, ,buduci da
arapski pjesnik ili romanopisac — a mnogo ih je - piSe o svojem iskustvu, o svojim
vrijednostima, o svojoj ljudskosti (ma kako to ¢udno bilo) i tako zapravo uspjesno
narusava razne obrasce (predodZbe, kliseje, apstrakcije) koji predstavljaju Orijent".
Uspjesnost otpora ne nalazi se isklju¢ivo u ,opoziciji, nego u preuzimanju kontrole
nad vlastitom reprezentacijom” (Ashcroft, 2004, 116).



Prekoracenja treceg prostora 313

razli€itih vrsta” (Spivak, 1988, 61) neprestano podsjecajuci na katakre-
ze i nedostiZnost ,istinskog” prikaza iskustva obespravljenih. ,Rabim
sredstva dekonstrukcije »u sluzbi ¢itanja« kako bih razvila ne teoriju
nego strategiju Citanja koja moze biti kritika imperijalizma®, zakljucu-
je Spivak (1986, 230).

Na putu koji osigurava premjestanje naglaska o proizvodnji znanja
s Prvo- i Drugoprostora te otvara Treceprostor, ,transgresivni »treci
put« koji je viSe nego samo zbroj ili kombinacija izvorne dvojakosti®
(Soja, 1996, 107), uotavamo teze Saida, koji je u Orijentalizmu dekonstru-
irao dihotomijske podjele temeljene na ,imaginativnim geografijama®“
Said tvrdi da ne postoji stvaran Orijent, ,geografski prostor s autoh-
tonim, u korijenu »razli¢itim« stanovnicima koji se mogu odrediti na
osnovi neke religije, kulture ili rasne biti“ (Said, 1999, 412). To je ,kon-
stituiran entitet®, ija svrha nije samo (u)poznavati ga i opisivati, nego
njime dominirati, osvojiti ga, Sto se postiZe dvojako: uza samo osvajanje
teritorija, nepobitna je i borba za prevlast ,nad povijesnim i drustvenim
znacenjem”, gdje konstrukcija vlastitog identiteta ,ukljucuje i konstruk-
ciju suprotnih i »drugih« ¢ija je aktualnost uvijek predmet kontinuiranih
interpretacija i reinterpretacija njihove razliitosti u odnosu na »nas«*
(Said, 1999, 424). Usko veZu¢i konstrukciju identiteta s raspodjelom
(ne)moci, Said upozorava da ona ne postoji isklju¢ivo u nematerijalnom,
mentalnom prostoru - Sojinom Prvoprostoru — nego neizbjezno unosi
konkretne politicke i drustvene posljedice. No, upravo neesencijalnost,
nepostojanost i fluidnost identiteta te ljudska stvarnost koja se ,trajno
stvara i rastvara® ulijeva nemir i strah mnogim ljudima, rezultirajuci
time da se Drugoga vidi kao prijetnju, a krajnji ishod Cesto biva kseno-
fobija, Sovinizam i nacionalizam kao reakcija na taj strah (Said, 1999,
425). Odgovornost i vaznost epistemoloske kritike orijentalnog diskursa
nalazi se u raskrinkavanju borbe fiksiranih identiteta duz granice po-
djele ,koju [njegova] knjiga posve odredeno opoziva, ali koju paradok-
salno pretpostavlja i o kojoj ovisi* (Said, 1999, 429). Cilj nije odrzavati
prepreke, kako se Saidu Cesto imputira, nego ih prekoraciti jer ,huma-
nisticko proucavanje tezi idealu da nadide prisilna ogranicenja mislje-
nja i postane nedominantan i neesencijalisticki tip u¢enosti” (Said, 1999,
429). Prokazujuci fiktivnost znanstvene nepristranosti orijentalizma,
otvara mogucnost da se metodologija upotrijebi u proucavanju drugih



314 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

diskursa, poput feministickog, manjinskog, afrikanskog, indoloskog, ri-
jedju, ,analizama povijesti pod€injenih (...) rekonfiguraciji postkoloni-
jalne antropologije, politicke znanosti, povijesti umjetnosti, knjizevne
teorije, muzikologije” (Said, 1999, 433). Prije svega to se odnosi na pri-
hvacanje hibridnosti i heterogenosti kultura te njihovoj medupoveza-
nosti i meduovisnosti, kao i glasovima otpora jer, tvrdi Said, ,pod¢injeni
uistinu mogu govoriti® (Said, 1999, 428). Posljedica imperijalizma jest da
je zblizila svijet, ali inzistiranje na originalnosti i prioritetu pojedinoga
glasa moZe uzrokovati ponavljanje povijesnih binarnih podjela koje se
Cesto drze prevladanima. Kultura tako postaje mjesto i sredstvo otpo-
ra u postkolonijanim drustvima jer su razne kulture medusobno ispre-
pletene, upravo kao posljedica imperijalizma, ,nijedna nije jedinstvena
i Cista, sve su hibridne, heterogene, cudesno razlicite, i nemonolitske*
(Said, 1994, xxv). Kako bi se mogla razumjeti polifonija glasova do sada
iskljucenih iz narativa dominantne skupine, potrebno se vratiti u pros-
lost i pokazati da su ti glasovi postojali ve¢ duze vrijeme jer nacin na
koji promatramo geopoliticku i kulturnu proslost informira i utjece na
shvacanje sada$njosti i pristup buducnosti. Saidovo kontrapunktno ¢i-
tanje (contrapuntal reading) upravo je jedan od temeljnih koncepata koji
je ponudio kao nacin analize medusobnog odnosa europske kulture
i imperijalizma iz postkolonijalne perspektive koji nadilazi esencijali-
zirajuce rasne i/ili nacionalne diskurse. Tako se u polifoniji teksta vide
sve dimenzije, a ne samo one dominantne, ¢ime se prokazuju medu-
sobno isprepletene povijesti centra i koloniziranih drustava. Kulturna
iskustva i oblici, koji su ,radikalno, kvintesencijalno hibridni* (Said,
1994, 58) onemogucuju estetskim i kulturnim svjetovima odvajanje od
svoje imanentne svjetskosti i postaju ,alternativa i politici krivnje i jo§
destruktivnijoj politici konfrontacije i neprijateljstva“ (Said, 1994, 18).
Osim toga, kontrapunktno Citanje omogucuje i ukljucivanje tekstova
koji su do tada bili isklju¢ivani iz kanona. Otpor nije samo reakcija na
imperijalizam i tekstove koji su ga podrzavali, nego i svjesno, aktiv-

no ,pisanje unatrag” (Said, 1994, 216) centralnoj kulturi s periferije®

6 Said se referira na Ashcrofta, Griffiths i Tiffin i knjigu The empire writes back:
Theories and practice in post-colonial literatures (1989.) koja detaljno analizira apropri-
jaciju kao tehniku otpora.



Prekoracenja treceg prostora 315

koje omogucuje njihovu rekonceptualizaciju i uklanjanje barijera medu
kulturama, odnosno ,hibridno kulturno djelovanje* (Said, 1994, 243).

Suvremenost obiljezavaju i regionalne i globalne migracije koje sa so-
bom donose kulturne razlicitosti te pokrecu promjene, §to je Cesto uzrok
antagonizama i konflikta u drustvu. Bhabha isti¢e problem ontologizi-
ranja manjina, migranata i stranaca opcenito, gdje ,pitanje pripadanja
rasi, rodu, klasi, generaciji postaje poput »druge prirode«, praiskon-
ske identifikacije, nasljeda tradicije, naturalizacije problema gradanstva*
(Bhabha, 2004, xvii), ¢ime se onemogucuju potpuna inkluzija i suZivot
snovim gradanima. Ahmed takoder propituje fetiSizaciju figure stranca,
onoga koji ,jednostavnojest* (Ahmed, 2000, 5). Stranac nije samo netko
koga ne (pre)poznajemo ili s kime do sada nismo ostvarili susret — upra-
vo suprotno, stranac je ,figura koja je bolno poznata u svojoj stranosti
(strange(r)ness)” (Ahmed, 2000, 21); prepoznat kao onaj koji ne pripada
prostoru u kojemu se nalazimo, ¢ime se stvaraju granice bilo u diskur-
sima u kojima se stranac protjeruje kao opasnost bilo u onima, poput
multikulturalizma, gdje su dobrodosli jer i tamo figura stranca ima zna-
Cenje. Stoga Ahmed preusmjerava analizu na pojedini susret sa stran-
cem, koji omogucuje formiranje drustvenih prostora u kojima se razu-
mijevaju kulturne razlike koje se ne fetiSiziraju na tijelu drugoga, nego
su ,utvrdene na razini susreta (...) pod utjecajem Sirih drustvenih pro-
cesa, koji se takoder dogadaju drugdje, i u drugim vremenima“ (Ahmed,
2000, 145). Sagledavanje pojedinacnih susreta, a ne pojedinaénih drugih,
omogucuje temporalno i spacijalno kretanje - sto je uopce prethodilo
susretu te kamo nas on moZze odvesti i kako smo dosli do ovoga mjesta
na kojemu se susret odvija i kako je dolazak povezan s drugim mjestima.
»Svaki susret ponovno otvara prosle susrete” (Ahmed, 2000, 8) u asime-
triji moci proizasloj iz Sirih drustvenih procesa koji su se ve¢ dogodili.

3.

Koncepte trecega prostora, hibridnosti i druge koje Bhabha uvodi
u postkolonijalni diskurs, Young naziva ,manifestom postkolonijalne
kontramodernosti®. Oniuspje$no prepoznaju nove identitete i glasove te
omogucavaju stvaranje novih drustvenih prostora s novim znacenjima,



316 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

a krecu se onkraj ili-ili odabira. Sam pojam hibridnosti u teoriji ne pod-
lijeZe esencijalizaciji, to je koncept koji ,se mijenja kako se ponavlja, ali
istovremeno ponavlja dok se mijenja“ (Young, 1995, 25).

Teorijskivokabular uopce, paikoncept treceg prostora, podcrtavaju
nuznost revizije narativa §to se oslanjaju na neke izvorne ili pocetne su-
bjektivnosti, ideje poput rase, klase, roda, seksualne orijentacije, geopo-
liticke lokacije i druge te pretpostavljaju ulazak u intersticij, ,in-between
spaces” (Bhabha, 1994, 1). Nuzni su takvi prostori koji pojedina¢nim
i kolektivnim identitetima omogucuju poziciju s koje mogu artikulira-
ti, pregovaratiiautorizirati svoju hibridnost i, vrlo Cesto, nesumjerljive
kulturne razlike. Ovaj liminalni prostor Bhabha usporeduje sa stubi-
Stem. Temporalno kretanje onemogucuje smjesStanje identiteta na bilo
kojem kraju fiksiranih oprecnosti i binarnih podjela istovremeno pru-
Zajuci mjesto u kojemu se mogu stvoriti hibridni identiteti. Biti onkraj
tako oznacava ,[imaginarnu]spacijalnu udaljenost, napredak, obecava
buducnost®, a odlazak onkraj znaci ,povratak u »sadasnjost« koja, u pro-
cesu ponavljanja, postaje disjunktivna i izmjeStena” (Bhabha, 1994, 4).
Povratkom u sadaSnjost na putu onkraj ,preispisujemo nasu kulturnu
suvremenost; ponovno upisujemo nasu ljudsku, povijesnu istovjetnost,
dodirujemo buducnost na ovoj strani. Tako mjesto intervencije »onkraj« po-
staje mjesto intervencije ovdje i sada“ (Bhabha, 1994, 7). Tu se susrecemo
s novinom koja se upisuje kulturnim prijevodom u sadasnjost, ali nije
dio niti sadasnjosti niti proslosti. Novina obnavlja proslost i prekida
sadasnjost, ,kida vremenske barijere (...) »sadasnjosti«“ (Bhabha, 1994,
9) otvarajuci trece prostore u kojima se o€ituje Zelja za priznavanjem
kulturne prisutnosti u smislu recipro¢nih priznavanja.

Neovisno o tome imenuju li treci prostor izrijekom ili ne, analizirani
teoretiCari razli¢itim artikulacijama i s razli¢itim naglascima, ali nuz-
no fundiranim na hibridnosti i heterogenosti kultura te njihovoj me-
dupovezanosti i meduovisnosti, pokusavaju markirati prostor u kojem
bi se identiteti mogli artikulirati onkraj binarnih opreka, u kojemu se
o identifikacijama moZe pregovarati i kona¢no autorizirati hibridnost
identiteta. Pristupima isticu vaznost predanog i odgovornog djelova-
nja u kontekstu solidarnosti i zastupanja marginaliziranih grupa, ali
i priznavanje vlastitih ogranicenja i privilegija, medu ostalim, u smislu
izbjegavanja hegemonijskoga govora u tude ime.



Prekoracenja treceg prostora 317

Buduci da knjizevna djela nerijetko prikazuju susrete, sudare i pro-
Zimanja razli€itih kultura, jezika i identiteta, knjiZevnost se moze i tre-
ba promatrati kao treci prostor $to otvara mogucnost za tvorbu novih,
hibridnih identiteta onkraj binarnih opozicija (izmedu kolonizatora
i koloniziranih, izmedu domaceg i stranog, muskog i Zenskog, crnog
i bijelog...). KnjiZevnost je artikulacija u kojoj je moguce preuzeti kon-
trolu nad vlastitom reprezentacijom i stvoriti prostor novih znacenja

verzije i otpora dominantnim narativima i ideologijama; potencijalni
prostor novih znacCenja i perspektiva. Knjizevnost kao tre¢i prostor jest
prostor susreta, preplitanja i preoblike niza kulturnih, jezi¢nih i iden-
titetskih elemenata; prostor novih, hibridnih znacenja i perspektiva
u kojem je razlic¢itim glasovima moguce izazvati i preispitati hegemo-
nijske narative.

Literatura

Ahmed, S. (2000). Strange encounters: Embodied others in post-coloniality. London -
New York: Routledge.

Ahmed, S. (2017). Living a feminist life. Durham-London: Duke University Press.
https://doi.org/10.1515/9780822373377

Ashcroft, B. (2004). Representation and its discontents: Orientalism, Islam and the Pales-
tinian Crisis. ,Religion®, vol. 34, str. 113-121. https://doi.org/10.1016/j.religion
.2003.12.003

Bhabha, H.K. (1994). The location of culture. London — New York: Routledge.

Bhabha, H.K. (2004). Looking back, moving forward: Notes on vernacular cosmopol-
itanism. U: H.K. Bhabha, The location of culture. London — New York: Rout-
ledge Classics.

Brebanovic, P. (2021). Filologija kao otpor. ,Fluminensia®, god. 33, br. 2, str. 561-582.
https://doi.org/10.31820/£33.2.1

Brkovi¢, 1. (2013). KnjiZevni prostori u svjetlu prostornog obrata. ,Umjetnost rijeci,
br. 1-2, str. 115-138.

Glavas, Z. (2015). Povraci filologiji izmedu igre i komentara. ,Croatica: ¢asopis
za hrvatski jezik, knjiZevnost i kulturu®, sv. 39, br. 59, str. 19-32.

Guha, R., Spivak, G.C. (Ur.). (1988). Seleted subaltern studies. Delhi: Oxford Uni-
versity Press.

Hamacher, W. (2015). Minima philologica. Prev. Catharine Diehl and Jason Groves.
New York: Fordham University Press.


https://doi.org/10.1515/9780822373377
https://doi.org/10.1016/j.religion.2003.12.003
https://doi.org/10.1016/j.religion.2003.12.003
https://doi.org/10.31820/f.33.2.1

318 Kristina Peternai Andric, Ivana Kirin

Harasym, S. (1988). Practical politics of the open end: An interview with Gayatri Cha-
kravorty Spivak. ,Canadian Journal of Political and Social Theroy*, sv. x11,
br. 1-2, str. 51-69.

hooks, b. (2015a). Feminist theory: From margin to center. New York — London: Rou-
tledge. https://doi.org/10.4324/9781315743172

hooks, b. (2015b). Talking back: Thinking feminist, thinking black. New York — London:
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315743134

hooks, b. (2015c¢). Yearning: Race, gender, and cultural politics. New York — London:
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315743110

Parry, B. (1987). Problems in current theories of colonial discourse. ,Oxford Literary
Review*, sv. 9, br. 1-2, str. 27-58. https://doi.org/10.3366/01r.1987.002

Peternai Andri¢, K. (2021). Teorije o tvorbi identiteta. U: Identitet u prekogranicnim
privatnopravnim odnosima, Ur. ]. Barbi¢, M. Zupan, Zagreb: HAZU, str. 17-45.

Rutherford, J. (1990). The third space: Interview with Homi Bhabha. In: Identity: Com-
munity, culture, difference. Ed. ]. Rutherford, London: Lawrence & Wishart.

Said, E.W. (1994). Culture and imperialism. New York: Vintage Books.

Said, E.W. (1999). Orijentalizam. Prev. B. Romi¢. Zagreb: Konzor.

Said, E.W. (2004). Humanism and democratic criticism. New York: Columbia
University Press.

Soja, E.W. (1996). Thirdspace: Journeys to Los Angeles and other real-and-imagined
places. Oxford: Blackwell Publishers.

Spivak, G.C. (1986). Imperialism and sexual difference. ,Oxford Literary Review",
sv. 8, br. 1-2, str. 225-240.

Spivak, G.C. (1988). In other worlds: Essays in cultural politics.

Spivak, G.C. (2011). Nacionalizam i imaginacija i drugi eseji. Prev. S. Hasna$ i D. Bi-
li¢i¢. Zagreb: Fraktura.

Vukovi¢, T. (2022). Sablasti filoloskog zadatka: S onu stranu povratka filologiji. ,,Po-
znanskie Studia Slawistyczne®, br. 23, str. 213-231. https://doi.org/10.14746
/pss.2022.23.10

Young, R.].C. (1995). Colonial desire: Hybridity in theory, culture and race. London -
New York: Routledge.

Young, R.].C. (2009). The void of misgiving. In: Communicating in the third space.
Ur.K. Ikas,G. Wagner, London - New York: Routledge, str. 81-95. https://doi.org
/10.4324/978020%891162-13

Young, R.].C. (2012a). Cultural translation as hybridization. ,Trans-Humanities",
sv. 5, br. 1, str. 155-175.

Young, R.J.C. (2012b). Edward Said: Opponent of postcolonial theory. U: Edward
Said’s translocations: Essays in secular criticism. Ur. T. Déring, M. Stein, New
York - London: Routledge, str. 22-34. https://doi.org/10.1353/trh.2012.0007

Young, R.].C. (2017). The dislocations of cultural translation. ,PMLA", sv. 32, br. 1,
str. 186-197. https://doi.org/10.1632/pmla.2017.132.1.186


https://doi.org/10.4324/9781315743172
https://doi.org/10.4324/9781315743134
https://doi.org/10.4324/9781315743110
https://doi.org/10.3366/olr.1987.002
https://doi.org/10.14746/pss.2022.23.10
https://doi.org/10.14746/pss.2022.23.10
https://doi.org/10.4324/9780203891162-13
https://doi.org/10.4324/9780203891162-13
https://doi.org/10.1353/trh.2012.0007
https://doi.org/10.1632/pmla.2017.132.1.186

Prekoracenja treceg prostora

319

KRISTINA PETERNAI ANDRIC works as a full professor at the Department
of Croatian Language and Literature, Faculty of Humanities and Social
Sciences in Osijek. She has published four monographs (U¢inci knjiZevnosti.
Performativna koncepcija pripovjednog teksta, 2005.; Ime i identitet u knji-
Zevnoj teoriji, 2012.; Pripovijedanje, identitet, invaliditet, 2019.; Neposlusne.
KnjiZevne prakse prikazivanja roda, 2023., co-authored with Ivana Zuzul)
as well as many original scientific and professional papers, essays, literary
and theatrical reviews.

IvANA KIRIN received her MA degree in English and German Language and
Literature at the Faculty of Humanities and Social Sciences, J.]. Strossmayer
University of Osijek. She works as an English teacher (an excellent advisor)
and is a doctoral student in the “Literature and Cultural Identity” program.
Her primary areas of interest are postcolonial and African American criti-
cism, and minority discourses. She co-authored three upper—primary Eng-
lish textbooks and workbooks (Hello, world! for Years 5, 6, and 8).



	Prekoračenja trećeg prostora
	1.
	2.
	3.
	Literatura


