Josip Perisa POZNANSKIE STUDIA SLAWISTYCZNE
. . NR 29 (2025)
University of Zagreb DOI: 10.14746/pss.2025.29.17
perisa.josip2@gmail.com
ORCID: 0009-0008-0445-0064 Data przestania tekstu do redakcji: 17.07.2024

Data przyjecia tekstu do publikacji: 13.01.2025

Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera:
fenomenoloska redukcija i knjizevni tekst

ABSTRACT: Peri$a Josip, From Edmund Husserl to Wolfgang Iser: Phenomenological
Reduction and Literary Text, “Poznanskie Studia Slawistyczne” 29. Poznan 2025.
Wydawnictwo “Poznanskie Studia Polonistyczne,” Adam Mickiewicz Universi-
ty, Poznan, pp. 321-336. ISSN 2084-3011.

The aim of this paper is to analyze a representative text of Wolfgang Iser’s phe-
nomenological approach to literary texts in relation to its philosophical legitimacy,
the phenomenology of Edmund Husserl, considering his method of phenome-
nological reduciton. The paper will present how Wolfgang Iser understands the

engagement with literary texts in accordance with the fundamental principles

of phenomenology, with an emphasis on setting aside one’s own experience in

order to adequately engage with the literary text. Then, it is of crucial impor-
tance to connect this seemingly simple postulate with the philosophical legiti-
macy from which it arises, which is precisely the method of phenomenological

reduction that the father of phenomenology, Edmund Husserl, most radically
developed in his Ideas from 1913.

KEywoRrbDs: Wolfgang Iser; Edmund Husserl; phenomenology; phenomenolog-
ical reduction; experience; literary text; reading

This is an open access article licensed under the Creative Commons cC BY 4.0 License
By

(https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). © Copyright by the Author(s).


https://doi.org/10.14746/pss.2025.29.17
mailto:perisa.josip2@gmail.com
https://orcid.org/0009-0008-0445-0064
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322 Josip Perisa

Uvod

U teoriji knjizevnosti, u ¢iju domenu spada tekst Wolfganga Isera Pro-
ces citanja: jedan fenomenoloski pristup (2003), nije neobi¢no pozivati se na
filozofske (esteticke) uzore iz kojih proizlazi legitimitet vlastite pozici-
je'. To u slu€aju fenomenologije napominje i Danko Grli¢, jedan od naj-
vecih hrvatskih estetiCara i povjesnicara estetike. Naime, Grlic¢ kaze da
se u fenomenoloskoj estetici, odnosno u pristupu umjetnosti iz pozicije
fenomenologije radi o tome koliko se nasljednici* kre¢u unutar fenome-
noloskog sustava koji je razvio Edmund Husserl, tj. kako se njegov sustav
fenomenologije kao Ciste znanosti o bitima primjenjuje na umjetnost.

Stoga ¢e u radu glavni predmet istrazivanja biti veza temeljnih po-
stavki shvacanja reprezentativnoga fenomenoloskoga pristupa knji-
Zevnom tekstu iz pozicije Wolfganga Isera koji tvrdi da ,Uistinu, jedi-
no kada ostavi iza sebe poznati svijet vlastitog iskustva, ¢italac moze
istinski uCestvovati u avanturi koju mu nudi knjizevni tekst” (2003, 151)
te da ,Citanje odrzava strukturu iskustva do te mjere da najprije mora-
mo suspendirati ideje i stavove koji uoblicavaju nasu vlastitu personal-
nost da bismo mogli doZivjeti nepoznati svijet knjizevnog teksta“ (2003,
146) s njihovim filozofskim legitimitetom. Dakle, preostaje vidjeti kako
se ti reprezentativni bitni momenti Iserova kratkoga i reprezentativ-
noga teksta fenomenoloskoga zahvacanja knjiZevnosti — ostavljanja
svijeta poznatoga knjiZevnoga (¢italackoga) iskustva — odnose prema
svojem filozofskom legitimitetu s obzirom na (ne)moguc¢nost primjene

1 Nasljedna marksisticka teorija uvijek poStuje osnovne postulate klasi¢ne
marksisticke filozofije iz koje proizlaze marksisticka estetika, kritika, pozicija
u teoriji knjiZevnosti itd. Primjerice, u shvacanju marksistickog pristupa knji-
Zevnom tekstu mogu se razlikovati Lukacs (1960)i Bloch (1981), ali oboje postuju
postulat historijske determiniranosti umjetnosti kao oblika svijesti koji proizlazi
iz ekonomske baze (Marx, Engels, 1967), ali i poStivanje autonomije umjetnosti uz
tu historijsku odredenost (Marx, 1974). Odnosno, razlikuju se u shvacanju kvalitete
i kvantitete meduovisnosti umjetnostii datih odnosa proizvodnje.

2 Grli¢ u svojoj hrestomatiji istice idu¢e fenomenoloske orijentirane istraZi-
vace koji se vi$e ili manje kre¢u unutar Husserlova sustava: Max Scheler, Moritz
Geiger, Waldemar Conrad, Mikel Dufrenne, Eugen Fink, Roman Ingarden, Nicolai
Hartmann, Helmuth Plessner, Werner Ziegenfuss, Enzo Paci, Antonio Banfi, Guido
Morpurgo-Tagliabue, Lucioano Anceschi itd. (1979).



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 323

fenomenologijske redukcije na knjiZevni tekst: ,Kada se suzdrzi od suda,
fenomenoloska analiza oslobada se unaprijed postavljenih vrijednosti
i moZe pridonijeti vlastitom originalnoscu“® (Balaban, 2002, 105).
Filozofski legitimitet opravdanja ostavljanja svijeta poznatoga isku-
stva iza sebe i suspenzije ideja i stavova koji kreiraju identitet prona-
lazi se u Idejama za Cistu fenomenologiju i fenomenologijsku filozofiju iz 19134
u kojima je Edmund Husserl najradikalnije i najstroze razvio svoju fe-
nomenologiju, tj. metodu fenomenologijske redukcije koja stoji u podlo-
zi stavljanja prirodnoga svijeta izvan akcije (,Ausserspielsetzen keinen
Gebrauch machen®) (PaZanin, 1968, 65). Dakle, ta pocetna anticipacija
kojim se filozofskim problemima Zeli baviti Edmund Husserl u svojem
shvacanju fenomenologije kao stroge znanosti o fenomenima stavlja
zadatak iskljucenja vlastitosti i izvanjskosti koja aficira subjekta spo-
znavanja, odnosno koja zamagljuje adekvatnost njegove spoznaje po-
jedinoga fenomena, primjerice Citatelja koji €ita knjiZevni tekst. Pri-
mjerice, teSkocu zadatka kada se radi o knjizevnosti istice Grli¢: ,Kako
bi doista vrednovali sam kvalitet umjetnickog djela, a da se pri tom su-
denju potpuno iskljuci ono Sto se zove estetski predmet, naime kako
da ne uzmemo u obzir nas$ odnos prema tom djelu” (1979, 173). Medu-
tim, teSkoca i (ne)mogucnost primjene metode fenomenoloske reduk-
cije za adekvatnu spoznaju pojedinih fenomena ne implicira manju
vaznost ili manju potrebu za istraZivanjem navedene metode: ,Da je

3 ,Whenjudgmentissuspended, phenomenological analysis is liberated from
set values, and is able to contribute its own originality” - preveo J.P.

4 Filozofska legitimacija radikalnog zahtjeva Husserlove stroge znanosti
(fenomenologije) ne treba ici dalje od njegovih Ideja, tj. u istrazivanje kasnijih djela
poput Kartezijanskih meditacija ili Krize evropske znanosti. U vezi s time napominje i Grlic:

,Ovdje ne mislimo ulaziti - jer za utjecaj na estetiku to nije i suviSe relevantno —
u kasniji razvoj Husserlova misljenja kad nakon djela Ideje o jednoj cistoj fenomenolo-
giji (1913) umnogome napusta tezu o strogoj znanosti i prihvaca svojevrsni povijesni
nacin misljenja u kojem je vrijeme, odnosno egzistencijal osnovna kategorija“ (1979,
150). Ipak, bez obzira na to §to Husserl najsustavnije razvija metodu fenomenologij-
ske redukcije u Idejama, usputno se i u svojim zrelijim i kasnijim tekstovima osvrce
na ,uvjet ¢istoce za spoznaju fenomena u njihovim ¢istim bitima. ,Za uvjet Cistoce®,
odnosno za Husserlove refleksije o metodi fenomenoloske redukcije (,£oxn“) u nje-
govim kasnijim djelima vidi primjerice Kartezijanske meditacije 1 (1975, 73), Kartezijan-
ske meditacije 1T (1976, 21).



324 Josip Perisa

ova moguca, to za Husserla nije toliko bitno koliko spoznaja da se na-
kon izvrSene redukcije pokazuje apsolutna ili transcendentalno Cista
svijest kao residuum kojemu jos$ pripisati realnost znaci protusmisao*®
(1968, 61).

S obzirom na to da su ranije navedeni zahtjevi koji su kao kulminacija
njegova shvacanja fenomenoloskog pristupa knjizevnom tekstu izvede-
niupravo iz Husserlove metode fenomenologijske redukcije etablirane
u Idejama, slijedi u glavnome dijelu rada prikaz temeljnih karakteristika
Husserlova shvacanja fenomenologije kao Ciste znanosti o bitima da bi
nakon toga uslijedio prikaz same fenomenologijske redukcije i (ne)mo-
gucnosti njezine primjene na knjiZevni tekst.

Opée znacajke Husserlove fenomenologije

Da bi se metoda fenomenologijske redukcije prikladno zahvatila, po-
trebno je iznijeti neka opc¢a mjesta Husserlove fenomenologije. Na po-
Cetku vrijedi napomenuti §to je to specificno u fenomenologiji da se
razlikuje od svake ostale filozofske discipline, ali i od svake druge zna-
nosti: Fenomenologija je

znanost u sasvim drugom smislu sa sasvim drugim zadacima i drugim
metodama. MoZe se reci da se fenomenologija ne moze koristiti ni jed-
nom prirodnom znanos$cu, ona ne treba da se nadovezuje na rezulta-
te te znanosti. Uostalom sve znanosti su za nju samo pojave znanosti
(Grli¢, 1979, 150)¢

5 Zamjenica ,ova“ odnosi se na fenomenologijsku redukciju (,€émoxn®),
tj. metodu koju je do radikalnih razmjera razvio upravo u svojim Idejama iz 1913.
godine Edmund Husserl, a koja je glavni mehanizam da se fenomeni zahvate kao
Ciste biti te: ,Koja je najznacajniji problem Husserlove fenomenologije” (PaZanin,
1969, 55).

6 OrazliciiontoloSkom diferencijalu fenomenologije u odnosu na svaki drugi
znanstveni diskurs kaZe jo§ Grli¢: ,Fenomenoloski put predstavlja zasnivanje takvog
postupka koji nije ni induktivan ni deduktivan, koji ¢e biti na najvisem »strogo«
znanstvenom nivou, ali i zadovoljavati filozofske ambicije, biti upravljen kako
protiv objektivizma tako i subjektivizma, oStro polemizirati protiv psihologizma,



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 325

Nadalje, vrijedi napomenuti kako Husserlova fenomenologija, kao
jedna stroga znanost o bitima ili ,¢isto znanstvena filozofija“ (Schuman,
2007, 51) po€inje od poznate filozofske maksime: ,K samim stvarima®
(»zu den Sachen selbst”). To, dakako, za njega ne znaci empirijsko rela-
tiviziranje ili psihologiziranje, nego zahtjev za filozofskom strogoscu
istrazivanja“ (Grli¢, 1979, 149-150). Zahtjev za strogosc¢u proizlazi iz
toga §to se fenomeni u Husserlovoj transcendentalnoj’ fenomenologi-
ji, koja je nauk o biti unutar Ciste svijesti (Husserl, 2007), trebaju nakon
obavljene fenomenologijske redukcije spoznati o¢iSceni od svake isku-
stvene aficiranosti.

Bez obzira na to §to Husserl uspostavlja novi oblik istrazivanja koji
se sastoji u ,usmjeravanju natrag na same stvari, ispitivanju u njiho-
voj samodanosti i odstranjenju predrasuda“ (2007, 42), treba istaknu-
ti da je sada fenomen u srediStu znanstvenog istrazivanja. Fenomen je
(»povopevov”), u smislu pojave, jedan od sredisnjih filozofskih proble-
ma u spoznavanju predmeta (stvari) spoznavajucega subjekta sve od
predsokratovaca® do klasi¢noga njemackog idealizma na vrhuncu s Kri-
tikom istog uma Immanuela Kanta? Dakle, razlika zahvacanja pojedinog

empirizma i pozitivizma, ali istovremeno zahtijevati pomno i deskriptivno ispi-
tivanje fenomena i negirati metafizicko-filozofske meditacije koje se deducirajuiz
principa postavljenih prije ispitivanja samih stvari® (1979, 148).

7 VaZno je napomenuti da je Husserlov opis fenomenologije transcendenta-
lan, a ne transcendentan jer se spoznavatelj fenomena ne nalazi izvan-svijeta kao
svojevrsno boZansko bice, ve¢ u-svijetu. Spoznavatelj koji Zeli spoznati fenomene
u njihovim ¢istim bitima treba teziti k stavljanju u zagrade iskustvenoga i doziv-
ljajnoga svijeta (isamoga sebe i okolnoga svijeta) kako bi ta spoznaja bila adekvatna.

8 Jedan od najvecih svjetskih poznavatelja predsokratovske filozofije, uz Her-
mana Dielsa, William Keith Chambers Guthrie, istie da su se problemom razlike
stvari po sebi i pojave (,povopevov”) bavili Empedoklo, Anaksagora, i atomisti pa
tako napominje: ,Suo€eni sa skupom fenomena, Grci su osjecali da moraju dopri-
jetiiza njih da bi objasnili njihovo postojanje u konkretnom obliku i na¢inu na koji
su postojali” (2005, 31), odnosno da im se ,da logos” (,A0yov S186var), tj. da se poja-
vama pridruZi stvar po sebi.

9 O razlikovanju stvari po sebi i njene pojave posebno treba konzultirati
poglavlje ,O razlogu razlikovanja svih predmeta uopce u phaenomena i noumena“ iz
Kantove Kritike ¢istog uma. O toj temeljnoj filozofskoj problematici kaze Kant: ,Pred-
met se moZe dati pojmu samo u zoru, pa ako je ¢isti zor a priori moguc jos prije pred-
meta, onda i on sam moZe dobiti svoj predmet, dakle svoju objektivnu vrijednost



326 Josip Perisa

predmeta kao stvari po sebi (,Ding an sich”) i njezine pojave (,Erschei-
nung”) koju spoznaje subjekt s obzirom na nemogucnost spoznaje stva-
ri po sebi zbog determiniranosti vlastitom subjektivnoscu nadilazi se
u Husserlovoj fenomenologiji uvodenjem fenomena u srediste zbiva-
nja. Tu kljuénu razliku kojom se Husserlova fenomenologija kao ¢ista
znanost o bitima smatra zasebnim i novim diskursom u odnosu na sve
prethodne filozofske misli, istice i Grli¢: ,Fenomen, medutim nije kod
Husserla kantovski misljen kao suprotnost noumenonu, ve¢ kao pred-
met spoznajne redukcije po kojoj se otkriva bit. Stoga je fenomenologija
i definirana kao »znanost o bitnom«. Pravi je predmet filozofije bit, po
toj svojoj predmetnosti filozofija se razlikuje od drugih znanosti* (1979,
151). S obzirom na to da Kant, u suprotnosti stvari po sebi, istice da: ,Sto
odgovara empirijskoj zamjedbi osjeta jest realitet (»realitas phaenome-
non«)“ (1984, 71) te da ,Pojave, ukoliko se pomisljaju kao predmeti pre-
ma jedinstvu kategorija, zovu se »phaenomena«“ (1984, 134), on uvijek
fenomen shvaca kao neodvojiv dio osjetilne spoznaje, tj. spoznaje koja
proizlaziiz iskustva, a spoznaja koja proizlazi iz iskustva i ne moze dati
viSe nego samo fenomen (pojavu), za razliku od stvari po sebi (,nou-
menona"“), §to je dio Cistoga razuma. Fenomen je za Husserla ono Sto se
dobiva nakon izvrSene metode fenomenologijske redukcije, dakle ¢isto
zrenje u stanju transcendentalno Ciste svijesti. Fenomen u novoj ¢istoj
znanosti o bitima nema nikakve veze s osjetilnom spoznajom osim $to
je ona nuzan korelat koji se treba iskljuciti metodom fenomenologijske
redukcije. Ne radi se o spoznaji fenomena kao pojave (,phaenomena®)

samo pomoc¢u empirijskog zora, kojemu je Cisti zor samo forma“ (1984, 136) te da:
,Osjetilnost i njezino polje, naime, polje pojava, ograni¢ava sam razum tako da se
onine odnose na same stvari o sebi, nego samo na nacin kako nam se stvari pojav-
ljuju pomocu nase subjektivne kakvoce” (1984, 139). O tome jo§ vrijedi zaklju¢no
istaknuti: ,Ako kaZzemo da nam osjetila predstavljaju predmete »kako se pojavljujuc,
arazum »kakvijesu«, onda potonje ne bi trebalo uzeti u transcendentalnome, nego
samo u empirijskom znacenju, naime kako se moraju predstavljati kao predmeti
iskustva u potpunoj vezi pojava, a ne po onome $to oni to mogu biti izvan odnosa
prema mogucem iskustvu, dakle prema osjetilima uopce, a prema tome kao pred-
meti Cistog razuma“ (Kant, 1984, 141). I za Kanta i za Husserla iskustvo doZivlje-
noga svijeta u spoznavanju neminovno je, ali Husserl zahtijeva transcendentalnu
poziciju Ciste svijesti, tj. Cistoga zrenja kako bi spoznaja fenomena bila adekvatna.



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 327

koja me zbog iskustva odvraca od stvari po sebi (,noumena“, ,Adyov
S1806var) kako je to bilo misljeno u povijesti filozofije od predsokratovaca
do klasi¢noga njemackoga idealizma, nego se fenomen u sustavu Hus-
serlove transcendentalne fenomenologije shvaca kao bit §to bi znacilo
da, ako se spoznaje fenomen u svoj njegovoj Cisto¢i, zapravo ga se zrije.
»Dakle, u fenomenologiji, koja ne Zeli biti niSta drugo nego nauk o biti
unutar Ciste svijesti vr§imo neposredna sagledavanja biti i fiksiramo ih
pojmovno, odnosno terminologijski“ (Husserl, 2007, 146).

Bez obzira na to §to je srediSnji dio rada rasprava o fenomenologij-
skoj redukciji (,£moyxn*) i njezine primjene na knjiZevni tekst, bilo je po-
trebno predstaviti neke temeljne karakteristike Husserlove transcen-
dentalne fenomenologije primarno u kontekstu razlikovanja od bilo
koje druge znanosti ili pojedinoga znanstvenoga i filozofskoga diskur-
sa. Razlikovanje Husserlove fenomenologije, odnosno Ciste znanosti
o bitima, u odnosu na svaki drugi oblik znanstvenoga ili filozofskoga
istrazivanja vrijedilo je predstaviti pogotovo s obzirom na konotativno
nasljede s kojim je doSao pojam fenomena od predsokratovaca do kla-
si¢noga njemackoga idealizma.

Fenomenologijska redukcija (,,émoxs‘)

Nakon uvodnoga razmatranja i isticanja bitnih odrednica Husser-
love transcendentalne fenomenologije slijedi rasprava o fenomenolos-
koj redukciji, najznacajnijemu problemu njegove fenomenologije kako
bi se nakon mogao vidjeti njen odnos s knjiZzevnim tekstom. Na pocet-
ku rada ustanovljeno je kako se traZi filozofski legitimitet zahtjevima
Wolfganga Isera u fenomenoloSkom pristupu knjiZevnom tekstu. S ob-
zirom na to da se radi o fenomenoloskom pristupu knjiZevnom tek-
stu, a Cemu i pripadaju navedeni zahtjevi, filozofsko uporiste takvim
zahtjevima treba se traziti u najradikalnijem prikazu fenomenologije,
u Husserlovim Idejama. Filozofsko upori$te Iserovim zahtjevima u kon-
tekstu ostavljanja svijeta poznatoga iskustva iza sebe i suspenzije ide-
ja i stavova koje su u spoznajom subjektu, kao i ideja i stavova koje ga
okruzuju, moZe se pronaci u idu¢im Husserlovim mislima: ,Izravno
iskustvo ipak daje samo singularne pojedinacnosti, nikakve opcenitosti,



328 Josip Perisa

ono je dakle nedovoljno® (2007, 45), zatim: ,Mi iskljuCujemo Citav pri-
rodni svijet i sve transcendentno-eidetske sfere i time trebamo dobiti
»Cistu« svijest.” (2007, 143). Radikalnost Husserlovih zahtjeva za ade-
kvatnom spoznajom fenomena u transcendentalno o¢is¢enoj svijesti,
oCituje se u iskljuCenju prirodnoga svijeta: ,Buduci da se ova disciplina
(transcendentalna filozofija ofito mora odvijati unutar transcendental-
ne sfere, potrebna je redukcija, naime, ona prirodne svijesti na svijest
kao takvu“*® (Luft, 2002, 115). Upravo se u podlozi iskljuenja prirodno-
gasvijeta' nalazi metoda fenomenologijske redukcije kojom se i dolazi
do spoznaje fenomena u njihovoj ¢istoj biti. Dakle, ,Husserl, u pozna-
toj »Temeljnoj refleksiji« iz Ideja 1 provodi fenomenologijsku redukciju
u kojoj se svijet reducira na fenomen umjesto dozivljajne subjektivno-
sti, Cime se svjetovni subjekt reducira na transcendentalnu subjektiv-
nost“*? (Luft, 2002, 115). Zatim, vrijedi napomenuti da Husserl ne negi-
ra prirodni svijet metodom fenomenologijske redukcije. Ta napomena
od presudne je vaZnosti s obzirom na to da se prirodni svijet priznaje,
ali se metodom fenomenologijske redukcije isklju€uje, tj. suspendira se

10 ,Since this discipline (transcendental philosophy) apparently has to be
carried out within a transcendental register, a reduction is required, namely, that
of natural consciousness to consciousness as such” - preveo J.P.

11 Detaljnije o tome Sto predstavlja prirodni svijet za spoznavajucega subjekta
koji se isklju¢uje metodom fenomenologijske redukcije kaZe PaZanin: U smislu pri-
rodnog stava svijet je, dakle, neprestano za mene tu prisutan kad god sam »budanc,
tj. dok god Zivim. U neposrednosti svakidasnjeg Zivota ja doZivljavam i saznajem
razliCite strane toga svijeta. U »prirodnisvijet« spadamija“ (1968, 56). KaZe dalje PaZa-
nin: ,Unato€ svoj toj poznatosti u prirodnom stavu ja nemam svijet spoznan i poj-
movno shvacen. Na prirodni svijet kao »svijet u kojem se nalazim i koji je u isto vri-
jeme moj okolni svijet« odnose se nadalje raznolike aktivnosti moje teoretske svijesti
u njenim razli¢itim oblicima i stupnjevima, zatim stanja ¢udiivolje, tj. svi oni oblici
iakti u kojima mi je »svijet neposredno dan, a koje sve skupa obuhvaca kartezijan-
skiizraz »cogito«* (1968, 56-57). Dakle, radi se o iskustvenom i doZivljenom svijetu
kojiaficira spoznajuizato treba bitiisklju¢en metodom fenomenologijske redukcije.

12 ,Inshort, Husserl, in the famous »Fundamental Reflection« of Ideas 1, per-
forms a phenomenological reduction in which the world is reduced to a phenome-
non for experiencing subjectivity, therby reducing the wordly subject to transcen-
dental subjecitvity“- preveo J.P.

13 O priznavanju postojanja prirodnoga svijeta bez obzira na njegovo isklju-
Cenje kaze Husserl: ,Kada to ¢inim, §to je stvar moje potpune slobode, tada dakle ne



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 329

kako bi se odgovarajuce spoznali fenomeni. Stanje prije izvr§enja me-
tode fenomenologijske redukcije zapocinje se kao subjekt koji spoznaje
unutar prirodnoga stava:

Zapocinjemo li kao ljudi prirodnog stava, tada je zbiljski objekt stvar
tamo vani. Mi je vidimo, stojimo pred njom, fiksno smo usmjerili pogled
na nju, te kao §to je zatjecemo kao nase Nasuprot u prostoru, tako je
i opisujemo i iznosimo iskaze o njoj (Husserl, 2007, 218).

Iskljucenje prirodnoga svijeta odvija se metodom fenomenologijske
redukcije koju najavljuje Husserl na pocetku svojih Ideja:

Zatim cemo oblikovati metodu »fenomenologijske redukcije«, prim-
jereno kojoj moZemo ukloniti spoznajne granice koje pripadaju svakom
prirodnom nacinu istrazivanja, odvratiti jednostrani smjer pogleda
koji mu je svojstven, sve dok naposljetku ne dobijemo slobodni hori-
zont »transcendentalno« ocis¢enih fenomena, a time i polje fenome-
nologije u naSem osebujnom smislu“ (2007, 5). Metoda fenomenologi-
jske redukcije ,nije samo metoda, vec i stav koji je adekvatan bilo kojoj
metodi. To je vrijednosni sud koji nas upozorava na to da se suzdrzimo
od vrednovanja i prosudivanja'# (Balaban, 2002, 104).

Nadalje, vaZno je napomenuti kako je metoda fenomenologijske re-
dukcije, kojom se iskljucuje prirodni svijet kako bi se fenomeni spoznali
u transcendentalno Cistoj svijesti svojevrsno stavljanje u zagrade: ,Dakle,
izvan akcije stavljamo taj cjelokupni prirodni svijet koji je stalno »za nas
tu«, »postojeci«, i koji ce i dalje biti tu kao svijesti primjerena »zbiljnost,
¢ak i kada nam predstoji da ga stavimo u zagrade” (Husserl, 2007, 68).
U kontekstu iskljucenja prirodnoga svijeta metodom fenomenologijske

negiram taj »svijet«, kao kad bih bio sofist, ja ne sumnjam u opstojanje tog svijeta,
kao kad bih bio skeptik, ali ja vr§im fenomenologijsku »éroyn« koja mi potpuno
onemogucuje svaki sud o prostorno-vremenskom opstojanju” (2007, 68).

14 ,The epocheis not only a method, but is also an attitude that is applicable
to any method. It is a value-judgmenet that cautions us to refrain from valuation
and judgmennt” - preveo J.P.



330 Josip Perisa

redukcije Husserl dalje napominje: ,Kao zbiljski iskusen, kao svijet koji
se jasno pokazuje u sklopu iskustava, sada za nas uopce ne vazi, on se
treba staviti u zagrade kao neispitan, aliikao nesporan* (2007, 69). Zatim,
vaZno je istaknuti kako ,stavljanje u zagrade“’> podrazumijeva isklju-
Zenje prirodnoga svijeta,'® odnosno suzdrzavanje od suda (Hall, 2002).
Upravo ,stavljanje u zagrade® podrazumijeva ne negiranje iskustvenog
svijeta spoznavatelja, nego stavljanje u svojevrsnu suspenziju. Dakle,
kako bi se u transcendentalno ¢istoj svijesti spoznavali fenomeni, fe-
nomenologijskom redukcijom iskljucuje se prirodni svijet: ,Stoga su
naravno iskljucene zbiljnosti kao Sto su drzava, obicaji, pravo, i religija.
Time iskljucenju pripadaju sve prirodne i duhovne znanosti sa svojim
cjelokupnim spoznajnim sadrzajem, upravo kao znanosti koje potrebu-
ju prirodni stav” (Husserl, 2007, 12). Uz iskljucenje prirodnoga svijeta za
primjereno spoznavanje fenomena $to podrazumijeva svaku iskustve-
nu i dozivljenu zbiljnost, potrebno je iskljuciti i karakteristike samoga
fenomenologa, tj. samoga spoznavajucega subjekta.

Upravo je u ovim navedenim zahtjevima ,stavljanja u zagrade® pri-
rodnoga svijeta §to se dogada izvrSenjem metode fenomenologijske
redukcije ,kojom se otkriva carstvo transcendentalne svijesti kao car-
stvo u jednom odredenom smislu »apsolutnog bitka«“ (Husserl, 2007,
166) ocitovana radikalnost za Cistocom'” spoznaje. iz koje i proizlaze

15 PobliZe objasnjenje znacenja ,stavljanja u zagrade” pronalazi se i u Grlica:
»2Husserl naime odlu¢no zastupa tezu da sve §to prirodni stav obuhvaca u ontic-
kom pogledu mora biti stavljeno u zagrade. Ostatak (residuum) nakon provedene
fenomenoloske redukcije — koja ne uzima u obzir empiriju i ne vodi ra¢una ni
o bogu itd. - identiCan je s Cistom svijesti, svijesti kao sveukupnosti Cistih noeti¢-
kih akata, koji su tako liSeni sveukupne osjetilne grade i intencionirani na izvan-
prostornost i izvanvremensku smisao (noema)* (1979, 151). Takoder, objasnjenje
Husserlove ideje ,stavljanja u zagrade mozZe se pronadi i u PaZanina: ,U skladus
»opcim pokusajem sumnje« Husserl zahtijeva radikalno mijenjanje generalne teze
prirodnog stava ili, kako on kaZe, njezino »iskljufenje« (»Ausschlatung«), »stavlja-
nje u zagrade« (»Einklammerung«), »inhibiranje« (»Inhibieren«), »stavljanje van

upotrebe« (»Ausserspielsetzen, keinen Gebrauch machen«)* (1968, 65).
16 ,IskljuCenje prirode za nas je bilo metodicko sredstvo za omogucavanje
usmjeravanja pogleda na transcendentalno Cistu svijest uopce” (Husserl, 2007, 127).
17 O ,cistoci“iradikalnosti navedene pozicije spoznaje nakon izvrSenja feno-
menologijske redukcije vidi detaljnije: Liotar, 1980, 27-35.



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 331

.....

nost za Cistocom spoznaje koja bi se trebala dobiti nakon izvrsenja fe-
nomenologijske redukcije na knjiZevni tekst predmet Iserova kritickoga
pristupa.

Fenomenologijska redukcija i knjiZevni tekst

Nakon rasprave o temeljnim odredbama Husserlove fenomenologi-
je i metode fenomenologijske redukcije kojom se iskljucuju, tj. suspen-
diraju (stavljaju u zagrade) zbiljnosti poput drzave, prava, obicaja, reli-
gije itd. (Husserl, 2007), odnosno kojom se stavlja u zagrade iskustvo,
preostaje vidjeti kakve to veze ima s knjizevnim iskustvom i knjizev-
nim tekstom. Dakle, potrebno je vidjeti kako se reprezentativan feno-
menoloski pristup knjizevnom tekstu Wolfganga Isera uklapa u filozof-
ski diskurs Edmunda Husserla koji ga legitimira kao nasljednu poziciju
unutar fenomenologije.

Na pocetku valja istaknuti da analogno prvoj fusnoti u kojima se
spominju nasljedne marksisticke pozicije; knjizevno i Citateljsko isku-
stvo i u kontekstu fenomenoloskih nasljednih pozicija, kao §to je Ise-
rova, treba shvatiti specifi¢no i ne mehanicisticki izvoditi iz filozof-
skoga uzora i bez kakve kriticke pozicije. Naime, bez obzira na to
§to u klasi¢noj marksistickoj filozofiji knjiZevnost kao jedan od ra-
znih oblika svijesti potpada pod opce ekonomske zakone, ¢ime je ona
historijsko-materijalisticki determinirana, Marx joj ipak pripisuje au-
tonomiju unutar te determiniranosti. U smislu autonomije umjetnosti
unutar njene historijske determiniranosti datim odnosima proizvod-
nje Marx kaze: ,Kod umjetnosti je poznato da odredena doba njezina
procvata nikako ne stoje u razmjeru prema opcem razvitku drustva pa,
dakle, ni prema materijalnoj osnovici, tako reci kosturu njegove orga-
nizacije” (1974, 36). Dakle, s jedne strane su ,Religija, porodica, drza-
va, pravo, moral, nauka umjetnost itd. samo posebni nacini proizvod-
nje i padaju pod op¢i zakon” (Marx, Engels, 1967, 276), a s druge strane
umjetnosti je, kao specificnome proizvodu ljudskog duha, propisana
svojevrsna autonomija unutar opcega ekonomskoga zakona. Unutar
tih dvaju klju¢nih marksistickih razmatranja o umjetnosti nalazi se



332 Josip Perisa

cijeli dijapazon razli¢itih shvac¢anja’® meduovisnosti umjetnosti i eko-
nomske baze. Marksistickim nasljednim misliocima (esteti¢arima) sebe
smatraju Averbakh, Lunacarski, KrleZa, Bloch, Lukacs, Adorno, Lefeb-
vre, Prica itd. bez obzira na razlikovanja u shvacanju koliko i kako je
knjiZevnost uvjetovana datim odnosima proizvodnje.

U tome smislu odnosa reprezentativne nasljedne fenomenoloske
pozicije i filozofskoga uzora treba primarno upozoriti na to da Iser na-
glasava vaznost Citanja za fenomenolosku analizu knjiZevnoga teksta.
»,Kao pocetnu tocku fenomenoloske analize mogli bismo razmotriti kako
uzastopne reCenice djeluju jedna na drugu... Svijet koji nam predocava
knjiZevni tekst konstruiran je od onoga Sto Ingarden naziva intencional-
nim receni¢nim korelatom® (Iser, 2003, 143). Nakon $to Citatelj konkre-
tizira shematizirane aspekte knjiZevnoga teksta (Ingarden, 1968) biva
uronjen u knjiZevni tekst:

Jednom kad zagnjurimo u tok kojim tece Satzdenken (receni¢na misao)
mismo spremni, nakon §to smo kompletirali misao jedne reCenice, zami-
sliti »nastavake, koji ce takoder biti u formi recenice, do ¢ega i dode:
u formi nove recenice uspostavlja se veza s reCenicom koju smo upravo
domislili (Ingarden, 1968, 32).

Dakle, bez obzira na spomenute klasi¢ne fenomenoloske zahtjeve
za suspenzijom vlastitoga iskustva kako bi se odgovarajuce zahvatio
knjizevni tekst, Iser prije svega stavlja naglasak na specificnost proce-
sa Citanja u kojem je zbog anticipacije svake iduce recenice i retrospek-
cije svake procitane reCenice nemoguce izvrsavati fenomenologijsku
redukciju jer bi to onemogucilo samo Citanje. Nemoguce se lisiti oCe-
kivanja svake recenice koja slijedi i iskustva svake procitane recenice
zato §to tek odnos Citatelja i teksta procesom Citanja dovodi tekst do
postojanja, odnosno: ,Konvergencija teksta i ¢itaoca dovodi knjizevno
djelo do postojanja, ali ta konvergencija se nikad ne moZe to¢no odre-
diti i uvijek ostaje virtualna, jer se ne moze identificirati ni s realnoscu

18 Za detaljnije upoznavanje s razli¢itim estetickim pozicijama nasljednih
marksistickih mislilaca vidjeti zbornike tekstova: (Mikecin, 1976) i (Pejovoi¢, 1972).



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 333

teksta, ni s individualnom dispozicijom ¢itaoca“ (Iser, 2003, 141-142).
Drugim rije¢ima, Iser naglasava nemogucnost postojanja knjizevnoga
teksta, tj. njegove konkretizacije ako nema Citatelja. Upravo u kontek-
stu samoga procesa Citanja i oCekivanja svake iduce recenice koje se
neminovno razvija u Citatelju Iser se poziva na Husserla gdje kljuc-
nim smatra idudi citat: ,Svaki izvorno konstruktivni proces inspiriran
je preintencijama, koje konstruiraju i skupljaju sjeme onoga, $to, kao
takvo, treba tek doci, i tako ga dovede do ostvarenja“ (1966, 52). Dakle,
kao i u potrebi za suspenzijom vlastitoga iskustva kako bi se primjere-
no zahvatio pojedini fenomen, tako i u shvacanju ¢itanja kao specifi¢ne
radnje na koju je, zbog ocekivanja svake iduce i retrospekcije svake ne-
tom procitane recenice, nemoguce izvrsiti fenomenologijsku redukciju,
Iser se legitimira Husserlovom filozofskom tradicijom. Naglasavanjem
specifi¢nosti procesa ¢itanja objasnjenoga preko spomenuta Ingaredno-
va koncepta intencionalnoga receni¢noga korelata (Iser, 2003), Zeli se
izbje¢i mehanicisticka primjena fenomenologijske redukcije na knjizev-
ni tekst upravo s obzirom na specificnost procesa €itanja. Nepotrebno
je ocekivati i zahtijevati u kontekstu nasljedne fenomenoloske pozicije
primjenu fenomenologijske redukcije na knjiZevni tekst kao §to je to
Husserl izveo jer bi to znacilo da svaku procitanu recenicu Citatelj mora
staviti u zagrade kako bi onu iducu zahvatio u njenoj transcendental-
noj Cistoci, a to je nemoguce. O vaznosti Husserlove primjedbe o prein-
tencijama u odnosu sa samim Citanjem kaze Iser: ,Naime, pojedinacne
reCenice ne samo da nagovjestavaju ono Sto dolazi; one u tom pravcu
formiraju i neko ocCekivanje. Husserl to ocekivanje naziva »preinten-
cijama«” (2003, 144). Ovim zakljuckom Iser legitimira svoju kriticku
poziciju primjene fenomenologijske redukcije na knjizevni tekst u ti-
jeku samoga procesa €itanja jer su u konkretizaciji knjiZevnoga teksta
Citatelj u odnosu retrospekcije i o¢ekivanja neodvojivi. Iser zakljucuje
u tome smislu: ,Covjek je nesumnjivo uvucen u tekst na takav naéin da
mu se €ini da nema distance izmedu njega i opisanih dogadaja“ (2003,
136), tj. da Citanje ukida podjelu izmedu subjekta i objekta, izmedu ¢i-
tatelja i knjizevnoga teksta.

Ovim poglavljem bilo je vazno naglasiti da Iser, kao reprezenta-
tivni primjer fenomenoloske pozicije zahvacanja knjiZevnosti, a koja
proizlazi iz Husserlove filozofije, bez obzira na poStivanje zahtjeva za



334 Josip Perisa

stavljanjem vlastitoga iskustva u zagrade §to se vr$i primjenom meto-
de fenomenologijske redukcije, pristupa tome kriticki. Kriticki pristup
sastoji se i ocituje u Iserovu naglaSavanju da je provesti fenomenolo-
gijsku redukciju na knjiZevni tekst nemoguce zbog specifi¢nosti proce-
sa Citanja, tj. zbog neminovnosti razvoja retrospekcije svake procitane
reCenice i oCekivanja za svaku buducu recenicu u Citatelju.

Zakljucak

Cilj rada bio je predstaviti filozofsko uporiste, tj. filozofsku legitima-
ciju reprezentativnih zahtjeva fenomenoloskoga pristupa knjizevnom
Wolfganga Isera. Analiza veze Iserovih fenomenoloskih zahtjeva i Hus-
serlova filozofskog uporista bila je potrebna zbog jasnijega i dubljega
shvacanja moze li Citatelj suspendirati vlastito knjiZevno iskustvo kako
bi primjereno zahvatio knjiZevni tekst u kontekstu transcendentalne
Cistoce i fenomenologijske redukcije.

Da bi se ta analiza odgovarajuce obuhvatila, vrijedilo je krenuti
s op¢im postavkama Husserlove fenomenologije, s posebnim osvrtom
za$to je njegova transcendentalna fenomenologija kao Cista znanost
o bitima specifican diskurs u odnosu na svaki drugi diskurs. Specifi¢-
nost fenomenologije, osim u odnosu na svaki drugi diskurs, bilo je ta-
koder bitno istaknuti u odnosu na povijest filozofskoga razmatranja
spoznavajucega subjekta i predmeta koji spoznaje s obzirom na stvar
po sebi i njezinu pojavu koja se spoznaje samo osjetilima. Husserlova
fenomenologija nadilazi tu tradicionalnu filozofsku problematiku tako
§to u srediste spoznavanja stavlja fenomen koji se treba spoznati u nje-
govoj biti u transcendentalno €istoj svijesti.

Nakon prikaza nekih temeljnih karakteristika fenomenologije u kon-
tekstu specifi¢nosti te Ciste znanosti o bitima uslijedio je prikaz metode
fenomenologijske redukcije kojom Citatelj ostavlja knjiZevno iskustvo
iza sebe, tj. metode ,stavljanja u zagrade®. Husserlova radikalna me-
toda fenomenologijske redukcije oznacuje ,stavljanje u zagrade* pri-
rodnoga svijeta zbog spoznaje fenomena u njihovim bitima ociscenih
od svake iskustvene aficiranosti, odnosno fenomenologijska redukcija
oznacuje: ,Mi sve te teze stavljamo »izvan akcije«, mi ne sudjelujemo



Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: fenomenoloska redukcija... 335

unjihovu stvaranju; na$ zahvacajucii teorijski istrazujuci pogled usmje-
rujemo na Cistu svijest u njezinom apsolutnom samobitku* (Husserl,
2007, 112).

Naposljetku, bilo je vazno istaknuti $to srediSnji problem Husser-
love fenomenologije, metoda fenomenologijske redukcije, znaci za ¢i-
tatelja, Citanje i knjiZevni tekst, tj. istaknuti kako Iser kriticki pristu-
pa primjeni fenomenologijske redukcije na knjizevni tekst s obzirom
na nemogucnost te primjene zbog specificnosti ¢itanja koje se oci-
tuje u neodvojivosti Citatelja i teksta i u neprestanoj izmjeni retros-
pekcije i o¢ekivanja pojedinacnih recenica knjiZzevnoga teksta tijekom
itanja.

Literatura

Balaban, O. (2002). Epoche: Meaning, Object, and Existence in Husserl’s Phenomeno-
logy. ,Annalecta Husserliana“, New York: Springer, str. 103-112. https://doi.
0rg/10.1007/978-94—-007-0473-2_10.

Bloch, E. (1981). O umjetnosti. Izabrani tekstovi. Prev. Nadezda Catinovi¢-Puhovski
et al. Zagreb: Skolska knjiga.

Engels F, Marx K. (1967). Ekonomsko-filozofski rukopisi iz 184 4. U: B. BoSnjak, G. Pe-
trovi¢, P. Vranicki (ur.). Rani radovi. Prev. S. BoSnjak, Zagreb: Naprijed.

Grli¢, D. (1979). Estetika 1v: s onu stranu estetike, Zagreb: Naprijed.

Guthrie, W. K. C. (2005). Povijest grcke filozofije. Prev. L. Blazeti¢, ]. Bubalo, B. Ma-
li¢c, Zagreb: Naklada Jurcic.

Harriosn, H. (1989). Husserl’s Realism and Idealism. U: ]. N. Mohanty i R. Mckenna
(ur.). Husserl’s Phenomenology. Lanham MD: Center for Advanced Research in
Phenomenology and University Press of America, str. 431-444.

Husserl, E.(2007). Ideje za Cistu fenomenologiju i fenomenologijsku filozofiju. Prev. 7. Pa-
vic. Zagreb: Naklada Breza.

Husserl, E. (1975-1976). Kartezijanske meditacije. Prev. F. Zenko. Zagreb: Centar za
kulturnu djelatnost Saveza socijalisticke omladine Zagreba.

Husserl, E. (1966). Zur Phenomenologie des inneren Zeitbewussteins, ,Gessenmelte
Werke 10%, Haag: Njihoff. https://doi.org/10.1007/978-94-015-3945-6_2
Ingarden, R. (1968). Vom Erkennen des literarischen Kunstwerks, Tubingen: Max Nie-

meyer Verlag.

Iser, W. (2003). Proces Citanja: Jedan fenomenoloski pristup. Prev. Z. Lesic¢. U: Nova ¢i-
tanja: Poststrukturalisticka citanja, Zagreb: Buybook, str. 141-158.

Kant, I. (1984). Kritika Cistog uma. Prev. V. D. Sonnenfeld. Zagreb: Matica hrvatska.

Liotar, Z. F. (1980). Fenomenologija. Prev. M. Zdravkovi¢. Beograd: Beogradski
izdavacko-graficki zavod.


https://doi.org/10.1007/978-94-007-0473-2_10
https://doi.org/10.1007/978-94-007-0473-2_10
https://doi.org/10.1007/978-94-015-3945-6_2

336 Josip Perisa

Luft, S. (2002). Husserl's Notion of the Natural Attitude and the Shift to Transcendental
Phenomenology. Annalecta Husserliana, New York: Springer, str. 114-118. https://
doi.org/10.1007/978-94-007-0473-2_11

Lukacs, G. (1960). Prolegomena za marksisticku estetiku. Posebnost kao centralna kate-
gorija estetike. Prev. M. Damjanovi¢. Beograd: Nolit.

Marx, K. (1974). Temelji slobode. Osnovi kritike politicke ekonomije. (Grundrisse). Prev.
B. Petrovi¢, G. Petrovi¢, M. Pijade. Zagreb: Naprijed.

Marx, K; Engels, F. (1967). Njemacka ideologija. U: Rani radovi. Ur. P. Vranicki. B. Bos-
njak, M. Kangrga, G. Petrovi¢, P. Vranicki. Prev. S. BoSnjak. Zagreb: Napri-
jed, str. 355-428.

Merlau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of perception. Prev. C. Smith. New York:
Routledge.

Mikecin, V. (1976). Marksizam i umjetnost. Beograd: Komunist.

PaZanin, A. (1968). Znanstvenost i povijesnost u filozofiji Edmunda Husserla. Zagreb:
Naprijed.

Pejovoic, D. (1972). Nova filozofija umjetnosti. Zagreb: Nakladni zavod Matice hr-
vatske.

Shuman, K. (2007). Uvod izdavaca. U: Ideje za Cistu fenomenologiju i fenomenologijsku
filozofiju. Prev. Z. Pavi¢. Zagreb: Naklada Breza, str. 15-61.

B Josip PERISA is a parallel doctoral researcher at Department of Philoso-
phy at the Faculty of Humanities and Social Sciences and at Department of
Croatology at the Faculty of Croatian Studies in Zagreb, Croatia, where he
works as a teaching assistent. He is author of several academic papers on
aesthetics, literary criticsm, theory of literature, philosophy of literature.
His areas of scientific research are connection between philosophy and lit-
erature, literary criticism, history of Croatian literature, aesthetics.


https://doi.org/10.1007/978-94-007-0473-2_11
https://doi.org/10.1007/978-94-007-0473-2_11

	Od Edmunda Husserla do Wolfganga Isera: 
	Uvod
	Opće značajke Husserlove fenomenologije
	Fenomenologijska redukcija („
	Fenomenologijska redukcija i književni tekst
	Zaključak
	Literatura


