
Rola miłości w teologii

The Role of Love in Theology

Tadeusz Dzidek1

Uniwersytet Jana Pawła II w Krakowie
Wydział Teologiczny

Abstrakt: W definicjach teologii zazwyczaj pomija się rolę miłości. Tymczasem to właśnie ona otworzy-
ła uczniów na doświadczenie Zmartwychwstałego i przygotowała ich wrażliwość — już po wniebowstą-
pieniu Jezusa — na Jego duchową obecność. W trakcie misji ewangelizacyjnej świadkowie wydarzeń 
paschalnych stawali się teologami. Miłość do Jezusa oraz troska o zbawienie pogan budziły w nich 
niezwykły zapał w głoszeniu Dobrej Nowiny. Tę nierozerwalną więź między teologią a miłością przejęli 
Ojcowie Kościoła. Pierwsze poważne osłabienie tej relacji nastąpiło w XII wieku i ujawniło się w sporze 
między Piotrem Abelardem a Bernardem z Clairvaux. Nowa teologia, rozwijana przez mistrza Piotra 
i oparta przede wszystkim na rozumie, zaczęła się kształtować na uniwersytetach, w przestrzeni świec-
kiej. Prowadziło to do stopniowego oddalania się teologii od miłości w zachodnim chrześcijaństwie.

Współcześnie coraz wyraźniej dostrzega się potrzebę zachowania równowagi między miło-
ścią a rozumem w refleksji teologicznej. Uznanie fundamentalnego znaczenia miłości niesie ze 
sobą istotne konsekwencje zarówno dla celu, jak i dla metody uprawiania teologii. Po pierwsze, 
dążenie do rozumienia i wyjaśniania źródeł wiary nie powinno przesłaniać innego, równie ważnego 
zadania: wprowadzania adresatów teologii w tajemnicę zbawienia. W takim ujęciu teologia prze-
staje być jedynie przedsięwzięciem intelektualnym, a staje się doświadczeniem egzystencjalnym. 
Po drugie, docenienie roli miłości chroni przed redukowaniem teologii do wymiaru czysto histo-
rycznego. Metoda historyczna, choć nieodzowna, podlega prawu właściwemu każdej dyscyplinie 
naukowej: im dokładniej bada źródła, tym bardziej skupia się na coraz mniejszych fragmentach 
rzeczywistości. Dlatego badania historyczne należy uzupełniać metodą hermeneutyczną, która po-
zwala interpretować Objawienie w świetle pytań i doświadczeń współczesnego człowieka. Dzięki 
temu teologia zachowuje swoją tożsamość jako żywy dialog między wiarą a rozumem, Objawie-
niem a egzystencją, a nie jedynie jako rekonstrukcja dawnych form i pojęć.

Słowa kluczowe: teologia, wiara, rozum, miłość, chrystofanie, doświadczenie, obecność Jezusa, historia

1  Tadeusz Dzidek (ur. 1961) — prezbiter archidiecezji krakowskiej, prof. dr hab. Wykładowca 
Uniwersytetu Papieskiego Jana Pawła II, kierownik Katedry Chrystologii w Instytucie Teologii 
Fundamentalnej, Ekumenii i Dialogu. Napisał m.in. następujące książki: Mistrzowie teologii, Gra-
nice rozumu w teologicznym poznaniu Boga, Funkcje sztuki w teologii, Wielkie apologie chrze-
ścijaństwa. Wraz z zespołem wydał także sześciotomowy podręcznik z teologii fundamentalnej; 
email: tadeusz.dzidek@upjp2.edu.pl; https://orcid.org/0000-0001-8874-0094.

Poznańskie Studia Teologiczne 48(2025), s. 7–18
https://doi.org/10.14746/pst.2025.48.1

PST 48, 2025: 7–18. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/).



Tadeusz Dzidek8

Abstract: In most definitions of theology, the role of love is overlooked. Yet it was precisely love 
that opened the disciples to the experience of the Risen Lord and prepared their sensitivity—after 
Jesus’ Ascension—to His spiritual presence. During their missionary work of evangelization, the 
witnesses of the Paschal events became theologians. Their love for Jesus and their concern for the 
salvation of the Gentiles inspired extraordinary zeal in proclaiming the Good News. The Church 
Fathers inherited this inseparable link between theology and love. The first significant weakening 
of this relationship emerged in the 12th century, particularly evident in the dispute between Peter 
Abelard and Bernard of Clairvaux. The new theology, developed by Abelard and grounded prima-
rily in reason, began to take shape in universities within a secular environment. This development 
gradually distanced theology from love in Western Christianity.

Today, there is growing awareness of the need to maintain a balance between love and reason 
in theological reflection. Recognizing the fundamental importance of love has profound impli-
cations for both the purpose and the method of theology. First, the pursuit of understanding and 
explaining the sources of faith should not overshadow another, equally vital task: introducing the 
recipients of theology into the mystery of salvation. From this perspective, theology is no longer 
merely an intellectual enterprise but becomes an existential experience. Second, valuing the role 
of love safeguards theology from being reduced to a purely historical discipline. The historical 
method, while indispensable, is subject to the same principle that governs every scholarly field: the 
more precisely it studies its sources, the more it tends to focus on ever smaller fragments of reality. 
Therefore, historical research must be complemented by the hermeneutical method, which enables 
the interpretation of Revelation in the light of contemporary human questions and experiences. In 
this way, theology preserves its identity as a living dialogue between faith and reason, between 
Revelation and existence, rather than merely a reconstruction of past forms and concepts.

Keywords: theology, faith, reason, love, christophany, experience, presence of Jesus, history

Kiedy próbujemy definiować teologię, zazwyczaj eksponujemy w niej rolę 
wiary, rozumu i łaski. Jesteśmy zgodni w tym, że teologia to refleksja rozumu 
nad Objawieniem przyjętym w wierze, rozwijana w świetle łaski we wspólnocie 
Kościoła. Zastanawiające jest to, że w tej czy podobnej definicji pomijana bywa 
miłość. Jak się wydaje, nie jest to słuszne. Chcę pokazać, że miłość teologa do 
Boga dopełnia jego refleksję i ją przeobraża. Stawiam zatem problem: W jaki 
sposób miłość przeobraża teologię?

Literatura na temat metateologii jest bardzo obszerna. Ci, którzy zajmowali  
się nią w naszym kraju w ostatnich dziesięcioleciach, swoją uwagę skupiali 
przede wszystkim na rozumności i naukowości teologicznego poznania. Przykła-
dem tego jest, znakomita skądinąd, publikacja stanowiąca pokłosie znaczącego, 
ogólnopolskiego sympozjum w Poznaniu sprzed kilkunastu lat2. W cieniu, jakby 
na drugim planie, pozostawał wymiar duchowy czy wręcz mistyczny teologii. 
Jest to zrozumiałe w kontekście historycznym. Przez całe dziesięciolecia, w okre-
sie komunistycznym, teologia w Polsce była szykanowana na poziomie organiza-
cyjnym i deprecjonowana z punktu widzenia „jedynie słusznego” światopoglądu 

2  Por. Racjonalność wiary, red. B. Kochaniewicz, Poznań 2012.



Rola miłości w teologii 9

marksistowskiego, w którym liczyło się tylko to, co materialne. A kiedy już upadł 
komunizm, wciąż rozwijająca się kultura postpozytywistyczna Zachodu skutecz-
nie narzucała rodzimym teologom temat sensowności ich refleksji.

1. �Doświadczenie fundujące — miłość, która pozwala doświadczyć 
Zmartwychwstałego

By wyrwać się z tego gorsetu historycznych uwarunkowań minionego czasu, 
warto wrócić do ewangelicznych źródeł. Chodzi mi przede wszystkim o zawarte 
w nich opisy spotkań uczniów ze zmartwychwstałym Panem. W moim przeko-
naniu chrystofanie to fundamentalne doświadczenia, które stanowią model upra-
wiania teologii i sprawowania liturgii. 

Zwróćmy uwagę najpierw na sposób bytowania Jezusa po zmartwychwstaniu. 
Z jednej strony Jego ciało posiadało takie same cechy jak przed śmiercią. Łukasz 
przytacza słowa Jezusa skierowane do uczniów: „Popatrzcie na moje ręce i nogi: 
oto Ja jestem. Dotknijcie Mnie i przekonajcie się: duch nie ma ciała ani kości, jak 
widzicie, że Ja mam” (Łk 24,39)3. Uczniowie mogli zobaczyć Jego ciało i je do-
tykać. Co więcej sam Jezus mógł trzymać w swych dłoniach jedzenie — kawałek 
pieczonej ryby — i jeść (Łk 24,42–43).

Ten powrót Jezusa ze śmierci do życia jest określany w Nowym Testamen-
cie terminem „został obudzony”, gr. ἠγέρθη (ēgérthē), pasywna forma od ἐγείρω 
(wzbudzić). Wyrażenie to zostało użyte między innymi w najstarszym świadec-
twie o zmartwychwstaniu (1 Kor 15,3–50), a także w Ewangelii Mateuszowej 
(28,6). W tekstach wyrażających wiarę Apostołów spotyka się także termin „po-
wstać, podnieść” — ἀνέστη (anéstē) od czasownika ἀνίστημι. Oto Bóg zmarłego 
Syna podniósł z martwych (np. Rz 10,9, 1 Kor 6,14).

Jednakże jest bardzo znamienne, że autorzy Nowego Testamentu nie mówią 
jedynie o Jezusie jako „zmartwychwstałym”, ale jako „żyjącym”. Oznacza to, 
że nie skupiają swojej uwagi na wyjściu z grobu ukrzyżowanego ciała Jezusa, 
lecz przesuwają akcent na konsekwencje tego jednorazowego faktu, a miano-
wicie, że Jezus, wyszedłszy z grobu, żyje i żyć będzie na wieki, on po prostu 
„jest”. „Ja jestem” — ἐγώ εἰμί (egó eimi). Taka jest konkluzja całej Ewangelii 
Mateuszowej — Jezus wyłania się z niej jako ten, który pozostaje z uczniami 
aż do skończenia świata i któremu została dana wszelka władza na niebie i na 
ziemi. Ewangelista akcentuje, że Zmartwychwstały jest Panem czasu (28,20)4.

3  Wszystkie cytaty Pisma Świętego wg Biblii Tysiąclecia, Poznań–Warszawa 1980. Odnie-
sienia greckie z: Grecko-polski Nowy Testament, wydanie interlinearne z kodami gramatycznymi, 
tłum. R. Popowski, M. Wojciechowski, Warszawa 1997.

4  Por. J. Gnilka, Teologia Nowego Testamentu, tłum. W. Szymona, Kraków 2002.



Tadeusz Dzidek10

W najstarszym świadectwie o zmartwychwstaniu, w Pierwszym Liście do 
Koryntian, w rozdziale 15, św. Paweł stwierdza, że to Jezus ukazał się, pozwolił 
się zobaczyć kolejno Kefasowi, Dwunastu, pięciuset, Jakubowi. A zatem inicja-
tywa należy do Niego. To on decydował o tym, komu się ukazywał. Bibliści są 
zgodni w tym, że uczniowie nie widzieli wytworu własnej wyobraźni, lecz real-
ne, choć uduchowione, ciało Jezusa.

Zmieniamy perspektywę. Spójrzmy teraz na chrystofanię z punktu widzenia 
świadków. To szczególne doświadczenie widzenia Zmartwychwstałego nie było 
dostępne dla wszystkich. Jezus nie ukazał się na posiedzeniu wrogiemu Mu sanhe-
drynowi czy knującym przeciwko Niemu kapłanom bądź oprawcom. Nie ukazał się 
także przypadkowym przechodniom na jednej z głównych ulic czy którymś z placów 
Jerozolimy. Świadkami były jedynie osoby zaangażowane, żywiące miłość do Nie-
go: apostołowie, inni uczniowie i uczennice, w tym kobiety, które Mu usługiwały. 

Jednak czy do tego grona możemy zaliczyć Szawła? Przecież on — jak re-
lacjonuje Łukasz — „ciągle jeszcze siał grozę i dyszał żądzą zabijania uczniów 
Pańskich. Udał się do arcykapłana i poprosił go o listy do synagog w Damaszku, 
aby mógł uwięzić i przyprowadzić do Jerozolimy mężczyzn i kobiety, zwolen-
ników tej drogi, jeśliby jakichś znalazł” (Dz 9,1–2). Na to pytanie można odpo-
wiedzieć następująco: Jezus ukazał się Szawłowi nie dlatego, że ten na to zasłu-
giwał, ale z powodu swego miłosierdzia. Bóg często wybiera osoby niepozorne 
lub nawet wrogie, by objawić w nich swoją moc i przemienić ich życie. Przykład 
Szawła to ilustracja tego, że łaska Boża nie zna granic. Sam Paweł pisze o tym: 
„Jako ostatniemu, ukazał się także i mnie, jakby poronionemu płodowi. […] Z ła-
ski Boga jestem tym, czym jestem” (1 Kor 15,8.10). Można także zauważyć, że 
Jezus ukazał się Szawłowi nie tylko dla jego osobistego zbawienia, lecz także 
dlatego, że miał wobec niego konkretną misję. W Dziejach Apostolskich Jezus 
mówi do Ananiasza: „Bo Ja mu pokażę, jak wiele będzie musiał wycierpieć dla 
imienia mego” (9,16). Szawłowi została powierzona wyjątkowa rola: zanieść 
Ewangelię poganom. Jezus wybrał więc swojego największego przeciwnika, by 
stał się jednym z największych misjonarzy chrześcijaństwa. 

Te uwagi wiele wyjaśniają, ale nie stanowią odpowiedzi na postawione py-
tanie: Czy Pawła należy wykluczyć z kręgu świadków Zmartwychwstałego, da-
rzących miłością swego Mistrza? Zauważmy, Szaweł prześladował Kościół nie 
z nienawiści do Boga, lecz z gorliwości dla Niego, choć w błędnym przekonaniu. 
Paweł sam pisze o sobie: „Żarliwie występowałem o sprawy Boże, będąc gorli-
wym zwolennikiem ojczystej tradycji” (Ga 1,14). A zatem Szaweł kochał Boga, 
będąc wrogiem Jezusa i Jego uczniów. Nie wiedział, że Bóg i Jezus stanowią jed-
no. A zatem przyszły Apostoł Narodów był zaangażowany w relację z Jezusem, 
choć nie był tego świadom.

Czy obok miłości były jeszcze jakieś warunki do spełnienia przez ludzi, by 
doświadczyć Zmartwychwstałego? Maria Magdalena (por. J 20,11–18) stała przy 



Rola miłości w teologii 11

grobie i płakała. Pusty grób wzbudził podejrzenie, że ktoś ukradł ciało Jezusa. 
Mogło jej się zdawać, że nawet ten ostatni akt miłości i szacunku, jakim było 
namaszczenie, został jej odebrany. Maria Magdalena szukała zmarłego. Była 
całkowicie pogrążona w minionej historii męki i śmierci. Zapewne wspominała 
Jezusa, jakim był przed bolesnymi faktami. Moment zwrotny nastąpił, gdy usły-
szała od domniemanego ogrodnika własne imię. Odwróciła się od przeszłości 
i otworzyła na przeżywanie teraźniejszości. Dopiero gdy zmieniła sposób patrze-
nia, gdy przestała wspominać go takim, jaki był w minionym czasie, a skierowała 
się na Jego obecność „tu i teraz”, zobaczyła Zmartwychwstałego.

Uczniowie z Emaus (Łk 24,13–35) szli smutni, rozpamiętując przeszłość: 
„A myśmy się spodziewali…”. Przez długi okres towarzyszyli Jezusowi, słyszeli 
Jego zapowiedzi Królestwa Bożego i liczyli na to, że właśnie On będzie tym 
„wyzwolicielem Izraela” — przede wszystkim w wymiarze politycznym. Po Jego 
śmierci byli jednak zdruzgotani: ich marzenia o natychmiastowym odnowieniu 
narodu upadły wraz z krzyżem. Nie rozpoznali Jezusa, który szedł z nimi, bo ich 
serca i myśli były w tym, co się skończyło. Dopiero gdy Jezus przełamał dla nich 
chleb — znak nowego życia i Eucharystii — otworzyły się im oczy.

Podobne oderwanie się od przeszłości i zwrócenie w stronę tego, co teraz, ob-
serwujemy w postawie Tomasza (J 20, 24–29). Na wieść apostołów, że widzieli 
Pana, on odpowiada: „Jeżeli nie zobaczę na Jego rękach znaku gwoździ […] nie 
uwierzę”. Trzymał się „starego” sposobu patrzenia — potrzebował „fizyczne-
go” Jezusa, nie rozumiał nowego, duchowego sposobu Jego obecności. Tomasz 
zobaczył Zmartwychwstałego dopiero wtedy, gdy porzucił oczekiwania oparte 
na przeszłości i otworzył się na nowy sposób obecności Jezusa — żywego, ale 
duchowego. To droga każdego ucznia — od „dotknąć i zobaczyć” do „uwierzyć 
i wyznać: Pan mój i Bóg mój!”.

Doświadczenie zmartwychwstałego Pana trwało do Jego wstąpienia do nieba 
(por. Dz 2). Był to okres, w którym uczniowie mieli możność przygotować się na 
inną obecność Mistrza. Dzień Pięćdziesiątnicy i działanie Ducha Świętego stano-
wią w tym względzie przełom. Od tego momentu możemy mówić raczej jedynie 
o doświadczeniu duchowej obecności Jezusa. Jedynym wyjątkiem od tej reguły 
wydaje się spotkanie pod Damaszkiem. W tym przypadku możemy wydobyć na-
turalne, materialne fakty: światło z nieba — oślepiające, widziane przez Pawła 
i częściowo przez innych (por. Dz 9,3; 22,6; 26,13); głos — słyszalny (por. 9,7) 
choć przez innych niezrozumiały (por. 22,9); upadek na ziemię — fizyczna reak-
cja (por. 9,4; 22,7; 26,14); utrata wzroku — Paweł stał się niewidomy na trzy dni 
(por. 9,8–9). To wszystko wskazuje, że było to rzeczywiste wydarzenie w świecie 
fizycznym, zauważalne również dla innych obecnych.

Pojawiają się jednak także elementy duchowe, wewnętrze, które można na-
zwać mistycznymi: bezpośrednia rozmowa z Jezusem — Paweł słyszy słowa: 
„Ja jestem Jezus, którego ty prześladujesz” (por. 9,5); przekazanie powołania 



Tadeusz Dzidek12

— Jezus daje mu misję (26,16–18); porażenie zmysłów — Paweł nic nie widzi 
przez trzy dni, nie je i nie pije — klasyczny motyw mistycznego oczyszczenia 
(por. 9,9). Przyszły apostoł został głęboko przemieniony i wchodzi na nową 
drogę życia, co jest typowe dla mistycznych spotkań z Bogiem. 

Nawrócony dwa razy interpretuje to zdarzenie. W Liście do Galatów stwier-
dza: „Bóg […] postanowił objawić we mnie swojego Syna” (1,15–16). Wyra-
żenie „we mnie” (gr. ἐν ἐμοί) sugeruje mistyczne, wewnętrzne doświadczenie 
Chrystusa. W Pierwszym Liście do Koryntian pyta: „Czyż nie widziałem Jezusa, 
Pana naszego?” (9,1) i dodaje: „A na końcu […] ukazał się także mnie jako po-
ronionemu płodowi” (15,8). Dla Pawła to objawienie było realne i równe innym 
ukazaniom się Jezusa po zmartwychwstaniu.

Ale nawet tam — pod Damaszkiem — Jezus potwierdza swoją inną, du-
chową obecność we wspólnotach Jego uczniów. Prześladowanie Kościoła jest 
bowiem równoznaczne z Jego prześladowaniem (por. Dz 9,4–5).

Duchowa obecność Jezusa przybiera czasem spektakularny — mistyczny — 
charakter. Wspomina o tym Paweł: „Znam człowieka w Chrystusie, który […] 
został porwany aż do trzeciego nieba […] słyszał niewypowiedziane słowa”  
(2 Kor 12,2–4). O podobnym przeżyciu pisze Jan: „Obróciłem się, aby zobaczyć, 
co to za głos […] I ujrzałem […] podobnego do Syna Człowieczego […] Kiedy 
Go ujrzałem, padłem jak martwy u Jego stóp” (Ap 1,12–17).

Najważniejsze jednak jest to, że ta duchowa bliskość Jezusa, chociaż nie tak 
spektakularna, stała się realna dla wszystkich wierzących. W Liście do Galatów 
Paweł wyznaje: „Teraz zaś już nie ja żyję, lecz żyje we mnie Chrystus” (2,20). 
Oznacza to, że Jezus po zmartwychwstaniu żyje w Apostole Narodów i że może 
żyć w każdym chrześcijaninie. Komentując otwarcie uczniów na nową obecność 
Jezusa, Romano Guardini stwierdza, że było to także otwarcie na Jego obecność 
w sakramentach5. 

Narodziny teologii

Świadkowie, opowiadając o tym, czego doświadczyli, stali się teologami. 
Musieli bowiem porzucić dawną logikę starotestamentalną ukierunkowaną w du-
żej mierze na doczesność i budowanie Królestwa na ziemi, by otworzyć się na 
jego nadprzyrodzony wymiar spełniony na końcu czasów. Paweł pisze, że escha-
tologiczne królestwo Boże zostanie urzeczywistnione, gdy Chrystus w momen-
cie paruzji przekaże je Ojcu (por. 1 Kor 15,24). Z kolei Piotr uwypukla jego 
wieczne trwanie (por. 2 P 1,10–11).

5  Por. R. Guardini, Bóg. Nasz Pan Jezus Chrystus. Osoba i życie, tłum. J. Zychowicz, Warsza-
wa 1999, s. 397–465.



Rola miłości w teologii 13

Misja wśród pogan sprawiła, że świadkowie Zmartwychwstałego stanęli przed 
zasadniczą kwestią teologiczną: jaka jest rola judaizmu i obrzezania w przyję-
ciu nowej wiary. Jak wiadomo, kwestia ta została rozstrzygnięta w Jerozolimie  
(por. Dz 15).

Nade wszystko głównym zadaniem teologii czasów apostolskich było wyjaś
nienie, kim jest Jezus Chrystus w historii zbawienia i jaka jest relacja pomiędzy 
Nim a Stworzycielem — jedynym Bogiem Izraela. W Jezusie odwieczny Bóg 
wszedł w historię: „Słowo stało się ciałem i zamieszkało wśród nas” (J 1,14). Trwa-
nie Jezusa w teraźniejszości podkreśla Paweł w swojej eklezjologii zarysowanej 
w listach więziennych. Dla niego to oczywistość, że „On jest Głową Ciała — Ko-
ścioła” (Kol 1,18). W obrazie użytym w Kol 1,18 Apostoł Paweł posługuje się 
metaforą ciała. W języku greckim: κεφαλή (kephalē) — „głowa” — oznacza nie 
tylko „przywódcę” czy „zwierzchnika”, lecz także „punkt jednoczący”, „źródło” 
życia i kierunku działania ciała. Z kolei σῶμα (sōma) — „ciało” — stanowi symbol 
wspólnoty wierzących (Kościoła). Jeśli powiemy, że „głowa” jest integralną czę-
ścią ciała, to znaczy: głowa nie istnieje w oderwaniu od ciała, a ciało bez głowy jest 
martwe. Chrystus nie jest zewnętrznym administratorem Kościoła, ale żyje w nim 
i daje mu życie. Kościół ma życie duchowe tylko w zjednoczeniu z Chrystusem.

Jaką rolę odgrywała miłość w życiu i nauczaniu świadków, którzy stali się 
teologami? Warto podkreślić, że ona tworzyła wspólnotę. Wierzący trwali w na-
uce apostołów, we wspólnocie, w łamaniu chleba i w modlitwach. Nawet jeśli 
przyjmiemy, że ten opis idealizuje pierwotną wspólnotę chrześcijańską, to jednak 
nie da się zanegować roli miłości, która wyrażała się w dzieleniu się dobrami, 
trosce o potrzebujących oraz jedności serc i dusz (por. Dz 2,42–47).

Ponadto miłość prowadziła do gorliwości w głoszeniu Ewangelii. Nie z przy-
musu, ale z troski o zbawienie innych. „Albowiem miłość Chrystusa przynagla 
nas” — wyznaje Paweł (2 Kor 5,14). Często wiązało się to z prześladowaniami, 
które znoszono z miłości do Boga i ludzi, a nawet prowadziło do oddania życia 
za innych na wzór Jezusa, o czym wspomina Jan: „Po tym poznaliśmy miłość, że 
On oddał za nas życie swoje. My także winniśmy oddać życie za braci” (1 J 3,16).

Warto zauważyć także, że to głoszenie Ewangelii było powiązane z umiejęt-
nością przebaczenia, czego ślad znajdujemy w Liście do Kolosan: „Znoście jedni 
drugich i wybaczajcie sobie nawzajem […]. Na to zaś wszystko przyobleczcie 
miłość, która jest więzią doskonałości” (3,13–14).

Świadkowie zmartwychwstałego Pana musieli stać się teologami. Miłość 
odgrywała centralną rolę w teologii głoszonej przez apostołów. Nie była tylko 
uczuciem ani dodatkiem do ich misji — była fundamentem i siłą napędową ich 
działania. Według Nowego Testamentu apostołowie głosili Ewangelię — nową 
teologię z miłości do Boga i ludzi. Nie wahali się też znosić prześladowania 
i cierpienia, co nadawało ich słowom wiarygodność i autentyczność. Nie byłoby 
skuteczności ich misji bez miłości.



Tadeusz Dzidek14

Newralgiczny moment w dziejach związku teologii z miłością

Ramy artykułu nie pozwalają na to, by opisać całą historię związków teologii 
z miłością. Niewątpliwie w pierwszych wiekach chrześcijaństwa były one nie-
mal takie, jak w czasach apostolskich. Z tego wynika między innymi autorytet 
ojców Kościoła, jakim do dziś cieszą się wśród wiernych. Tworzyli oni teologię 
integralną, nastawioną na osobowe spotkanie z żyjącym w Kościele Chrystusem. 
Ojcowie Kościoła nie traktowali Pisma Świętego jak martwego dokumentu histo-
rycznego, czytali je w kluczu anamnezy (uobecnienia), gdzie wydarzenia zbaw-
cze dokonują się „dziś” (hodie). Teologia była organicznie związana z modlitwą 
i sakramentami — była mistagogią (wprowadzeniem w misterium)6.

Sytuacja zaczynała się powoli zmieniać w IV wieku. Prześladowania chrześci-
jan w Cesarstwie Rzymskim ustały w 313 roku, kiedy cesarz Konstantyn Wielki 
i Licyniusz ogłosili Edykt mediolański. Edykt ten gwarantował wolność wyzna-
nia dla wszystkich religii, w tym chrześcijaństwu, co zakończyło oficjalne prze-
śladowania chrześcijan. Chrześcijaństwo stało się religią państwową w 380 roku, 
kiedy cesarz Teodozjusz I Wielki wydał edykt tesaloński (znany też jako Cunctos 
populos). Na jego mocy chrześcijaństwo w wersji nicejskiej (katolickiej) zostało 
uznane za jedyną legalną religię państwową Cesarstwa Rzymskiego, a inne kulty re-
ligijne zaczęto stopniowo zakazywać. Elitarność bycia chrześcijaninem zamieniała 
się powoli w koniunkturalizm. Przed tym procesem nie ustrzegli się także niektórzy 
teologowie. Na ogół jednak mocne powiązanie teologii z miłością było utrzymane. 

Mocna rysa na tym związku pojawiła się dopiero w XII wieku. Wtedy ob-
serwujemy zdecydowaną zmianę sposobu uprawiania teologii. Do doktryny wia-
ry zaczęto podchodzić bardziej racjonalnie, przez powiązanie jej z logiką. To 
był początek scholastyki — „naukowej” teologii, która stanie się powszechna 
w zachodnim chrześcijaństwie. Narzędzi dla takiej teologii dostarczył na nowo 
odkryty Arystoteles, którego upowszechnili m.in. żydowscy i arabscy uczeni 
w Hiszpanii7.

Metoda scholastyczna, czyli dialectica, jak ją nazywano, była w swej logicz-
ności i systematycznym zastosowaniu czymś nowym. To nie znaczy jednak, że 
ojcowie Kościoła nie uprawiali teologii opartej na rozumowym badaniu. Ich po-
dejście do świętej doktryny (sacra doctrina) było jednak inne, można je określić 
jako syntetyczne. Dla patrystycznego sposobu uprawiania teologii proza literac-

6  Doskonałą ilustracją takiego podejścia do teologii jest następujący cytat: „Nie patrz na chleb 
i wino jak na rzeczy zwykłe, bo są one Ciałem i Krwią Chrystusa. Choć zmysły ci to podpowiadają, 
niech umocni cię wiara. Ona poucza cię, że to, co wydaje się chlebem, nie jest chlebem, ale Ciałem 
Chrystusa; to, co wydaje się winem, nie jest winem, ale Krwią Chrystusa”; Cyryl Jerozolimski, 
Katecheza mistagogiczna IV, 6), wyd. polskie: Katechezy przedchrzcielne i mistagogiczne, tłum. 
W. Kania, Kraków 2000.

7  Por. T. Dzidek, Granice rozumu w teologicznym poznaniu Boga, Kraków 2001.



Rola miłości w teologii 15

ka, ukształtowana według zasad retoryki, była nieodzowna. Ona kształtowała 
sposób myślenia i nadawała formę temu, co pisano. Tymczasem w scholastyce 
zaczęto podchodzić do teologii analitycznie. Dokonywano szczegółowej anali-
zy pojęć, dogmatów, obrazów. Bernard nazwał później to zjawisko negatywnie 
„kawałkowaniem” tajemnic wiary, które czytelnikowi zamiast pogłębionego ro-
zumienia przynosi zagmatwaną obfitość pojęć obcych dla życia i Objawienia8.

Nowość świeżo rozwijanej teologii polegała również na tym, że została ona 
wyprowadzona z przestrzeni kościoła i z zacisza klasztoru. Zaczęto jej nauczać 
w przestrzeni świeckiej, w szkołach katedralnych w Laon, w Chartres, w Paryżu, 
które stanowiły zapowiedź przyszłych uniwersytetów.

Uosobieniem tej nowej racjonalności w teologii był Piotr Abelard (1079–1142) 
— wielki przeciwnik Bernarda. Mistrz Piotr był człowiekiem głębokiej wiary, ale 
także miłośnikiem dysput, wyjątkowym dialektykiem, lubującym się w kwestiach 
logicznych, które studiował w perspektywie tego, co dziś nazwalibyśmy logiką 
filozoficzną. To właśnie on w dziele Sic et non przetarł szlaki nowej metodzie 
scholastycznej i ją usystematyzował. Nauczył się bowiem korzystać z Sententiae 
Patrum, zbierać najbardziej znaczące wypowiedzi przekazywane przez tradycję 
patrystyczną, porównywać je między sobą i starać się w ten sposób odkryć prawdę 
ukrytą poza pozornymi sprzecznościami. Schemat metody scholastycznej wyglą-
dał następująco: po pierwsze to, co zdaje się wyrażać dane stwierdzenie czy artykuł 
wiary (definitio); po drugie to, co wydaje mu się przeczyć (distinctio, divisio); po 
trzecie — rozwiązanie pozornej antynomii (conclusio).

Stwierdzenie Abelarda, że „nie można wierzyć w to, czego się wcześniej 
nie zrozumiało”9 właściwie charakteryzuje uprawianą przez niego teologię. 
Chodziło mu o to, aby wypowiedzi na temat wiary były zrozumiałe dla tego, 
kto je głosi. Tym samym występował przeciw biernemu, niemal mechaniczne-
mu powtarzaniu niezmiennych, dogmatycznych formuł, które w swej treści dla 
wielu pozostawały obce. Jego zdaniem prawdziwe głoszenie wiary nie pole-
ga na powtarzaniu przekazanych formuł, lecz na wyjaśnieniu słuchaczom ich 
znaczenia. Co więcej, brak wniknięcia w ich treść świadczy, zdaniem mistrza 
Piotra, o lenistwie w myśleniu10. 

Nowa scholastyczna metoda, a także literacka forma były dla Bernarda obce. 
Odrzucenie dialektyki wynikało z jego temperamentu. Był on bowiem obdarzony 
zdolnościami artysty, nie filozofa w scholastycznym sensie. Jego rezerwa wobec 

  8  Por. Epistolae, 187–195, 326–327, 330–338, PL 182.
  9  Por. Sermones super Cantica Canticorum, 36, 3; PL 183, s. 968; C. Rocchetta, La teologia 

e la sua storia, w: C. Rocchetta, R. Fisichella, G. Pozzo, La teologia tra rivelazione e storia, Bo-
logna 1989, s. 53.

10  Por. E. Gössmann, Glaube und Gotteserkenntnis im Mittelalter, w: Handbuch der Dogmen-
geschichte, hrsg. v. M. Schmaus, A. Grillmeier, L. Scheffczyk, I/ 2b, Freiburg–Basel–Wien 1971, 
s. 14–19.



Tadeusz Dzidek16

nowej metody wynikała również z tradycji. Cystersi przeżywali wówczas refor-
mę życia zakonnego rozumianą jako powrót do autentycznych źródeł. Stąd ojco-
wie Kościoła stanowili przykład, jak uprawiać teologię. Bernard tworzył w ich 
stylu. Nie oznacza to jednak, że nie był on żadnym racjonalistą. Starał się jednak 
łączyć rozumową refleksję nad wiarą z doświadczeniem religijnym, poczuciem 
obecności Boga11.

Swą negatywną postawę wobec Abelarda i nowej teologii scholastycznej Ber-
nard wyraził w dziele Tractatus de erroribus Abelardi. Krytyka Abelarda zaczyna 
się od cytatu jego dzieła: „Jakiż pożytek przynosi doktrynie mówienie, jeśli to, 
czego chcemy nauczać, nie może być wyrażone w zrozumiały sposób?”. Ber-
nard uważał, że istnieją takie prawdy, które znajdują się ponad rozumem. Jego 
zdaniem dziedziny rozumu i wiary są ściśle wytyczone. Rozum ma swe granice, 
poza którymi zaczyna się władza wiary. Granice te nie powinny być przekracza-
ne, gdyż byłoby to bezbożnością, brakiem czci, niemal profanacją Bożej tajem-
nicy. Dla Bernarda filozofia nie jest niezbędną pomocą w dojściu do poznania 
Boga, wręcz przeciwnie, jest raczej utrudnieniem, będąc często źródłem pychy12. 

Mistrz z Clairvaux rozwinął swoją koncepcję teologii w najbardziej obszer-
nym i treściowo najważniejszym dziele Sermones super Cantica Canticorum. 
W programowym trzecim kazaniu czytamy, że jest to „księga doświadczenia”13. 
Teologia jest dla Bernarda opisem rozwoju życia duchowego. Jego przestrzeń 
rozciąga się pomiędzy duszą — oblubienicą — i Jezusem — Oblubieńcem.

Bernard wyodrębniał różne rodzaje wiedzy. Dla niego jednak miała wartość 
jedynie taka wiedza, która przynosi pożytek. Autor podał trzy kryteria jej właściwej 
oceny; powinna: 1) służyć zbawieniu; 2) pobudzać do miłości; 3) służyć pouczeniu. 
Kryteria te świadczą o tym, że poznanie jest podporządkowane duchowemu życiu 
człowieka. Dwa pierwsze z nich zasadniczo odnoszą się do Boga, to On jest zba-
wieniem i podmiotem zasadniczej miłości ze strony człowieka. Dopiero kryterium 
trzecie jest zorientowane na człowieka — wiedza ma pouczać najpierw tego, który 
poznał, a następnie tych, z którymi będzie się dzielił swoim poznaniem. Wymie-
nione przed chwilą kryteria świadczą o tym, że postrzegał on teologię jako naukę 
praktyczną, mającą pomóc człowiekowi w osiągnięciu zbawienia.

Miłość i rozum w teologii — potrzeba równowagi

Historia pokazała, że właściwym zwycięzcą tego sporu został jednak Piotr 
Abelard, ponieważ stosowana przez niego nowa metoda w teologii stała się z cza-

11  G.B. Winkler, Einleitung, w: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lateinisch/deutsch, 
Bd. I, Innsbruck 1990, s. 15–37.

12  Por. Tractatus de erroribus Abelardi, rozdz. 1, M, 182, 1053 A–C, PL 182.
13  Sermones…, 67–662.



Rola miłości w teologii 17

sem powszechna, przynosząc wiek później imponujące owoce. W tym miejscu 
trzeba natomiast zapytać, co tkwiło u korzeni tego sporu. Nie da się go wytłu-
maczyć jedynie różnicą zapatrywań na sposób uprawiania teologii ani wzajemną 
niechęcią przesłaniającą obiektywne spojrzenie tych dwóch wielkich osobowo-
ści. Przyczyny sporu — jak zauważa Elisabeth Gössmann — należy upatrywać 
w odmiennym rozumieniu wiary. Piotr Abelard łączył ją z rozumem, natomiast 
Bernard z miłością. W konsekwencji pierwszy patrzył na teologię również przez 
pryzmat rozumu, drugi — miłości14.

Spór o teologię z XII wieku miał swoje ogromne konsekwencje. Na Zacho-
dzie następowało coraz większe oddzielenie się teologii od miłości i w konse-
kwencji od duchowości. Hans Urs von Balthasar nie wahał się, już pod koniec 
swego życia, określić tego rozdzielenia mianem największego nieszczęścia w hi-
storii Kościoła15. Należy tu zaznaczyć, że bez wątpienia większą wrażliwość na 
powiązanie teologii z mistyką zachowało prawosławie, o czym świadczą kla-
syczne studia Włodzimierza Łosskiego16 i Paula Evdokimova17. 

Współcześnie coraz wyraźniej dostrzegalna jest potrzeba zachowania równo-
wagi pomiędzy miłością a rozumem w teologii. Uznanie fundamentalnego zna-
czenia miłości niesie ze sobą istotne implikacje zarówno dla celu, jak i metody 
refleksji teologicznej. 

Po pierwsze, dążenie do rozumienia i wyjaśniania źródeł wiary nie powinno 
przesłaniać innego, równie istotnego zadania: wprowadzania adresatów teologii 
w tajemnicę zbawienia. W takim ujęciu teologia nie jest jedynie przedsięwzię-
ciem intelektualnym, lecz staje się doświadczeniem egzystencjalnym. Bernard 
z Clairvaux stanowi tu klasyczny przykład ukazywania relacji podmiotowej 
między poznającym człowiekiem a poznawanym Bogiem. Nawet jeśli teologia 
została przeniesiona z przestrzeni kościoła i klasztoru do neutralnego kontekstu 
akademickiego, to winna być uprawiana jako nauka zakorzeniona w praktyce du-
chowej i wymaganiach życia. Oderwana od tego kontekstu i ujmowana wyłącz-
nie w perspektywie akademickiej jawi się jedynie jako egzotyczna dyscyplina 
religiologiczna. Jak trafnie zauważył Joseph Ratzinger: „tak jak nie można na-
uczyć się pływać bez wody, ani medycyny bez kontaktu z chorymi, tak nie można 
nauczyć się teologii bez duchowego spełnienia, w którym ona żyje”18.

Po drugie, docenienie miłości chroni przed redukowaniem teologii do wy-
miaru czysto historycznego. Metoda historyczna, choć nieodzowna, podlega pra-

14  Por. E. Gössmann, Glaube…, s. 19–20.
15  H.U. von Balthasar, Dank des Preisträgers, „L’Osservatore Romano” (wyd. niemieckie), 

29.6.1984, s. 11.
16  Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, tłum. M. Sczaniecka, Warszawa 1989.
17  Poznanie Boga w tradycji wschodniej. Patrystyka, liturgia, ikonografia, tłum. A.  Lidu-

chowska, Kraków 1996. 
18  J. Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre, München 1982, s. 338.



Tadeusz Dzidek18

wu właściwemu każdej dyscyplinie naukowej: im dokładniej bada źródła, tym 
bardziej koncentruje się na coraz mniejszych fragmentach rzeczywistości. W tym 
kontekście aktualne pozostaje ostrzeżenie Bernarda przed „fragmentaryzowa-
niem” tajemnicy Boga. Konieczne jest zatem uzupełnianie badań historycznych 
metodą hermeneutyczną, która umożliwia interpretację Objawienia w świetle 
pytań i doświadczeń współczesnego człowieka. Dzięki temu teologia zachowuje 
swoją tożsamość jako żywy dialog między wiarą a rozumem, Objawieniem a eg-
zystencją, a nie jedynie jako rekonstrukcja dawnych form i pojęć.

Teologia, zakorzeniona w miłości i oświecana rozumem, pozostaje wierna 
swojej naturze: jest nauką, która wyrasta z życia duchowego, służy jego pogłę-
bianiu i prowadzi do spotkania z Bogiem żywym. Jej właściwe uprawianie wy-
maga zarówno rygoru intelektualnego, jak i postawy modlitewnej, dzięki której 
„rozum oświecony miłością” staje się narzędziem autentycznego poznania19.

Bibliografia

Balthasar H.U.  von, Dank des Preisträgers, „L’Osservatore Romano” (wyd. niemieckie), 
29.6.1984, s. 11.

Bernard z Clairvaux, Epistolae, PL 182.
Bernard z Clairvaux, Sermones super Cantica Canticorum, PL 183. 
Dzidek T., Granice rozumu w teologicznym poznaniu Boga, Kraków 2001.
Evdokimov P., Poznanie Boga w tradycji wschodniej. Patrystyka, liturgia, ikonografia, tłum. 

A. Liduchowska, Kraków 1996. 
Gnilka J., Teologia Nowego Testamentu, tłum. W. Szymona, Kraków 2002. 
Gössmann E., Glaube und Gotteserkenntnis im Mittelalter, w: Handbuch der Dogmenge-

schichte, hrsg. v. M. Schmaus, A. Grillmeier, L. Scheffczyk, I/ 2b, Freiburg–Basel–Wien 
1971. 

Jan Paweł II, Fides et ratio, Watykan 1998.
Köpf U., Bernard von Clairvaux (1090–1153), w: Klassiker der Theologie, hrsg. v. H. Fries, 

G. Kretschmar, Bd. I, München 1981, s. 193–197.
Łossky W., Teologia mistyczna Kościoła Wschodniego, tłum. M. Szczaniecka, Warszawa 1989.
Piotr Abelard, Theologia christiana, PL 178.
Racjonalność wiary, red. B. Kochaniewicz, Poznań 2012. 
Ratzinger J., Theologische Prinzipienlehre, München 1982.
Rocchetta C., La teologia e la sua storia, w: C. Rocchetta, R. Fisichella, G. Pozzo, La teologia 

tra rivelazione e storia, Bologna 1989.
Winkler G.B., Einleitung, w: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lateinisch/deutsch, 

Innsbruck 1990, Bd. I, s. 15–37. 

19  Jan Paweł II, Fides et ratio, Watykan 1998, nr 31.


