
L’Apertura del quinto sigillo:  
una rivelazione teologica e antropologica 

nell’Apocalisse di Giovanni

Otwarcie piątej pieczęci. Objawienie teologiczne i antropologiczne 
w Apokalipsie Jana

The Opening of the Fifth Seal: A Theological and Anthropological 
Revelation in the Apocalypse of John

Tomasz Mazurek1

Seton Hall University (NJ)
University Core Curriculum

Sommario: L’articolo esplora la visione dell’apertura del quinto sigillo nell’Apocalisse (6,9–11), 
analizzando le implicazioni teologiche e antropologiche della preghiera dei martiri. Si discute del 
simbolismo delle «anime sotto l’altare», della loro interazione con Dio e della loro testimonian-
za, che li porta a essere martiri. L’articolo collega questi temi alla comprensione della sofferenza 
cristiana e della redenzione, enfatizzando il rapporto tra la vita terrena e la vita eterna, nonché la 
dinamica della preghiera dei giusti, che esprime fiducia nella giustizia divina e nella realizzazione 
del piano di Dio.

Parole chiave: Apocalisse, quinto sigillo, martiri, anime sotto l’altare, sofferenza cristiana

Abstrakt: Artykuł bada wizję otwarcia piątej pieczęci w Apokalipsie (6:9–11), analizując teolo-
giczne i antropologiczne implikacje modlitwy męczenników. Omawia symbolikę „dusz pod ołta-
rzem”, ich interakcję z Bogiem oraz ich świadectwo, które prowadzi je do męczeństwa. Artykuł 

1  Tomasz Mazurek — un sacerdote cattolico nato e ordinato in Polonia. La sua arcidiocesi di 
origine è l’Arcidiocesi di Białystok, dove è stato ordinato nel 2011. Ha conseguito un dottorato in 
Sacra Scrittura con il titolo «The Women at the Well of Water: The Transformation of the Secondary 
Feminine Figures in the Palestinian Targums» al Pontificio Istituto Biblico a Roma. Attualmente 
lavora come adjunct professor alla Seton Hall University nel New Jersey, USA. Le sue aree princi-
pali di specializzazione accademica e competenza sono: Lingua Ebraica, Lingua Aramaica, Studi 
Targumici, Studi sull’Antico Testamento. Per altre informazioni: tomasz.mazurek@shu.edu, don-
thommaz@gmail.com, https://orcid.org/0009-0007-6633-9022.

Poznańskie Studia Teologiczne 47(2025), s. 37–52
https://doi.org/10.14746/pst.2025.47.3

PST 47, 2025: 37–52. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

mailto:tomasz.mazurek@shu.edu
mailto:donthommaz@gmail.com
mailto:donthommaz@gmail.com
https://orcid.org/0009-0007-6633-9022


Tomasz Mazurek38

łączy te tematy z rozumieniem chrześcijańskiego cierpienia i odkupienia, podkreślając związek 
między życiem doczesnym a życiem wiecznym, a także dynamikę modlitwy sprawiedliwych, która 
wyraża zaufanie do boskiej sprawiedliwości i spełnienia Bożego planu.

Słowa kluczowe: Apokalipsa, piąta pieczęć, męczennicy, dusze pod ołtarzem, chrześcijańskie cier-
pienie

Abstract: The article explores the vision of the opening of the fifth seal in the Book of Revelation 
(6:9–11), analyzing the theological and anthropological implications of the martyrs’ prayer. It dis-
cusses the symbolism of the ‘souls under the altar’, their interaction with God, and their testimony, 
that culminates in martyrdom. These themes are further related to the Christian understanding of 
suffering and redemption, with particular emphasis on the relationship between earthly life and 
eternal life, as well as on the dynamics of the prayer of the righteous, which expresses trust in divine 
justice and the fulfillment of God’s salvific plan.

Keywords: Revelation, fifth seal, martyrs, souls under the altar, christian suffering

Introduzione

Il libro finale della Bibbia, l’Apocalisse, inizia con la frase: «Αποκάλυψις 
Ἰησοῦ Χριστοῦ» (Ap 1,1). Già in questa prima affermazione, ricca di simboli-
smo, emerge una certa ambiguità. Se interpretiamo «Ἰησοῦ Χριστοῦ» come un 
genitivo soggettivo, la rivelazione è quella data da Cristo, il quale ne è il soggetto. 
Se, invece, lo consideriamo come un genitivo oggettivo, la rivelazione riguarda 
Gesù, che diventa l’oggetto di questa rivelazione2. Indipendentemente dall’in-
terpretazione di questa prima frase, lo scopo del libro è quello di rivelare a Gio-
vanni, e attraverso di lui a tutti noi, il significato profondo dell’esistenza umana. 
Come osserva Prigent,

Giovanni è trasportato in cielo, cioè al di là delle nostre categorie abituali: dove si 
può dire che il nostro passato, presente e futuro esistono in modo diverso da quello 
che noi riteniamo. Da lì, appunto la rivelazione rischiara l’esistenza degli uomini, 
svelando il senso vero della loro storia passata, presente e futura3. 

Perciò, una comprensione approfondita dell’Apocalisse è cruciale per la comuni-
tà cristiana di tutti i tempi, anche nel nostro.

2  Beale, nel suo commentario, nota che Ἰησοῦ («Gesù») può essere inteso come genetivo 
oggettivo anche in altri versetti del libro (1,9; 12,17; 14,12; 17,6; 19,10a, b; 20,4; cf. 6,9; 12,17; 
19,10). Nonostante ciò, molti esegeti preferiscono considerarlo come genetivo soggettivo. Per una 
discussione su questo, vedi: G.K. Beale, The Book of Revelation: A Commentary on the Greek Text, 
Grand Rapids, MI–Cambridge 1999, p. 183.

3  P. Prigent, L’Apocalisse di S.Giovanni. Commenti Biblici, Città di Castello 1985, p. 161.



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 39

Il brano che esamineremo in questo studio segue le sette lettere alle chiese 
(1,4–3,22) e fa parte di una sezione letteraria più ampia, che inizia con la tipica 
frase giovannea: «Μετὰ ταῦτα εἶδον» (4,1)4. Il culto celeste, descritto nei capitoli 
4–6, segue una dinamica che ci conduce dalla contemplazione del trono di Dio, 
passando attraverso la visione del libro sigillato, fino all’apertura dei primi sei 
sigilli da parte dell’Agnello. L’obiettivo di questo studio è quello di esaminare 
l’apertura del quinto sigillo (6,9–11), non solo da una prospettiva esegetica, ma 
anche teologica e antropologica, al fine di gettare luce su alcuni aspetti fonda-
mentali della nostra esistenza umana.

1. Delimitazione e presentazione del testo

Il nostro testo fa parte della visione dell’apertura dei sette sigilli del libro. 
Giovanni ci guida a contemplare una scena drammatica: il pianto degli esseri 
viventi, che suscita una forte reazione emotiva. Essi piangono perché non sono 
in grado di aprire il libro che rivelerebbe loro il vero significato della vita. Dopo 
la descrizione dell’impotenza degli esseri viventi, Giovanni vede l’Agnello, che 
rappresenta Cristo. Solo Lui è in grado di rompere i sigilli e chiarire il significato 
del libro, scritto sia dentro che fuori (5,1–5)5. Dopo la presentazione dell’Agnello 
(5,6–7), assistiamo all’adorazione da parte dei quattro esseri viventi e dei ven-
tiquattro anziani (5,8–14). Successivamente, Giovanni ci conduce alla visione 
dell’apertura dei sigilli. Beckwith suggerisce che l’autore dell’Apocalisse ha una 
tendenza a suddividere le serie di sette in gruppi di 4 + 3 o 3 + 46. I primi quattro 
sigilli (6,1–8) sono messi in relazione con i quattro esseri viventi e sono rappre-
sentati dai quattro cavalli con i loro cavalieri. A partire dal versetto 9, Giovanni 
inizia a descrivere l’apertura del quinto sigillo, che non segue la stessa struttura 
dei primi quattro, ma introduce uno dei segni più classici della fine, ovvero le 
persecuzioni dei fedeli (cf. Mt 13,9; Lc 21,12). Questa visione dei martiri segna 
l’inizio del gruppo dei tre sigilli successivi, di cui il secondo presenta uno scon-

4  Prigent nota che questo tipo di introduzione sottolinea l’importanza della nuova visione. 
Questa frase appare ancora in Ap 7,1.9; 15,5; 18,1. Cf. ibidem, p. 159.

5  Per una discussione ampia sul significato del simbolo del libro scritto dentro e fuori, vedi 
ibidem, p. 183–187.

6  «It is an interesting fact that a series of 7 is sometimes divided into 3 + 4, or 4 + 3. Thus in the 
7 epistles the first 3 form one group, the last 4 another; in the 7 seals the peculiarity of the revelation 
of the fifth marks the change to a new group; a similar division is indicated by the angelic cry 8:13 
inserted between the fourth and fifth trumpets, and by the interlude 16:5–7 between the third and 
fourth bowls. Such a resolution of 7 is not a clearly established usage in other writers». I.T. Beck-
with, The Apocalypse of John: Studies in Introduction with a Critical and Exegetical Commentary, 
New York 1919, p. 253.



Tomasz Mazurek40

volgimento cosmico (6,12–17), mentre il terzo contiene la visione del silenzio 
e dei sette angeli con le trombe (8,1–5).

La struttura del sesto capitolo dell’Apocalisse è ben delineata, il che facilita 
la comprensione e la divisione delle sue componenti. Ogni parte del capitolo 
è legata al sigillo successivo, che viene aperto dall’Agnello. In questo studio, ci 
concentreremo su tre versetti (6,9–11), che contengono la descrizione del quinto 
sigillo e il grido degli uccisi (6,10), che, secondo Biguzzi, rappresenta il «nu-
cleo genetico» non solo della narrazione del rotolo, ma di tutta la seconda parte 
dell’Apocalisse giovannea7. Il resto del libro presenta progressivamente la rispo-
sta di Dio alle preghiere dei martiri.

2. Esegesi

[v.9] Quando l’Agnello apre il quinto sigillo, Giovanni ha la visione dell’al-
tare sotto cui si trovano le anime di coloro che furono immolati (ὑποκάτω τοῦ 
θυσιαστηρίου). Come osserva Corsini, il significato generale di questa visione 
è chiaro: «Giovanni vuol dire che coloro i qualli sono uccisi ‘a causa della parola 
di Dio e della testimonianza’ […] ricevono dopo la morte la loro retribuzione»8. 
Tuttavia, è utile approfondire ulteriormente le immagini di questa scena. 

La prima domanda che sorge riguarda l’identità dell’altare (θυσιαστήριον). 
Si tratta dell’altare del Tempio di Gerusalemme, o piuttosto di un altare celeste? 
La maggior parte degli esegeti interpreta questo altare come celeste9. Tuttavia, 
non mancano alcune voci che vedono in questo altare l’altare del Tempio di Ge-
rusalemme10, anche se i loro argomenti risultano deboli, in particolare perché il 
contesto in cui l’altare appare è sempre quello della visione celeste11. È significa-
tivo notare che la parola θυσιαστήριον è accompagnata dall’articolo determina-
tivo τοῦ, suggerendo che si tratti di un altare conosciuto e concreto. Charles, ad 
esempio, sostiene che nel periodo in cui è stato scritto l’Apocalisse si credeva che 
in cielo esistesse un solo altare che fungeva sia da altare di incenso sia da altare 

  7  Cf. G. Biguzzi, L’Apocalisse e i suoi enigmi, (Studi Biblici 143), Brescia 2004, p. 94. Nella 
nota Biguzzi menziona anche altri autori che accetano questa analisi. Prigent chiama l’invocazione 
dei martiri come «la domanda centrale», Lambrecht invece parla di «funzione cardine» del quinto 
sigillo per la trama di Apocalisse.

  8  E. Corsini, Apocalisse prima e dopo, Torino 1980, p. 220.
  9  Cf. P. Prigent, L’Apocalisse…, p. 223; I.T. Beckwith, The Apocalypse…, p. 524; H.B. Swete, 

Commentary on Revelation: The Greek Text with Introduction, Notes and Indexes, Grand Rapids, 
MI 1906, p. 88; R.H. Charles, A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. John, 
vol. I, (The International Critical Commentary 14), Edinburgh 1920, p. 173.

10  Cf. F. Spitta, Die Offenbarung des Johannes, Halle 1889, p. 266.
11  In 4,2 Giovanni testimonia che tutto quello che ha visto, l’ha visto «ἐν πνεύματι». 



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 41

degli olocausti12. Questo altare è menzionato ancora in 8,3; 8,5; 9,13; 14,18; 16,7, 
e in tutti questi casi rappresenta l’altare celeste, mentre solo in 11,1 si può inter-
pretare come l’altare del Tempio13.

L’altare in questo brano è associato alle anime che si trovano sotto di esso. 
La posizione di queste anime può essere spiegata alla luce del rito giudaico, in 
cui il sangue delle vittime veniva sparso sulla base dell’altare (cf. Lv 4,7). Poiché 
il sangue era considerato simbolo di vita (cf. Lv 17,11), si può interpretare che 
queste persone morte simboleggiano sacrifici offerti a Dio (cf. Fil 2,17; 2 Tm 
4,6)14. Tuttavia, la loro posizione sotto l’altare può anche esprimere simbolica-
mente l’idea della protezione divina. Nel giudaismo esiste la credenza che le 
anime dei giusti risiedano in cielo sotto l’altare. Charles cita il trattato Shabbat 
152c, dove si afferma: «le anime dei giusti sono conservate sotto il trono della 
gloria». Inoltre, nel Debbarim Rabba 11, Dio dice all’anima di Mosè: «Va avanti, 
non ritardare, e io ti condurrò in alto dei cieli, e ti farò dimorare sotto il trono della 
Mia gloria tra i Cherubini, i Serafini e le schiere celesti». Secondo Aboth R. Na-
tan 26, «Akiba diceva che […] chi viene sepolto nella terra d’Israele è come se 
fosse stato sepolto sotto l’altare; e chi è sepolto sotto l’altare è come se fosse stato 
sepolto sotto il trono della gloria»15. Questa tradizione giudaica può costituire lo 
sfondo per l’immagine che troviamo nell’Apocalisse. Come sottolinea Charles, il 
nostro testo allude a questa tradizione e si collega all’idea espressa da San Paolo 
in Rm 12,1: «Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vo-
stri corpi [παραστῆσαι τὰ σώματα ὑμῶν] come sacrificio vivente, santo, gradito 
a Dio [θυσίαν ζῶσαν, ἁγίαν, εὐάρεστον τῷ θεῷ], quale culto spirituale»16.

La questione successiva riguarda l’identificazione di «τὰς ψυχὰς τῶν 
ἐσφαγμένων διὰ τὸν λόγον τοῦ θεοῦ καὶ διὰ τὴν μαρτυρίαν ἣν εἶχον». Il primo 
problema che sorge riguarda il significato del termine «τὰς ψυχὰς», che è piutto-
sto ambiguo e ha suscitato un ampio dibattito tra gli studiosi17. Si tratta della tra-
duzione del vocabolo ebraico ,נפש   che significa: «respiro, soffio vitale, anima, 
vita, persona», o ci si trova di fronte alla concezione ellenistica secondo cui la 
ψυχή è la parte spirituale dell’uomo? O forse, come suggerisce Vanni, l’Apocalis-
se ha una sua concezione unica di ψυχή? Pedroli conclude la sua discussione su 
questo termine notando che ψυχή, come componente antropologica, «parla 

12  Cf. R.H. Charles, A Critical and Exegetical Commentary…, vol. I, p. 172.
13  Cf. I.T. Beckwith, The Apocalypse…, p. 524.
14  Cf. ibidem, p. 525.
15  Cf. R.H. Charles, A Critical and Exegetical Commentary…, vol. I, p. 173.
16  Cf. ibidem, p. 174.
17  Cf. U. Vanni, L’Apocalisse. Ermeneutica, Esegesi, Teologia, (Supplementi alla Rivista Bi-

blica 17), Bologna 1988, p. 41, nella nota 28; L. Pedroli, Dal Fidanzamento alla Nuzialità Escato-
logica. La Dimensione Antropologica del Rapporto Crescente tra Cristo e la Chiesa nell’Apocalis-
se, Assisi 2007, p. 92–95.



Tomasz Mazurek42

dell’uomo come vitalità: potremmo così tradurre ψυχη con “persona viva”. È una 
concezione davvero originale, suggestiva: è l’uomo inteso come capacità di fare, 
di amare, di interagire; è passione, è pazienza; è quindi il contrario di qualunque 
staticità passiva»18. Questa definizione illumina il nostro versetto. Le anime che 
si trovano sotto l’altare, nonostante siano state immolate, vivono ancora, non 
hanno perso la loro vitalità, neppure nell’aldilà. La loro passione viene espressa 
nel versetto 10 attraverso una supplica piena di impazienza. L’uso del termine 
ψυχή in 6,9 ci fa capire che la vita nuova, dono pasquale di Dio, non finisce mai. 
I martiri non l’hanno persa, ma hanno raggiunto il compimento della ψυχή. «Le 
anime di coloro che furono immolati» non sono morte, ma continuano a parlare 
con Dio. La loro preghiera sembra avere una forza nuova, capace di fare pressio-
ne su Dio stesso19. Le Grys suggerisce che questa supplica, che appare come una 
richiesta di vendetta, provoca la risposta di Dio, espressa attraverso la sequenza 
dei flagelli escatologici20. 

Il testo che parla delle anime «ἐσφαγμένων» è interpretato da alcuni com-
mentatori come la descrizione dei martiri del giudaismo, da altri come i martiri 
neroniani, e da altri ancora come un riferimento a non specificate persecuzioni 
locali in Asia21. Biguzzi, invece, sostiene che l’idea di un’allusione alla persecu-
zione romana sia troppo forzata. Egli afferma che «l’Apocalisse giovannea non 
è una disquisizione teorica sulla persecuzione subita da chissà quali credenti in 
luoghi e in tempi lontani, ma è nata dal vivo, in reazione a un trauma tanto pros-
simo quanto ingiusto»22. È molto probabile che il participio «ἐσφαγμένων» debba 
essere interpretato in modo metaforico, riferendosi a tutti coloro che rappresenta-
no la più ampia categoria dei santi che soffrono a causa della loro fede (13,15–18; 
18,24; 20,4)23. Questa interpretazione, chiamata da Beale «all-inclusive identifi-
cation», è confermata da tutto il libro, che presenta non solo coloro che subiscono 
l’esecuzione per la loro fede, ma soprattutto i credenti che superano le tentazioni 
di peccare e di cadere in compromessi di fronte a vari tipi di sofferenza. Questa 
interpretazione figurativa trova il suo fondamento anche in altri testi del Nuovo 
Testamento (Mt 10,38–39; 16,24–26; Rm 8,35–39; 12,1–2; Flp 2,17). Vanni os-
serva che qui si tratta di tutti coloro che

18  L. Pedroli, Dal Fidanzamento…, p. 95.
19  Cf. ibidem, p. 94–95.
20  Cf. A. Le Grys, Conflict and Vengeance in the Book of Revelation, «Expository Times» 104 

(1992) 3, p. 76–80, qui p. 76.
21  Si tratta dei martiri del giudaismo nell’opinione di Kraft, Feuillet, Corsini, Giblin, mentre 

dei messi a morte da Nerone nell’opinione di Bousset, Charles, Allo, Wikenhauser, Cerfaux-Cam-
bier.

22  G. Biguzzi, L’Apocalisse…, p. 94.
23  Cf. G.K. Beale, The Book…, p. 390.



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 43

hanno già compiuto positivamente la loro trafila terrena. Proprio mediante l’impegno 
nella lotta contro le forze negative, ostili a Dio e a Cristo, che essi hanno realizzato, 
hanno espresso paradossalmente una loro vitalità: sono stati in grado di superare, 
a costo della loro vita terrena, il male organizzato che si è contrapposto a loro24.

Sono stati descritti come «ἐσφαγμένων». Il verbo «σφάζω» è usato in relazione 
all’Agnello immolato (5,6.9.12; 13,8) e ai suoi seguaci (18,24). Questi uccisi 
sono, quindi, quelli che hanno perso la loro vita perché appartenevano a Gesù. 
Attraverso la loro morte, simile a quella di Gesù, entrano in stretta unione con 
Lui e partecipano alla sua vittoria. Come l’Agnello, che è stato ucciso, ma sempre 
vive (5,6), anche loro, sebbene uccisi, vivono alla presenza di Dio (6,10).

Secondo il nostro testo, ci sono due cause della morte di questi martiri: «διὰ 
τὸν λόγον τοῦ θεοῦ καὶ διὰ τὴν μαρτυρίαν ἣν εἶχον». Questa frase evoca la causa 
dell’esilio di Giovanni a Patmos, «dalla parola di Dio e dalla sua testimonianza 
di Gesù» (Ap 1,9). Questa collocazione viene ripetuta con qualche variazione in 
12,11.17; 19,10; 20,4. La comprensione di questo testo dipende da come inter-
pretiamo «και». Se lo trattiamo come una semplice congiunzione, le due cause 
del martirio sono distinte: la prima è la confessione dell’unico Dio contro il poli-
teismo, e la seconda è la testimonianza a Gesù Cristo25. Se, invece, interpretiamo 
«και» come epexegetico, l’intera frase indica la rivelazione divina che Gesù ha 
dato nel suo Vangelo. I fedeli che hanno mantenuto e testimoniato questo Vangelo 
attraverso la propria vita sono stati uccisi a causa di questa testimonianza26.

Questa frase può essere compresa meglio quando la esaminiamo alla luce 
dell’orizzonte antropologico dell’Apocalisse. Come osserva Pedroli, «avere 
orecchio» nell’Apocalisse significa «accogliere e interpretare, utilizzando tutte le 
facoltà a disposizione, un messaggio che si presenta in qualche maniera cifrato, 
in modo che poi possa essere colto nel suo valore più profondo e rielaborato dalla 
νους»27. Diventa evidente che la Parola di Dio, per la quale i martiri sono stati 
immolati, deve non solo essere ascoltata, ma accolta dalla mente in modo tale 
da portare frutti attraverso la testimonianza. In questa prospettiva, la dinamica 
nascosta nella frase «διὰ τὸν λόγον τοῦ θεοῦ καὶ διὰ τὴν μαρτυρίαν ἣν εἶχον» 
diventa più comprensibile.

Inoltre, merita attenzione il sintagma «τὴν μαρτυρίαν ἣν εἶχον». Il verbo 
«εχω» ricorre frequentemente nel Nuovo Testamento, soprattutto nella tradizio-
ne giovannea28. Nell’Apocalisse, questo verbo appare centinaia di volte, in par-

24  U. Vanni, L’Apocalisse…, p. 366.
25  Cf. H.B. Swete, Commentary…, p. 88.
26  Cf. I.T. Beckwith, The Apocalypse…, p. 526.
27  L. Pedroli, Dal Fidanzamento…, p. 101.
28  Cf. H. Hanse, εχο, in: Grande Lessico del Nuovo Testamento, edizione italiana a cura di 

F. Montagnini, G. Scarpat, O. Soffritti, vol. III, Brescia 1967, p. 1319–1351. L’autore menziona 



Tomasz Mazurek44

ticolare nelle descrizioni delle visioni. Esso viene utilizzato non tanto in senso 
di possesso passivo, quanto in senso attivo. Non solo i martiri hanno ricevuto la 
testimonianza, ma l’hanno anche accettata, fino a farla diventare il fondamento 
della loro vita, un fondamento che infine li conduce al martirio. Prigent collega 
questa espressione a 12,11 e spiega che «avere questa testimonianza significa 
accetarla su di sé, tirarne le conseguenze e dunque, in definitiva, essere chia-
mati a proprio turno a simile testimonianza»29. È proprio questa testimonianza 
che diventa la forza che spinge i fedeli ad affrontare tutte le difficoltà, anche 
fino alla morte30.

[v.10] Dopo aver presentato lo scenario e i personaggi principali di questa 
visione, il narratore dà voce alle anime dei martiri. Sebbene esse occupino un 
luogo privilegiato, sotto l’altare di Dio, esse esprimono il sentimento di insod-
disfazione. L’aoristo «ἔκραξαν» suggerisce una preghiera singola, definitiva 
e urgente31. Questa preghiera non rappresenta una supplica continua rivolta 
a Dio, ma piuttosto una singola domanda che subito riceve una risposta da parte 
di Dio. Inoltre, questa preghiera evoca un altro tipo di preghiera che sembra 
completamente diversa dalla presentata nell’Apocalisse. In Atti 7,60, Stefa-
no, il primo martire, «ἔκραξεν φωνῇ μεγάλῃ·κύριε, μὴ στήσῃς αὐτοῖς ταύτην 
τὴν ἁμαρτίαν», e anche Gesù, dalla croce, dice: «Πάτερ, ἄφες αὐτοῖς· οὐ γὰρ 
οἴδασιν τί ποιοῦσιν» (Lc 23,34).

La preghiera dei martiri nell’Apocalisse è una risposta alle sofferenze pre-
sentate in Ap 6,1–8. I commentatori notano che questa preghiera non deve essere 
interpretata come un grido di vendetta. Se fosse espressa la volontà di vendetta, 
non si concilierebbe con Atti 7,60 e Luca 23,34. Beale sottolinea che gli autori 
di questa petizione sono le anime già prese in cielo, separate quindi da tutte le 
influenze del male e dell’odio. Pertanto, non si può interpretare questa preghiera 
come un semplice desiderio di vendetta32. Thomas, nel suo articolo Imprecatory 
Prayers of the Apocalypse, suggerisce che le anime dei martiri possano invocare 
maledizioni sugli altri, poiché, rispetto a chi è definitivamente ribelle e condan-
nato, già partecipano alla conoscenza di Dio33. Di conseguenza, non pregano per 

«avere giovanneo» (1324, 1334–1347), che esprime la certezza di Giovanni che il cristiano già 
possiede la salvezza e la vita eterna.

29  P. Prigent, L’Apocalisse…, p. 225.
30  Cf. U. Vanni, L’Apocalisse…, p. 297.
31  Cf. R.H. Charles, A Critical and Exegetical Commentary…, vol. I, p. 174.
32  Cf. G.K. Beale, The Book…, p. 392. Anche Thomas spiega: «The spirit of the gospel is not 

to pray for vengeance, but these past martyrs are now beyond their mortal state and no longer sub-
ject to its limitations». R.L. Thomas, Revelation 1–7: An Exegetical Commentary, Chicago 1992, 
p. 443.

33  R.L. Thomas, The Imprecatory Prayers of the Apocalypse, «Bibliotheca Sacra» 126 (1969), 
p. 121–131, qui p. 129–130.



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 45

vendetta, ma piuttosto per esprimere la loro protesta contro l’iniquità. Il grido 
dei martiri richiama anche il desiderio della Chiesa espresso in Ap 22,17, dove 
si prega per la rapida venuta di Cristo Gesù. I commentatori rilevano anche la 
somiglianza con le preghiere dei giusti in Sal 79,5–10; Lc 18,7; Ebr 12,24; En 
9,3–10; 22,5; 2 Es 4,35.

L’espressione «ἕως πότε» è tipica della LXX, utilizzata per trattare il tema 
dell’ultima punizione dei persecutori. Si tratta di un grido dell’Israele sofferente, 
ben noto nella Bibbia (Sal 6,4; 12,2; 73,10; 78,5; 79,5; 88,47; 89,13; 93,3; Dan 
8,13). Secondo Beale, il grido «fino a quando» è ispirato anche da Zaccaria 1,12. 
Osserva che il contesto in questi due testi è simile. In Zaccaria, «ἕως πότε» appare 
dopo che i quattro gruppi di cavalli hanno percorso la terra e riferito che i popoli 
che avevano perseguitato Israele godevano della pace. Dio, tuttavia, risponde che 
toglierà loro questa pace e giudicherà quelle nazioni (Zac 1,13–16). Allo stesso 
modo, in Ap 6,10, la stessa domanda emerge dopo la visione dei quattro cava-
lieri, e anche in questo caso Dio fornisce la sua risposta definitiva in 6,12–1734. 
Thomas, invece, osserva che questa domanda è già presente fin dall’inizio della 
creazione, in Gen 4,1035.

Dio, a cui è rivolto questo grido, viene chiamato con tre titoli distinti: 
«ὁ δεσπότης ὁ ἅγιος καὶ ἀληθινός». Il primo appellativo, «ὁ δεσπότης», è un no-
minativo usato come vocativo, che non è frequente nel Nuovo Testamento36. Ap-
plicato a Dio, appare solo in Lc 2,29 e At 4,24, mentre a Cristo in 2 Pt 2,1 e Giud 
4, con il significato di maestà, potenza e autorità divina. Gli altri due appellativi, 
«ὁ ἅγιος καὶ ἀληθινός», sottolineano la santità assoluta di Dio. Egli è santo, poi-
ché separato completamente dal male, e vero nella fedeltà alla sua parola, per cui 
non può accettare l’iniquità37. Gli stessi aggettivi sono applicati a Gesù in Ap 3,7. 
Charles osserva che questi appellativi trovano un parallelo con Ap 19,2, dove due 
epiteti, «ἀληθιναὶ καὶ δίκαιαι», descrivono le «κρίσεις» di Dio. Così si adempie 
la preghiera dei martiri38.

L’espressione «ἐκδικεῖς τὸ αἷμα» dei giusti evoca il sangue di Abele che 
grida per essere vendicato. Qui, si afferma che Dio stesso proclamerà davanti 
a tutto il mondo che i martiri sono stati fedeli, arrivando a morire per la loro 
fede. Questo può essere definito un giudizio. La frase «τῶν κατοικούντων ἐπὶ 
τῆς γῆς» ha un significato tecnico nell’Apocalisse39. Essa descrive l’umanità 

34  Cf. G.K. Beale, The Book…, p. 393.
35  Cf. R.L. Thomas, Revelation…, p. 445.
36  F. Blass, A. Debrunner, A Greek Grammar of the New Testament and Other Early Christian 

Literature, rev. and transl. by R.W. Funk, Chicago–London 1961, § 147.3.
37  Cf. R.L. Thomas, Revelation…, p. 445.
38  Cf. R.H. Charles, A Critical and Exegetical Commentary…, vol. I, p. 175.
39  Ap 3,10; 8,13; 11,10; 13,8.12.14; 17,2.8.



Tomasz Mazurek46

ostile a Dio40. Dio manifesterà che tutti coloro che hanno messo a morte i suoi 
servi sono suoi nemici.

Prigent fornisce una sintesi interessante di questo versetto: 

Non si tratta certo di perorare la purezza di sentimenti di questi martiri, né di edul-
corare la loro preghiera vendicatrice; ma si deve riconoscere che la formulazione, 
ritenuta deliberatamente dal nostro autore, insiste molto più sull’idea del compimen-
to del piano di Dio al momento del giudizio che sull’aspettativa di una vendetta 
personale41.

[v.11] Il dono della «veste bianca» deve essere interpretato come una prima 
risposta alla preghiera dei martiri. Nel contesto del linguaggio simbolico, tale 
veste rappresenta qualcosa di permanente e decisivo. Charles interpreta la στολὴ 
λευκὴ come il corpo celeste, un privilegio speciale riservato ai martiri42. Beale 
rifiuta questa lettura, sostenendo che i corpi glorificati saranno conferiti ai fedeli 
solo durante la risurrezione finale, alla fine dei tempi43. Beale suggerisce che la 
veste bianca simboleggi la purezza derivante dalla fede provata attraverso le per-
secuzioni (3,4–5). Corsini, invece, vede il colore bianco come «il simbolo della 
giustizia e della santità di chi lo indossa»44.

Tuttavia, poiché questa veste bianca viene concessa da Cristo, non può essere 
solo il frutto della vita giusta dei martiri, ma deve essere vista come il simbolo 
della redenzione, i cui effetti sono applicati ai giusti45. Con questa opinione va 
d’accordo l’interpretazione di Pedroli che suggerisce il significato più profondo 
e più adeguato per quanto riguarda il linguaggio apocalittico. Il colore bianco 
non porta la connotazione morale di una persona, l’abito bianco sarebbe sempli-
cemente l’abito della risurrezione. Pedroli, in accordo con questa interpretazione, 
suggerisce che il significato più profondo nel linguaggio apocalittico riguarda 
il fatto che il bianco non rappresenti tanto la condizione morale della persona, 
quanto il vestito della risurrezione. Il vestito bianco, dunque, non è un premio 
per i meriti dei martiri, ma un dono gratuito di Dio, il dono di essere rivestiti di 
Cristo, al di là delle capacità umane. I martiri, che in questa visione godono della 
στολὴ λευκὴ, sono rivestiti per sempre, un dono definitivo46. Essi vivono una vita 
nuova a livello soprannaturale, con e in Cristo, partecipando alla sua risurrezione. 
Vanni interpreta questa risurrezione come «quella somma di vitalità che permette 

40  Cf. R.L. Thomas, Revelation…, p. 446.
41  P. Prigent, L’Apocalisse…, p. 227.
42  Cf. R.H. Charles, A Critical and Exegetical Commentary…, vol. I, p. 176.
43  Cf. G.K. Beale, The Book…, p. 394.
44  E. Corsini, Apocalisse…, p. 223.
45  Ibidem, p. 224.
46  Cf. L. Pedroli, Dal Fidanzamento…, p. 63.



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 47

ai cristiani una cooperazione attiva col Cristo risorto»47. In questa prospettiva, si 
comprende meglio la forza della preghiera dei martiri.

Questa nuova realtà della salvezza, secondo Prigent, è «solo questione di pri-
mizie: le loro attese saranno veramente appagate solo quando il piano di Dio 
si sarà compiuto sulla terra degli uomini»48. Pertanto, i fedeli devono ancora 
aspettare il compimento completo: «ἐρρέθη αὐτοῖς ἵνα ἀναπαύσονται ἔτι χρόνον 
μικρόν» (Ap 14,13). La loro attesa, infatti, è caratterizzata da due elementi: «ἔτι 
χρόνον μικρόν», che denota «ancora poco tempo», e «ἵνα ἀναπαύσονται», indi-
cando che il loro aspettare sarà il riposo. La loro attesa, dunque, non è un pro-
lungamento della sofferenza, ma il tempo della gioia e della gloria. Come scrive 
Swete nel suo commentario: «Il ritardo è esso stesso una parte della ricompensa; 
per la Chiesa sulla terra può essere fastidioso, ma per i martiri è un ἀνάπαυσις»49. 
Secondo Vanni, il «tempo breve» nell’Apocalisse, che ricorre anche in 20,3, si 
riferisce al periodo dominato dalle forze ostili a Dio50.

Il concetto che Dio abbia fissato il numero degli eletti fin dall’inizio è molto 
comune nell’apocalittica. Lo ritroviamo in Enoc 47 e 4 Esd 4,35–36. Era diffusa 
l’idea che la fine dei tempi sarebbe arrivata quando il numero dei martiri fosse 
stato completato51. Altri esegeti citano testi paralleli come 2 Bar 23,4–5 e Rom 
11,25–26. Conoscendo questi testi, risulta chiaro che l’autore dell’Apocalisse 
non solo ha applicato, ma ha sviluppato creativamente questa idea. Come osserva 
Prigent, l’autore vede nel martirio la via perfetta per raggiungere la comunione 
con i testimoni fedeli, che già hanno percorso la strada che li ha condotti fino 
alla morte52. È importante notare che il verbo «πληρωθῶσιν» non si riferisce al 
raggiungimento matematico di un certo numero di martiri, ma, come suggerisce 
Lupieri, implica il compimento delle Scritture: 

Giovanni potrebbe pensare che la pienezza della testimonianza si realizzi con il mar-
tirio dei fedeli, indipendentemente dal loro numero. Questo potrebbe essere legato 
a una riflessione sul martirio come compimento delle Scritture, o addirittura come un 
nuovo patto che completa il vecchio53.

47  U. Vanni, L’Apocalisse…, p. 366.
48  P. Prigent, L’Apocalisse…, p. 227.
49  La traduzione è mia. «The delay is itself a part of the reward; to the Church on earth, it may 

be irksome, to the martyrs themselves it is an ἀνάπαυσις». H.B. Swete, Commentary…, p. 90.
50  Cf. U. Vanni, L’Apocalisse…, p. 53.
51  Su questa caratteristica si rimanda a R.H.  Charles, A Critical and Exegetical Commen-

tary…, vol. I, p. 178.
52  P. Prigent, Commentary on the Apocalypse of St. John, transl. W. Pradens, Tübingen 2001, 

p. 276.
53  La traduzione è mia. «John might therefore be thinking that the fullness of testimony would 

be brought about by the slaughter of the faithful, regardless of their numbers. This might in turn be 
linked to a reflection on martyrdom as the fulfillment of Scripture, or even as a new covenant that 



Tomasz Mazurek48

3. Implicazioni antropologiche e teologiche

La scena dell’apertura del libro inizia con un pianto drammatico degli esseri 
viventi, incapaci di aprire i sigilli del libro che contengono la chiave per com-
prendere il senso profondo della loro vita. Questo simbolo ci insegna qualcosa di 
fondamentale: l’uomo è impotente riguardo alla conoscenza del senso della sua 
vita. Solo Cristo, l’Agnello immolato, è colui che rivela l’autentico significato 
della vita umana. Lo fa attraverso il libro che contiene le parole della vita, cioè 
attraverso la Bibbia. È quindi essenziale prestare attenzione alle parole che «sono 
spirito e sono vita» (Gv 6,63). Solo Gesù possiede la chiave dell’interpretazione, 
rendendo queste parole comprensibili a ciascuno di noi. La meditazione della 
Parola di Dio diventa rivelatrice solo quando è vissuta nella stretta relazione con 
Cristo, poiché abbiamo bisogno della sua presenza ogni volta che ci rivolgiamo 
alle pagine della Bibbia.

Solo dopo che l’Agnello ha aperto il quinto sigillo, Giovanni «vide». La rive-
lazione offerta da Gesù non solo ci istruisce, ma ci apre anche gli occhi, facendoci 
vedere realtà spirituali che normalmente ci sfuggono54. Giovanni, infatti, parte 
sempre dal concreto per condurci al livello metafisico. Un vero discepolo di Gesù 
deve guardare sempre l’Agnello per poter vedere la realtà autentica della propria 
esistenza55.

La posizione delle anime sotto l’altare è particolarmente significativa. Come 
già accennato, il posto sotto l’altare è simbolo della protezione di Dio. La vita dei 
testimoni, infatti, gode della sicurezza piena, che viene garantita da Dio stesso56. 
Corsini suggerisce che questo simbolo «equivale a dire che sono in Cristo e par-
tecipano agli effetti del suo sacrificio»57. Questo è il destino cui tutti aspiriamo, 
come afferma san Paolo nella lettera ai Galati: «E non vivo più io, ma Cristo vive 
in me» (Gal 2,20). La presenza dell’altare ci ricorda che dobbiamo considerare la 
nostra vita come un sacrificio offerto a Dio. Un cristiano, attraverso la sua vita, 
può già anticipare questa realtà celeste, come scrive san Paolo nella Lettera ai Ro-
mani: «Vi esorto dunque, fratelli, per la misericordia di Dio, a offrire i vostri corpi 
come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio; è questo il vostro culto spirituale» 
(Rm 12,1). Così, l’Apocalisse non rivela solo gli eventi futuri, ma rivela anche il 
senso profondo della nostra quotidianità.

completes the old one». E.F. Lupieri, A Commentary on the Apocalypse of John, Grand Rapids, MI 
2006, p. 146.

54 V edi Gv 9,1–7 dove Gesù guarisce un ciecho.
55  Un’idea simile è stata espressa da Papa Giovanni Paolo II nel 1979 in Piazza della Vittoria, 

quando affermò: «L’uomo non è capace di comprendere se stesso fino in fondo senza il Cristo».
56 Q uesta idea è stata espressa già nell’Antico Testamento, nel libro della Sapienza 3,1: «Le 

anime dei giusti, invece, sono nelle mani di Dio, nessun tormento li toccherà».
57  E. Corsini, Apocalisse…, p. 226.



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 49

Un elemento che non deve essere trascurato è il fenomeno della vita di coloro 
che sono stati immolati. È fondamentale sottolineare che coloro che sono stati 
uccisi a causa della Parola di Dio vivono ancora, vivono in eterno. Anzi, la loro 
vita acquisisce una nuova dimensione: essi rimangono in continuo contatto con 
Dio, parlano con Lui, ascoltano la sua voce e, in un certo senso, possono eserci-
tare pressione su Dio stesso. La vita nuova di un uomo salvato non si definisce 
solo come una sottomissione al Creatore, ma come una relazione viva e piena di 
amore. Il contenuto della loro preghiera ci rivela che, nonostante la loro richie-
sta possa sembrare un desiderio di vendetta, essa viene espressa con coraggio. 
L’uomo nuovo, risorto, parla con Dio con cuore sincero, senza nascondere nulla.  
È questo tipo di preghiera che l’Apocalisse vuole insegnarci.

Le persone descritte in questa visione sono chiamate «τὰς ψυχὰς». Seguendo 
la suggestione di Pedroli, presentata precedentemente, dobbiamo riconoscere che 
in cielo entrano le persone nella loro interezza. Non viene salvata solo l’anima, 
ma anche le emozioni, i sentimenti, e le passioni. È necessario, quindi, trattare se 
stessi come un intero. Un cristiano deve accettare tutto ciò che è e poi trasformare 
ogni aspetto della propria umanità secondo la volontà di Dio. Non si può disprez-
zare nessuna parte della nostra umanità58.

Particolarmente edificante è anche l’espressione «ἐσφαγμένων διὰ τὸν λόγον 
τοῦ θεοῦ καὶ διὰ τὴν μαρτυρίαν ἣν εἶχον», dove la Parola di Dio viene abbinata 
alla testimonianza, se questa viene ascoltata nella verità. Se qualcuno ascolta la 
Parola di Dio ma non la testimonia, alla luce dell’Apocalisse non può consi-
derarsi un vero discepolo. Il processo di ascolto è ben presente in tutto il libro 
dell’Apocalisse. L’ascolto comincia con gli orecchi, che sono la porta attraverso 
cui la Parola entra nella mente. La mente conserva la Parola, che alla fine viene 
accolta dalla nuova καρδια, portando al cambiamento della vita e del compor-
tamento. Qui vediamo chiaramente che l’ascolto è un processo che coinvolge 
l’intera persona, con tutte le sue capacità. Pertanto, il vero discepolo, che presta 
attenzione alla Parola di Dio, diventa sempre un testimone di essa, talvolta fino al 
sacrificio della propria vita.

Scopriamo subito che la testimonianza porta a persecuzioni, che sono le con-
seguenze inevitabili del seguire Gesù. I martiri dell’Apocalisse sono stati im-
molati non per qualsiasi motivo, ma per una causa ben precisa: «διὰ τὸν λόγον 
τοῦ θεοῦ καὶ διὰ τὴν μαρτυρίαν ἣν εἶχον». Chi desidera diventare discepolo di 

58  Nella Chiesa dei tempi passati, soprattutto nei secoli medievali, esisteva per esempio la ten-
denza di disprezzare il corpo. Probabilmente questa concezione era influenzata dal neoplatonismo 
agostiniano, che poteva trovare una conferma nel testo della Sapienza 9,15: «Un corpo corruttibile 
appesantisce l’anima». Tuttavia, nello stesso periodo, san Tommaso scriveva che «l’uomo deve 
amare il suo corpo con l’amore di carità con cui ama Dio» perché «la natura del nostro corpo non 
è creato dal principio cattivo, come favoleggiano i manichei, ma è da Dio» (Summa Theol. II-II., 
q. 25, a. 5, c).



Tomasz Mazurek50

Gesù deve essere pronto a soffrire59. Purtroppo, molti cristiani desiderano seguire 
Gesù, ma senza portare la croce. Se vogliamo essere fedeli alla Parola di Dio, 
non possiamo dimenticare che la risurrezione viene dopo la croce. La croce non 
è molto apprezzata ai nostri giorni, ma non possiamo negare che la sofferen-
za faccia parte della vita cristiana. Partecipare alla sofferenza di Gesù significa 
anche partecipare alla sua risurrezione. Si può dire che solo chi ha sofferto con 
Cristo può risorgere con Lui.

I testimoni, come abbiamo già accennato, godono di una nuova e profonda 
relazione con Dio. Da loro possiamo imparare anche come pregare. La loro pre-
ghiera è unica. Esprime in qualche modo l’impazienza e il desiderio di affrettare 
il giorno del giudizio finale. Sebbene sembri un lamento, in realtà è un’espres-
sione di estrema fiducia. I martiri chiedono al loro Dio «ἕως πότε». Tuttavia, ciò 
che colpisce sono i tre nomi con cui Dio viene invocato: «ὁ δεσπότης ὁ ἅγιος 
καὶ ἀληθινός». È vero che i testimoni esprimono impazienza riguardo al piano 
divino, ma non negano la sua sovranità, la sua santità e la sua verità. Da questa 
preghiera possiamo imparare che, anche nei momenti difficili, dobbiamo ricorda-
re che solo Dio ha il diritto di regnare su tutto l’universo e che solo a Lui spetta 
il giudizio e il momento in cui questo si realizzerà. Non chiedono «se», ma «fino 
a quando», poiché la loro fede nella ricompensa certa e nella giustizia incrollabile 
di Dio emerge chiaramente da questa preghiera, così piena di emozioni. Probabil-
mente, il «ritardo» di Dio nel far valere la vendetta è solo un’opportunità in più 
per invocarlo.

La risposta alla supplica dei martiri rivela ancora qualcosa di importante. 
All’inizio, la veste bianca viene consegnata ai testimoni senza alcun merito da 
parte loro. Il dono di partecipare alla risurrezione di Gesù non è merito nostro, ma 
sempre un dono gratuito. Le nostre opere non sono il mezzo per ottenere il cielo, 
ma una risposta concreta alla grazia di Dio, che ci rende l’umanità nuova. Non 
è che dobbiamo dare testimonianza per guadagnare il cielo, ma siamo in grado di 
farlo perché Gesù ha già condiviso con noi i frutti della sua redenzione.

Ai martiri viene detto: «ἵνα ἀναπαύσονται ἔτι χρόνον μικρόν». Il verbo 
«ἀναπαύω» significa «riposare, dare il riposo spirituale»60. Da questa espres-
sione emerge un’altra riflessione: è possibile vivere nella pace e nel riposo 
spirituale anche durante il tempo della sofferenza. Ma ciò è possibile solo per 
chi vive in Dio.

59 Q uesta idea viene espressa da Gesù nella sua conversazione con gli Apostoli: «Ricordatevi 
della parola che io vi ho detto: “Un servo non è più grande del suo padrone”. Se hanno perseguitato 
me, perseguiteranno anche voi» (Gv 15,20).

60  F.W. Gingrich, A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian 
Literature, Chicago 1979, p. 13.



L’Apertura del quinto sigillo: una rivelazione teologica... 51

Conclusione

L’Apocalisse di Giovanni, con le sue immagini potenti e simboliche, non 
solo si propone di rivelare gli eventi futuri, ma si rivela essere una profondissima 
riflessione sulla condizione esistenziale dell’uomo, sul suo rapporto con Dio e sul 
destino escatologico dell’umanità. In particolare, l’esame del quinto sigillo e del-
le sue implicazioni teologiche e antropologiche ci permette di cogliere l’essenza 
della testimonianza cristiana, la quale è costantemente messa alla prova attraver-
so la sofferenza e il martirio. La visione dei martiri sotto l’altare di Dio, la loro 
preghiera, e il dono della veste bianca, ci parlano non solo della loro resistenza 
nella fede, ma anche della vitalità che persiste dopo la morte, segno della nuova 
vita che scaturisce dal sacrificio di Cristo. Il loro «riposo» non è solo l’assenza di 
sofferenza, ma l’ingresso in una comunione perfetta con Dio, anticipando quella 
pienezza che verrà con la risurrezione finale.

Il simbolismo dell’altare, delle anime dei giusti, e della veste bianca ci invita 
a riflettere sulla natura della vita cristiana come sacrificio, che coinvolge l’intero 
essere umano, non solo la sua dimensione spirituale, ma anche le sue emozioni, 
i suoi desideri e le sue sofferenze. L’insegnamento che emerge da questi testi 
è che la fede cristiana richiede una trasformazione totale dell’individuo, che deve 
rispondere alla chiamata di Dio non solo attraverso l’ascolto della Parola, ma 
anche con la testimonianza della propria vita, fino al sacrificio, se necessario.

Il martirio non è solo una sofferenza passiva, ma un atto attivo di parteci-
pazione alla vita e alla risurrezione di Cristo. La meditazione su questi temi ci 
sollecita a rivedere il nostro rapporto con Dio, con la Parola e con la nostra stessa 
vita. L’Apocalisse, con la sua visione escatologica, ci spinge a vivere la nostra 
fede con una consapevolezza più profonda del suo significato escatologico, ri-
cordandoci che, alla fine, è solo in Cristo che si trova il vero senso della nostra 
esistenza e che la nostra sofferenza, se vissuta con Lui, diventa partecipazione 
alla sua vittoria definitiva.

Riferimenti

Beale G.K., The Book of Revelation: A commentary on the Greek Text, Grand Rapids,  
MI–Cambridge 1999.

Beckwith I.T., The Apocalypse of John: Studies in Introduction with a Critical and Exegetical 
Commentary, New York 1919.

Biguzzi G., L’Apocalisse e i suoi Enigmi, (Studi Biblici 143), Brescia 2004.
Blass F., Debrunner A., A Greek Grammar of the New Testament and Other Early Christian 

Literature, rev. and transl. by R.W. Funk, Chicago–London 1961.
Charles R.H., A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. John, vol. I–II, 

(The International Critical Commentary 14), Edinburgh 1920.



Tomasz Mazurek52

Corsini E., Apocalisse prima e dopo, Torino 1980.
ESV Study Bible, Crossway Bibles, Wheaton, IL 2008.
Gingrich F.W., A Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian 

Literature, Chicago 1979.
Hanse H., εχω, in: Grande Lessico del Nuovo Testamento, edizione italiana a cura di F. Mon-

tagnini, G. Scarpat, O. Soffritti, vol. III, Brescia 1967, p. 1319–1351.
Harrington W.J., Understanding the Apocalypse, Washington–Cleveland 1969.
Le Grys A., Conflict and Vengeance in the Book of Revelation, «Expository Times» 104 (1992) 

3, p. 76–80.
Lupieri E.F., A Commentary on the Apocalypse of John, Grand Rapids, MI 2006.
Pedroli L., Dal Fidanzamento alla Nuzialità Escatologica. La Dimensione Antropologica del 

Rapporto Crescente tra Cristo e la Chiesa nell’Apocalisse, Assisi 2007.
Prigent P., Commentary on the Apocalypse of St. John, transl. W. Pradens, Tübingen 2001.
Prigent P., L’Apocalisse di S.Giovanni. Commenti Biblici, Città di Castello 1985.
Spitta F., Die Offenbarung des Johannes, Halle 1889.
Swete H.B., Commentary on Revelation: The Greek Text with Introduction, Notes and Index-

es, Grand Rapids, MI 1906.
Thomas Aquinas, St., Summa Theologica, vol. II, transl. Fathers of the English Dominican 

Province, New York 1948.
Thomas R.L., Revelation 1–7: An Exegetical Commentary, Chicago 1992.
Thomas R.L., The Imprecatory Prayers of the Apocalypse, Bibliotheca Sacra 126 (1969), 

p. 121–131.
Vanni U., L’Apocalisse. Ermeneutica, Esegesi, Teologia, (Supplementi alla Rivista Biblica 

17), Bologna 1988.


