
Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża  
w Supraskim antologionie Mateusza Dziesiątego (1507)1

Hymnography of the Feast of the Exaltation of the Cross  
in the Supraśl Anthologion of Mateusz Dziesiąty (1507)

Adam Magruk2

Chrześcijańska Akademia Teologiczna w Warszawie 
Wydział Teologiczny

Abstrakt: Artykuł analizuje hymnografię święta Podwyższenia Krzyża Pańskiego na podstawie 
tekstów Supraskiego antologionu liturgicznego Mateusza Dziesiątego z 1507 roku. Praca ukazuje, 
w jaki sposób liturgiczne teksty święta budują typologiczne i teologiczne powiązania między Sta-
rym a Nowym Testamentem, kształtując paradoksalny obraz Krzyża jako drzewa życia i realizując 
prawosławną koncepcję czasu liturgicznego jako rzeczywistego uobecnienia wydarzeń zbawczych. 
Analiza obejmuje starotestamentowe prefiguracje Krzyża, symbolikę drzewa życia, metaforykę 
zwycięskiego oręża oraz unikatową strukturę liturgiczną święta. Szczególną uwagę poświęcono 
roli liturgicznego „dzisiaj” i „teraz”, które pozwalają wiernym na realne uczestnictwo wiernych 
w każdym świętowanym wydarzeniu. Wnioski podkreślają, że Krzyż, przemieniony z narzędzia 
hańby w znak chwały, stanowi centrum chrześcijańskiej duchowości, tożsamości i nadziei w tra-
dycji prawosławnej.

Słowa kluczowe: hymnografia, Podwyższenie Krzyża, Supraski antologion, czas liturgiczny, tra-
dycja prawosławna

Abstract: The article analyzes the hymnography of the Feast of the Exaltation of the Holy Cross as 
preserved in the Supraśl Liturgical Anthologion compiled by Mateusz Dziesiąty (Matthew the Tenth) 
in 1507. It demonstrates how the festal texts construct typological and theological connections be-

1  Artykuł jest owocem udziału autora w Projekcie Narodowego Programu Rozwoju Humani-
styki — literaturoznawczym i językoznawczym — Wydziału Filologicznego oraz Katedry Teologii 
Prawosławnej w Białymstoku, pt. „Supraski antologion liturgiczny Mateusza Dziesiątego z 1507 
roku”. Projekt dofinansowany jest ze środków budżetu państwa, przyznanych przez Ministra Nauki 
w ramach Programu Narodowy Program Rozwoju Humanistyki w latach 2024–2029, nr projektu 
NPRH/DN/SP/0143/2023/12.

2  Ksiądz Adam Magruk — dr, adiunkt w Wydziale Teologicznym w Chrześcijańskiej Akade-
mii Teologicznej w Warszawie, e-mail: admagruk@wp.pl; https://orcid.org/0000-0001-9468-624X.

Poznańskie Studia Teologiczne 47(2025), s. 103–123
https://doi.org/10.14746/pst.2025.47.6

PST 47, 2025: 103–123. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

mailto:admagruk@wp.pl
https://orcid.org/0000-0001-9468-624X


Adam Magruk104

tween the Old and New Testaments, presenting the paradoxical image of the Cross as the Tree of Life 
and actualizing the Orthodox concept of liturgical time as a real participation in salvific events. The 
analysis encompasses Old Testament prefigurations of the Cross, the symbolism of the Tree of Life, 
metaphors of victorious weaponry, and the distinctive liturgical structure of the feast. Particular atten-
tion is devoted to the role of the liturgical ‘today’ and ‘now’, which enable the faithful to authentically 
participate in the mysteries being celebrated. The study concludes that the Cross—transformed from 
an instrument of shame into a sign of glory—constitutes the center of Christian spirituality, identity, 
and hope in the Orthodox tradition. Its liturgical celebration transcends historical commemoration, 
uniting believers across time through the transformative power of worship.

Keywords: hymnography Exaltation of the Cross, Suprasl Anthologion, liturgical time, Orthodox 
tradition

Wstęp

Święto Podwyższenia Krzyża Pańskiego, obchodzone 14  września, należy 
do najstarszych i najważniejszych świąt chrześcijańskich. Jego geneza wiąże się 
z odnalezieniem relikwii Krzyża przez świętą Helenę w Jerozolimie w 326 roku 
oraz pierwszym uroczystym podniesieniem Krzyża przez patriarchę Makarego 
podczas poświęcenia bazyliki Grobu Świętego w 335 roku. Wydarzenia te upa-
miętniają zakończenie prześladowań chrześcijan i początek ery chrześcijańskiej 
w imperium rzymskim. Drugim istotnym wydarzeniem, które wpłynęło na rangę 
święta, było odzyskanie relikwii Krzyża po perskiej grabieży Jerozolimy w 614 
roku. W 630 roku cesarz Herakliusz triumfalnie przywrócił relikwię do miasta, 
a patriarcha Zachariasz dokonał ponownego uroczystego wywyższenia Krzyża, 
co umocniło jego znaczenie jako symbolu zwycięstwa chrześcijaństwa nad prze-
śladowaniami i przeciwnościami3.

Całość świątecznej hymnologii znajduje się w księdze liturgicznej o nazwie 
„Minieja wrześniowa”4. Bazą do powstania poniższego artykułu będą przetłuma-
czone przez autora publikacji teksty nabożeństw 14  września zapisane w „Su-
praskim antologionie liturgicznym Mateusza Dziesiątego z 1507 roku”. Mowa 
o najstarszym datowanym przez autora zabytku cyrylickim na ziemiach Polski, 
pochodzącym z początku XVI wieku. Rękopis wyróżnia się unikatową, boga-
tą iluminacją oraz znaczeniem dla dziedzictwa polsko-litewsko-ruskiego tego 
okresu. Jest drugim co do ważności zabytkiem, obok Kodeksu Supraskiego, po-
chodzącym z monasteru w Supraślu, co podkreśla rolę tego ośrodka religijne-
go i kulturalnego. Do 1854 roku rękopis znajdował się w bibliotece supraskiego 
monasteru, następnie trafił do Petersburga, gdzie obecnie jest przechowywany 

3  Πρωτοπρεσβ. Κ. Καραϊσαρίδης, Οι εορτές του Τιμίου Σταυρού, w: Η΄ Πανελλήνιο Λειτουρ-
γικό Συμπόσιο Στελεχών Ιερών Μητροπόλεων «Το Χριστιανικόν Εορτολόγιον» 18–20 Σεπτεμβρίου, 
Βόλος 2006, s. 195–198.

4  Воздвижение Честного и Животворящего Креста, Москва 2013, s. 3–5.



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 105

w Bibliotece Rosyjskiej Akademii Nauk. Struktura księgi obejmuje trzy części: 
rozdziały biblijne, typikon oraz minieję świąteczną, przy czym badania koncen-
trują się na dwóch ostatnich. Wstępne analizy wskazują na wyjątkowość ręko-
pisu pod względem objętości, spójności i struktury, niespotykaną wśród innych 
zachowanych zabytków epoki. Jego autorem był Mateusz (Maciej) Joanno-
wicz Dziesiąty, pisarz i kaligraf, który stworzył rękopiśmienny cerkiewny zbiór  
pt. „Dziesiątogław” — jedno z najwybitniejszych dzieł piśmiennictwa prawo-
sławnego Wielkiego Księstwa Litewskiego. Pochodził z rodziny toropieckich 
mieszczan, a jego praca miała istotne znaczenie dla kultury prawosławnej tego re-
gionu, zwłaszcza dzięki starannemu wykonaniu i bogatemu zdobnictwu rękopisu.

Celem niniejszej pracy jest ukazanie, w jaki sposób hymnografia święta Pod-
wyższenia Krzyża Pańskiego buduje typologiczne i teologiczne powiązania mię-
dzy Starym a Nowym Testamentem, kształtuje paradoksalny obraz Krzyża jako 
drzewa życia oraz realizuje prawosławną koncepcję czasu liturgicznego jako rze-
czywistego uobecnienia wydarzeń zbawczych. Analiza ta pozwoli odpowiedzieć 
na pytanie, jak liturgiczne teksty i struktury narracyjne wpływają na kształtowa-
nie się chrześcijańskiej tożsamości, duchowości i rozumienia misterium Krzyża 
w tradycji prawosławnej.

1. Starotestamentowe prefiguracje Krzyża

Nabożeństwa 14  września obfitują w typologiczne interpretacje wydarzeń 
Starego Testamentu, które są odczytywane jako zapowiedzi Krzyża Chrystuso-
wego. Te interpretacje ukazują głęboką teologiczną jedność planu zbawienia oraz 
ciągłość zachodzącą między Starym a Nowym Przymierzem. Starotestamentowe 
wydarzenia są konsekwentnie interpretowane jako symbole wskazujące na cen-
tralny punkt historii zbawienia — mękę i zmartwychwstanie Chrystusa. Szcze-
gólnie wyraźnie widoczne są cztery główne prefiguracje: Mojżesz z rozpostar-
tymi ramionami podczas bitwy z Amalekitami, wąż miedziany wywyższony na 
pustyni, przemiana gorzkich wód Mara przez drzewo, rozmieszczenie pokoleń 
izraelskich wokół Arki na kształt krzyża podczas postojów na pustyni, jak też 
Jakubowa drabina.

Jeden z najważniejszych i najczęściej przywoływanych w Supraskim anto-
logionie obrazów typologicznych to postać Mojżesza podczas bitwy z Amaleki-
tami, gdy trwał on z ramionami rozpostartymi na kształt krzyża (Wj 17,10–11). 
W tekstach liturgicznych przeczytać można m.in.: „Mojżesz przedstawił Cie-
bie, rozciągnąwszy ręce ku górze, i zwyciężył prześladowcę Amaleka, Krzyżu 
najczcigodniejszy […]”5. Ta symbolika jest rozwijana także w innym fragmen-

5  Библия Матфея Десятого 1507 года. Из собрания Библиотеки Российской академии 
наук, в 2 тт., т. 1, w: Факсимильное воспроизведение рукописи БАН, собр. И.И. Срезневско-

http://m.in


Adam Magruk106

cie, recytowanym w trakcie jutrzni: „Mojżesz dawno temu ukazał na sobie obraz 
przeczystej męki, gdy stojąc pośrodku kapłanów rozpostartymi rękoma podniósł 
znak zwycięstwa, niszcząc władzę Ameleka […]”6. Jeden z najważniejszych 
apologetów i myślicieli chrześcijańskich II wieku święty Justyn Filozof nie po-
daje w wątpliwość, że Naród Wybrany zwyciężał nie tyle dzięki samej modli-
twie Mojżesza, ile przede wszystkim dzięki temu, że prorok wykonywał znak 
krzyża. Męczennik wprowadza tu także intrygującą paralelę imion: Jozue (hebr. 
Yehoshua) — Jezus (gr. Ιησούς), podkreślając, że zwycięstwo nad Amalekitami 
zapowiadało triumf Chrystusa nad szatanem7. Ta hermeneutyczna strategia nie 
tylko nadaje nowe znaczenie starotestamentalnym narracjom, lecz także wzmac-
nia teologiczne rozumienie Krzyża jako znaku zbawienia i zwycięstwa, a nie 
hańby i przekleństwa. W szerszym kontekście typologia ta ilustruje fundamental-
ną zasadę chrześcijańskiej hermeneutyki. Brzmi ona następująco: „Bez Krzyża 
nie ma zwycięstwa”.

Kolejną znaczącą prefiguracją Krzyża Chrystusowego jest wąż miedziany 
wywyższony przez Mojżesza na pustyni (Lb 21,9). W tekstach liturgicznych 
napotkać można na takie oto odważne stwierdzenia: „Mojżesz uniósł lekarstwo 
od zgubnego i jadowitego ukąszenia, i do drzewa w kształcie krzyża przywią-
zał węża pełzającego po ziemi, zatryumfowawszy nad jego podstępną i wredną 
zgubnością”8. To odniesienie ma szczególne znaczenie teologiczne, ponieważ 
sam Chrystus nie wahał się przypisać go bezpośrednio do Swojego ukrzyżowa-
nia w rozmowie z Nikodemem: „A jak Mojżesz wywyższył węża na pustyni, tak 
potrzeba, by wywyższono Syna Człowieczego, aby każdy, kto w Niego wierzy, 
miał życie wieczne” (J 3,14–15). Autorzy biblijni wyobrażali sobie miedzianego 
węża przymocowanego do słupa w taki sposób, że jego tułów był ustawiony pro-
stopadle do pionowego drzewca. W rezultacie całość tworzyła formę przypomi-
nającą krzyż. W interpretacji liturgicznej sam drewniany kij, na którym umiesz-
czono węża, postrzegany jest jako zapowiedź materialnego aspektu Krzyża. Co 
więcej, hymnografowie zakładali, że sposób przytwierdzenia węża do kija celo-
wo nadawał całości kształt krzyża. Ta wykładnia prowadzi do wniosku, że wąż 
miedziany jest wyjątkowy wśród wszystkich starotestamentowych prefiguracji 

го, II. 75(24.4.28), ред. А.А. Алексеев, А.Е. Жуков, Ф.В. Панченко, Санкт-Петербург 2020, 
s. 540 na odwrocie. Wszystkie cytaty obcojęzyczne zostały przetłumaczone na język polski przez 
autora artykułu.

6  Tamże, s. 541.
7  Mученик Иустин Философ, Разговор с Трифоном Иудеем, w: Св. Иустин-философ 

и мученик, Творения (Библиотека отцов и учителей церкви), Москва 1995, s. 282. Por. Κύ-
ριλλος Αλεξανδρείας, Ερμηνεία η υπόμνημα εις το κατά Ιωάννην Ευαγγέλιον εις λόγους ΙΒ΄. Καιφά-
λαια εν το Γ΄ Λόγο, w: J.-P. Migne, Patrologiae Cursus Completus, Series Graeca 73, Paris 1860, 
kol. 420–440.

8  Библия…, s. 541.



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 107

Krzyża, ponieważ symbolizuje zarówno materialny aspekt (drewno), jak i formę 
(kształt), tajemnicę9 przyszłego Krzyża na Golgocie10, zbawcze11 cierpienie Syna 
Bożego12. W tym samym duchu jednoznacznie wypowiada się cytowany przez 
świętego Jana z Kronsztadu Sewerian z Gabali, wczesnochrześcijański pisarz 
i biskup, pytając i odpowiadając:

W jaki sposób przez wyobrażenie przeklętego (zwierzęcia) przyszło zdrowie ludowi, 
znajdującemu się w nieszczęściu i walczącemu z chorobą? Czy nie byłoby bardziej 
odpowiednie, gdyby on [Mojżesz] powiedział tak: „Jeśli ktoś z was zostanie ukąszo-
ny, niech spogląda na niebo lub na Przybytek Boży i otrzyma zbawienie”. Jednak 
uznając to za niewystarczające, postawił jedynie obraz Krzyża13.

Epizod z Księgi Wyjścia (15,22–25), w którym Mojżesz przemienił gorz-
kie wody Mara przez wrzucenie drzewa14, stanowi trzecią kluczową zapowiedź 
w chrześcijańskiej tradycji egzegetycznej, na którą powołuje się autor Supraskie-
go antologionu. Izraelici, po przejściu przez Morze Czerwone, napotkali źródło 
nazwane Mara, którego wód nie mogli pić, ponieważ były gorzkie. Brak wody na 
pustyni oznaczał zarówno fizyczne zagrożenie, jak i duchową próbę dla narodu 
wyzwolonego z egipskiej niewoli. Interwencja Boga za pośrednictwem drzewa 
rozwiązująca problem nienadającej się do spożycia wody posiadała dwojakie 

  9  Mученик Иустин Философ, Разговор…, s. 288.
10  А. Кашкин, Литургика. Двунадесятые неподвижные праздники, ч. 1, Москва 2022, 

s. 77.
11  Por. Cвят. Кирилл Иерусалимский, Огласительное поучение четырнадцатое, w: Поу-

чения огласительные и тайноводственные, Москва 2010, s. 222. 
12  Василий Великий, О Святом Духе к св. Амфилохию, епископу Иконийскому, w: Творе-

ния иже во святых Oтца нашего Василия Великаго, архиепископа Кесарии Каппадокийския, 
кн. 2, Москва 1816, s. 277. 

13  Cyt. za: Св. прав. Иоанн Кронштадтский, О Кресте Христовом, Москва 2006, s. 32.
14  Biblijny fragment opisujący cud przemiany gorzkiej wody w słodką przez Mojżesza sta-

nowi jedną z lekcji starotestamentowych (cs. паримии), czytanych podczas Liturgii autorstwa 
świętego Bazylego Wielkiego, rozpoczynającej się Wielką wieczernią w dniu święta Objawienia 
Pańskiego. Ks. Michaił Żełtow dostrzega w tym miejscu odpowiedź na pytanie, dlaczego podczas 
obrzędu poświęcenia wody zanurza się w niej właśnie krzyż, a nie inny święty przedmiot. Odwo-
łanie do cudu przemiany wody odzwierciedla tę samą ideę cudownego przeobrażenia, która doko-
nuje się w dniu Chrztu Pańskiego, co potwierdzają świadectwa takich Ojców Kościoła, jak święci 
Epifaniusz z Cypru oraz Jan Chryzostom. Początkowo w Jerozolimie, ale i Konstantynopolu, ryt 
poświęcenia wody przewidywał użycie do tego celu prawdziwej części z Drzewa Życiodajnego 
Krzyża Pańskiego. Praktyka ta miała na celu podkreślenie związku pomiędzy starotestamentowym 
cudem Mojżesza a chrześcijańskim obrzędem liturgicznym, akcentując teologiczną ideę przemiany 
i uświęcenia materii przez obecność oraz działanie Chrystusa objawionego światu w dniu Epifanii. 
Свящ. М. Желтов, Велий еси, Господи. О чине Богоявленского освящения воды, „Журнал Мо-
сковской Патриархии” 1 (2022), s. 19.



Adam Magruk108

znaczenie — bezpośrednie zaspokojenie pragnienia oraz zapowiedź przyszłego 
misterium zbawienia przez Krzyż15. Teksty liturgiczne podkreślają ścisły zwią-
zek między wydarzeniem w Mara a ekonomią zbawienia: „Dawno temu Moj-
żesz drzewem przemienił gorzkie wody na pustyni, obrazując tym nawrócenie 
przez krzyż pogan do pobożności”16. Inny troparion jutrzni brzmi w tym aspekcie 
w taki oto sposób: „Nie zostawiwszy bez kary niszczącej goryczy drzewa, Panie, 
całkowicie zniszczyłeś ją przez Krzyż, przeto niegdyś drzewo osłodziło gorycz 
wód Mara, przedstawiając moc Krzyża”17. 

W trzeciej pieśni kanonu z kolei hymnograf ukrył wyjątkowo głęboki prze-
kaz: „Kiedy przeczysty bok został przebity włócznią, wtedy popłynęła woda 
z krwią, odnawiającą przymierze i obmywającą grzech, Krzyż bowiem jest 
wiernych chwałą i królów mocą, i siłą”18. Ewangeliczne wydarzenie prze-
bicia Chrystusowych żeber na Krzyżu — wydarzenie z Ewangelii Janowej 
(J 19,34) –– stanowi punkt zwrotny w historii ludzkości. Wypływające krew 
i woda niosą ze sobą podwójną symbolikę, a mianowicie krew odnawia przy-
mierze Boga z ludźmi, nawiązując do ofiary Nowego Przymierza (Mt 26,28), 
podczas gdy woda zapowiada misterium chrztu, obmywające z grzechów, i dar 
Ducha Świętego19.

Owa „żywa woda” (J 7,38) wypływająca z boku Zbawiciela stanowi dosko-
nały kontrast dla gorzkiej wody z Mara. W Starym Testamencie woda w Mara, 
oczyszczona drewnem wrzuconym przez Mojżesza, symbolizowała niedoskona-
łość Prawa, które mogło jedynie doraźnie łagodzić ludzkie słabości. Nowotesta-
mentowy strumień z przebitego boku Chrystusa nadaje tej symbolice nowe zna-
czenie: nie jest już wyrazem działania prawa, lecz łaski, która obdarza wiernych 
pełnią odkupienia.

Krzyż, będący pozornie narzędziem hańby, staje się dzięki temu wydarzeniu 
„chwałą wiernych” — objawia bowiem miłość Boga, Który „wydał za każdego 
Swojego Syna” (Rz 8,32) — oraz „mocą i siłą” królów, ponieważ przez krzyż 
Chrystus pokonał śmierć i objął władzę nad światem (Kol 2,15). W ten sposób 
woda i krew z przebitego boku zarówno wypełniają proroctwa (np. Zach 13,1), 
jak i ukazują Krzyż jako źródło życia, gdzie gorycz starego Prawa przemienia się 
w słodycz Nowego Testamentu.

15  Por. В. Никонов, Ветхозаветные прообразы креста господня в церковных песнопени-
ях, „Журнал Московской Патриархии” 9 (1953), s. 41.

16  Библия…, s. 541 na odwrocie.
17  Tamże, s. 542 na odwrocie.
18  Tamże, s. 541 na odwrocie.
19  Архиеп. А. (Таушев), Четвероевангелиe. Апостол. Руководство к изучению Священ-

ного Писания Нового Завета, Москва 2005, s. 337. 



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 109

Już dwaj wielcy teolodzy Kościoła — święci: Grzegorz z Nyssy20 oraz Cyryl 
Aleksandryjski21 — w swoich rozważaniach teologicznych dostrzegali w drze-
wie, które posłużyło do oczyszczenia wód, profetyczny prototyp zbawczego 
Krzyża, który przekształca gorycz śmierci duchowej w słodycz życia wieczne-
go. Paralela ta opiera się na teologicznej zasadzie recapitulatio — wydarzenia 
Starego Przymierza znajdują swoje dopełnienie w Nowym. Tym samym wody 
Mara reprezentują duchową stagnację ludzkości pogrążonej w grzechu, podczas 
gdy Krzyż staje się narzędziem przemieniającym egzystencjalną gorycz w łaskę 
odkupienia22.

Mocą swojego Krzyża Syn Boży ostatecznie przezwycięża gorycz śmierci23, 
która od wieków zatruwała ludzkie życie. To właśnie wtedy, gdy drzewo wrzuco-
ne do wód Mara osłodziło ich gorycz, objawiona została przyszła moc Krzyża24. 

Żyjący w V wieku błogosławiony Teodoryt z Cyru poucza: „Drewnem gorz-
ka woda została przemieniona w słodką, co zapowiadało nasze zbawienie. Zbaw-
cze drzewo Krzyża osłodziło gorzkie morze pogaństwa”25. Słodycz i pocieszenie 
płynące z Drzewa Chrystusowego osładzają chrześcijan, ich gorycze i smutki, 
ich pielgrzymowanie w doczesnym życiu, ich walkę z własnymi namiętnościami 
i niebezpieczeństwami, a w Jego światłości wierni otrzymują uświęcenie26 oraz 
uzdrowienie duszy i ciała27.

Jeszcze jedną starotestamentową antycypacją centralnego Drzewa Golgoty 
jest rozmieszczenie pokoleń izraelskich wokół Arki na kształt krzyża w trakcie 
postojów na pustyni. Księga Liczb (rozdziały 2–3) precyzyjnie opisuje struktu-
ralny porządek obozowania Izraelitów na pustyni, z Przybytkiem (Wj 25,8–9) 
i Arką Przymierza w centrum, otoczonymi przez Lewitów (Lb 3,23–39). Lewici 
pełnili funkcje kultowe i strzegli sanktuarium, podczas gdy dwanaście pozosta-
łych plemion rozlokowano w czterech grupach po trzy plemiona na wschodzie 
(Juda, Issachar, Zebulon), południu (Ruben, Symeon, Gad), zachodzie (Efraim, 
Manasses, Beniamin) i północy (Dan, Aszer, Naftali). Ten czworoboczny układ, 

20  Свят. Григорий Нисский, О жизни Моисея законодателя или о совершенстве в добро-
детели, w: Творения святого Григория Нисского, Москва 1861, s. 302–303.

21  Cвят. Кирилл Александрийский, Глафиры, или объяснения избранных мест из Книги 
Исход. Книга вторая, Москва 2001, s. 281.

22  М. Скабалланович, Воздвижение Честного и Животворящего Креста Господня, 
Киев 2004, s. 57–58.

23  Библия…, s. 548.
24  Tamże, s. 542 na odwrocie.
25  Блаж. Феодорит Кирский, Толкование на книгу Исход. Вопрос 26, w: tegoż, Изъяснение 

трудных мест Божественного Писания (Творения святых отцов и учителей церкви), t. 1, 
Москва 2003, s. 93.

26  Библия…, s. 540 na odwrocie.
27  Tamże, s. 542 na odwrocie. Por. М. Скабалланович, Воздвижение…, s. 57.



Adam Magruk110

obejmujący łącznie ok. 603  550 mężczyzn, zapewniał efektywną organizację 
podczas wędrówek i podkreślał centralną rolę Boga (Lb 10,11–28). Ilustruje to 
poniższy schemat, którego autorem jest święty kapłan Jan z Kronsztadu28:

Dlatego właśnie w trzecim troparionie czwartej pieśni kanonu powiedziano: 
„Kapłańsko rozmieszcza się lud podzielony na cztery części, idąc naprzód wo-
kół zbudowanej według Bożego wzoru arki spotkania, sławiąc się ustawieniem 
na kształt krzyża”29. Choć teksty biblijne nie wspominają explicite o symbolice 
Krzyża, to układ plemion interpretowany jest typologicznie jako zapowiedź ofia-
ry Chrystusa (Hbr 8,5).

Nabożeństwo święta Podwyższenia Krzyża Świętego, zachowane w cyrylic-
kim zabytku z XVI wieku, wskazuje na wypełnienie się starotestamentowych 
proroctw przez doniosłe słowa: „Dziś spełniło się prorocze słowo, oto bowiem 
kłaniamy się miejscu, na którym stały nogi Twoje, Panie, i przyjąwszy drzewo 
zbawienia, otrzymaliśmy wolność od grzesznych żądz, przez modlitwy Boguro-
dzicy, jedyny miłujący człowieka”30. Ta liturgiczna formuła podkreśla ciągłość 
między objawieniem starotestamentowym a pełnią zbawczego planu Bożego ob-
jawionego w Krzyżu Chrystusa31. 

Odniesienie do „miejsca, na którym stały nogi Twoje, Panie” przywołuje 
treść jednego z Dawidowych psalmów: „Wejdźmy do Jego mieszkania, padnijmy 
przed podnóżkiem stóp Jego!” (Ps 132,7). Jest on odczytywany jako profetyczna 
zapowiedź czci oddawanej Krzyżowi, który stał się prawdziwym „podnóżkiem” 
Pana.

28  Св. прав. Иоанн Кронштадтский, О Кресте…, s. 30–31.
29  Библия…, s. 541 na odwrocie.
30  Tamże, s. 541.
31  В. Никонов, Ветхозаветные прообразы…, s. 42.

Juda, Issachar, 
Zebulon 

Efraim, 
Manasses, 
Beniamin 

Dan, 
Aszer, 
Naftali 

Ruben, 
Symeon, 

Gad 

Przybytek 
z Arką 

Przymierza 
i Lewitami 



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 111

Wyrażenie „przyjąwszy drzewo zbawienia, otrzymaliśmy wolność od grzesz-
nych żądz” ukazuje Krzyż nie tylko jako narzędzie męki, ale przede wszystkim 
jako „Drzewo zbawienia” (gr. ξύλον σωτηρίας), przez które dokonało się wyzwo-
lenie ludzkości z niewoli grzechu.

Zakończenie hymnu wezwaniem „jedyny miłujący człowieka” (gr. μόνος Φι-
λάνθρωπος) podkreśla, że Krzyż jest ostatecznym wyrazem Bożej miłości do 
człowieka, co stanowi centrum chrześcijańskiego orędzia.

Wśród przywoływanych w nabożeństwie proroków szczególne miejsce zaj-
muje Jonasz, którego historia stanowi kluczową paralelę dla męki Chrystusa. 
Narracja biblijna (Jon 2) opisuje nieposłuszeństwo proroka, ucieczkę do Tarszisz 
oraz trzy dni w wnętrznościach morskiego stworzenia. Hymnografia głosi: 

Jonasz, rozpostarłszy ręce na kształt Κrzyża we wnętrzu morskiego zwierza, jawnie 
przedstawił zbawcze cierpienie, a po wyjściu stamtąd po trzech dniach przedstawił 
kosmiczne zmartwychwstanie Chrystusa Boga, przygwożdżonego ciałem, który 
oświęcił świat zmartwychwstaniem trzeciego dnia32. 

W odniesieniu do tego zagadnienia wybitny katecheta święty Cyryl Jerozo-
limski dokonuje porównania dwóch wielkich cudów biblijnych: ocalenia Jonasza 
w brzuchu wieloryba oraz zmartwychwstania Jezusa Chrystusa. Hierarcha roz-
waża, w które z tych wydarzeń jest trudniej uwierzyć — w przetrwanie proro-
ka bez powietrza i rozkładu w brzuchu wieloryba czy w powstanie z martwych 
po śmierci i pogrzebaniu. Zauważa przy tym, że oba te cuda są możliwe dzięki 
wszechmocy Stwórcy i stanowią zapowiedź oraz potwierdzenie pustego grobu 
Chrystusa. Jonasz ukazany jest jako proroczy obraz Jezusa: jego trzy dni w brzu-
chu ryby zapowiadają trzy dni Chrystusa w grobie, a zstąpienie do otchłani przez 
profetę symbolizuje zbawcze zstąpienie Syna Bożego do krainy śmierci33. Mo-
dlitwa Jonasza jest interpretowana jako zapowiedź gestu ukrzyżowania i zmar-
twychwstania, a oba wydarzenia potwierdzają, że dla Boga nie ma rzeczy nie-
możliwych34. 

W jutrzni święta Podwyższenia Krzyża przywoływany jest dodatkowo epi-
zod z Księgi Rodzaju (Rdz 47,31), w którym patriarcha Jakub, będący w pode-
szłym wieku i osłabiony chorobą, prostuje się i krzyżuje ręce podczas błogosła-
wieństwa35. Gest ten zostaje zinterpretowany w liturgii ponownie jako zapowiedź 
działania życiodajnego Drzewa. Przez ukrzyżowanie Chrystusa Bóg odnawia 
starotestamentalne prawo i usuwa duchową chorobę błędu. Ta sama pieśń wska-
zuje, że Izrael, nakładając ręce w kształcie krzyża na głowy potomków, sym-

32  Библия…, s. 542.
33  Cвят. Кирилл Иерусалимский, Огласительное поучение…, s. 220–222.
34  В. Никонов, Ветхозаветные прообразы…, s. 42–43.
35  Библия…, s. 542.



Adam Magruk112

bolicznie ukazuje, iż naród posiadający przywilej starszeństwa pozostaje sługą 
Prawa. Pomimo domniemanej pomyłki Jakuba nie zmienia on ustalonego znaku 
i ogłasza zwycięstwo tych, którzy zostali umocnieni przez Chrystusa i chronieni 
przez Krzyż36. 

Nie sposób pominąć jeszcze jednego, wymownego motywu wrześniowej 
hymnografii. W przedostatniej sticherze chwalebnej Krzyż Chrystusa wychwa-
lany jest jako „Boża drabina”37. Autor tekstów liturgicznych nawiązuje w ten 
sposób i w tym miejscu pośrednio do syna Izaaka i Rebeki, dostrzegając w wi-
dzeniu Jakuba — który we śnie ujrzał drabinę sięgającą od ziemi do nieba — 
zapowiedź Krzyża (Rdz 28,10–22). To właśnie dzięki Krzyżowi możliwe stało 
się pojednanie nieba z ziemią oraz podźwignięcie człowieka z grzechu do życia 
wiecznego38. 

Krzyż, podobnie jak drabina, stał się drogą prowadzącą do Boga — po 
jego „szczeblach”, czyli przykazaniach i cnotach, wierzący mogą wstępować 
ku zbawieniu. W interpretacjach patrystycznych39 podkreślano, że Chrystus, 
wspierający się na szczycie drabiny, jest tym, który przez swoją mękę otworzył 
ludziom dostęp do nieba, a Jego Krzyż jest „naszym wstąpieniem” i „drabiną 
Jakubową”. Symbolika ta akcentowała aspekt zbawczy i zwycięski Krzyża, od-
suwając na dalszy plan jego wymiar narzędzia kaźni. Drzewo, z którego wyko-
nana była drabina, nawiązywało do drzewa krzyża, a kamień, na którym Jakub 
spał, interpretowano jako zapowiedź Chrystusa. W ten sposób starotestamen-
talna wizja Jakuba została w chrześcijaństwie odczytana jako proroctwo Krzy-
ża — znaku, który łączy ziemię z niebem i prowadzi człowieka do ostatecznego 
zjednoczenia z Bogiem.

Liturgiczna proklamacja wypełnienia się proroctw w Krzyżu Chrystusa 
wskazuje zatem na głęboką jedność historii zbawienia, w której wydarzenia Sta-
rego Testamentu znajdują swoje wypełnienie i ostateczne znaczenie w tajemnicy 
paschalnej Chrystusa, objawionej przez Jego Krzyż i Zmartwychwstanie.

36  Tamże.
37  Tamże, s. 548.
38  Drabina Jakubowa w tradycji chrześcijańskiej interpretowana jest również jako starotesta-

mentowa ikona Najświętszej Bogurodzicy. Symbolika drabiny odnosi się do Dziewicy Marii jako 
tej, przez którą Bóg zstąpił na ziemię i odnowił przymierze ze stworzeniem. Maria, porównywana 
do drabiny, odgrywa wyjątkową rolę pośredniczki między Bogiem a ludźmi, stając się „bramą do 
nieba” i „domem Bożym”, w którym zamieszkał Bóg. Ιωάννης Δαμασκηνός, Λόγος εις το Γενέσιον 
της Υπεραγίας Δεσποίνης ημών Θεοτόκου και Αειπαρθένου Μαρίας, w: J.-P. Migne, Patrologiae 
Cursus Completus, Series Graeca 96, Paris 1863, kol. 665. Por. Θεόδωρος Στουδίτης, Εγκώμιον εις 
την κοίμησιν της Θεοτόκου, w: J.-P. Migne, Patrologiae Cursus Completus, Series Graeca 99, Paris 
1865, kol. 725; P. Chomik, Kobieta w ikonografii prawosławnej, Białystok 2024, s. 38.

39  Szerzej na ten temat patrz: W.W. Myszor, Drabina Jakubowa jako krzyż, „Studia Religiolo-
gica” 43 (2010), s. 29–33.



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 113

2. Drzewo Krzyża drzewem życia

Fundamentalnym tematem przenikającym całość liturgii jest paradoksal-
ne znaczenie Krzyża jako narzędzia, przez które przychodzi zbawienie i życie. 
W przeciwieństwie do pierwotnego drzewa poznania, które przyniosło śmierć, 
Krzyż staje się drzewem życia. Pierwsza stichera Wielkiej wieczerni głosi: 
„Krzyż, będąc podwyższanym, pobudza całe stworzenie do wysławiania prze-
czystych cierpień na nim Podwyższonego. Uśmierciwszy bowiem na nim nasze-
go zabójcę, ożywił uśmierconych, uczynił ich przez doskonałą łaskę pięknymi 
i godnymi życia na niebiosach, jako Miłosierny”40. Przytoczony hymn traktuje 
o tym, że Chrystus ukrzyżowany może być właściwie rozumiany jedynie drogą 
hermeneutyki paschalnej, w której Krzyż — jako drzewo życia — odsłania swój 
soteriologiczny potencjał wyłącznie w promieniach zmartwychwstania. Bez tej 
perspektywy, pozostając w sferze czysto historycznej egzystencji, Krzyż reduku-
je się do symbolu antropologicznej porażki: śmierci, nicości i eschatologicznej 
beznadziei, co znajduje wyraz w starotestamentowym przekleństwie wiszącego 
na drzewie (Pwt 21,23)41.

Inny troparion nie mniej otwarcie ukazuje kontrast między drzewem rajskim, 
które przyniosło ludzkości śmierć, a Drzewem Krzyża, które stanowi źródło ży-
cia: „Pierwszy z ludzi skosztował z drzewa, wpadł w zniszczalność, albowiem 
skazany będąc na haniebne pozbawienie życia, jako pewną cielesną skazę prze-
kazał chorobę całemu rodzajowi, lecz my, zrodzeni z ziemi, zostaliśmy wezwa-
ni przez drzewo krzyża”42. W innym miejscu nabożeństwa hymnografia ujmuje 
tę teologiczną paralelę jeszcze wyraźniej: „Śmierć, która weszła w nasz rodzaj 
przez spożycie z drzewa, dzisiaj jest zlikwidowana przez krzyż […]”43. Przyto-
czone aspekty z perspektywy teologii dogmatycznej stanowią integralne elemen-
ty pojęcia „zbawiennych owoców odkupieńczego dzieła Chrystusa w odniesie-
niu do skutków upadku”44. Skutkami grzechu stały się przekleństwo (wyrażone 
w sposób obrazowy przez zamknięcie bram raju i drogi do drzewa życia) oraz 
śmierć. Syn Boży, dokonawszy dzieła odkupienia, uwolnił człowieka od prze-
kleństwa i władzy śmierci. Dlatego też w tekstach liturgicznych tematyka cier-
pień i śmierci Chrystusa zawsze współistnieje z ideami zwycięstwa nad Hadesem 
i zniesienia przekleństwa. 

Rana zadana człowiekowi przez drzewo poznania mogła być uleczona jedynie 
przez drzewo Krzyża. W siedalnie po polijeleju pojawia się inny obraz: drzewo 

40  Библия…, s. 540 na odwrocie.
41  P. Kiejkowski, Krzyż nowym drzewem życia. Wokół Krzyża Oliviera Clementa, „Studia Gne-

snensia” 25 (2011), s. 148.
42  Библия…, s. 542.
43  Tamże, s. 542 na odwrocie.
44  А. Кашкин, Литургика…, s. 72.



Adam Magruk114

poznania odsłoniło nagość człowieka, podczas gdy Drzewo Krzyża przywraca 
mu „szatę życia”45. Zerwanie zakazanego owocu przez pierwszych ludzi skutkuje 
utratą niewinności, pojawieniem się wstydu i odkryciem własnej nagości — nie 
tylko w sensie cielesnym, lecz przede wszystkim duchowym, jako wyraz utraty 
pierwotnej łaski i chwały Bożej. Natomiast „szata życia”, przywrócona przez 
nowe drzewo, to odzyskanie tej utraconej godności i łaski. W tradycji chrze-
ścijańskiej dzieło odkupienia przynosi człowiekowi nowe życie, przywracając 
mu „szatę”, czyli udział w Bożej łasce, chwałę i wewnętrzną niewinność, które 
zostały utracone przez nieposłuszeństwo w raju. W ten sposób przeciwstawione 
są sobie dwa drzewa: jedno odsłania nagość i skutki grzechu, drugie przywraca 
człowiekowi duchowe odzienie, czyli pełnię życia w zjednoczeniu ze Stwórcą.

Paradoks Krzyża jako nowego drzewa życia znajduje głębokie odzwiercie-
dlenie w teologicznej refleksji nad przeciwieństwem między upadkiem a od-
kupieniem. Warte uwypuklenia jest to, że drzewo, które niegdyś stało się źró-
dłem śmierci i duchowego zwiedzenia, przez Krzyż przemienia się w narzędzie 
zbawienia — miejsce, gdzie starodawny wróg zostaje ostatecznie pokonany. 
W tej perspektywie utrata spowodowana rajskim drzewem okazuje się nie- 
współmierna do daru ofiarowanego przez drzewo Krzyża: to, co zostało utra-
cone przez nieposłuszeństwo, zostaje nie tylko odzyskane, lecz także przekro-
czone w wymiarze łaski.

Teologiczny kontrast podkreśla, że Krzyż nie jest prostym „naprawieniem” 
grzechu Prarodziców (gr. προπατορικό αμάρτημα), lecz radykalnym przekształ-
ceniem ludzkiego losu — miejsce hańby staje się źródłem chwały, a śmierć na-
rzędziem życia46.

3. Pochwała Krzyża jako zwycięskiego oręża 

W antologionie Mateusza Dziesiątego konsekwentnie przewija się motyw 
Krzyża jako duchowego oręża i znaku zwycięstwa: „Raduj się, życiodajny Krzy-
żu, niezwyciężone zwycięstwo pobożności, bramo raju i wiernych umocnienie, 
Cerkwi ogrodzenie, przez który zostało zniszczone zniszczenie i podeptana siła 
śmierci […]”47. W innym miejscu Krzyż jest nazwany „zwycięskim orężem, 
otrzymawszy od Boga czcigodny Krzyż, albowiem przez niego szukające wojen 
plemiona rozwiewane są na wszystkie wieki”48. 

45  Tamże, s. 72–73.
46  P. Juckiewicz, Starotestamentalna typologia krzyża Jezusa Chrystusa, „Filologia Polska. 

Roczniki Naukowe Uniwersytetu Zielonogórskiego” 8 (2022), s. 290–291.
47  Библия…, s. 540 na odwrocie.
48  Tamże, s. 542 na odwrocie.



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 115

W hymnografii święta Podwyższenia Krzyża obserwuje się bogate zastoso-
wanie metafor i epitetów chwalących Krzyż, szczególnie widoczne w sticherach 
oraz swietilnie. Dla przykładu w  pierwszej sticherze na stichownie występuje 
największe nagromadzenie poetyckich określeń: „Raduj się, życiodajny Krzy-
żu, niezwyciężone zwycięstwo pobożności, bramo raju i wiernych umocnienie, 
Cerkwi ogrodzenie, […] niezwyciężony orężu, przeciwniku biesów, chwało mę-
czenników, jak i zaprawdę sprawiedliwych upiększenie, przystań zbawienia”49.

Powyższy patetyczny hymn ukazuje wieloaspektowe znaczenie teologiczne 
Krzyża w prawosławnej tradycji liturgicznej, łącząc znaczenia historyczne, du-
chowe i soteriologiczne. Utwór rozpoczyna się od słowa „Raduj się”, a zatem od 
wyjątkowo osobistego zwrotu do świętego Krzyża jako istoty żywej, zdolnej do 
wysłuchiwania modlitw i odpowiadania na nie. Powyższy przykład retorycznego 
zabiegu hymnografa potwierdza znaną dopuszczalność zabiegu hymnograficz-
nego, który należy postrzegać jako element charakterystyczny dla prawosławnej 
poetyki sakralnej50, gdzie elementy materialne mogą być przedstawiane jako po-
siadające cechy osobowe w kontekście modlitewnym51.

Krzyż opiewany jest jako życiodajny i jednocześnie stanowiący antytezę 
śmierci wprowadzonej przez grzech pierworodny. W tekście tym wyodrębnić 
można strukturę opartą na paradoksalnych figurach retorycznych, wśród których 
centralne miejsce zajmuje oksymoroniczne określenie „nieprzezwyciężonego 
zwycięstwa pobożności”, kładące nacisk na transcendencję ofiary krzyżowej 
ponad ludzkie kategorie militarne. Krzyż postrzegany jest w tym miejscu jako 
drzewo życia  z Edenu oraz symbol eschatologicznego triumfu, realizowanego 
zarówno w wymiarze historycznym (zwycięstwo Konstantyna Wielkiego), jak 
i duchowym (pokonanie mocy demonicznych). W warstwie metaforycznej utwór 
konstruuje sieć znaczeń, przypisując Krzyżowi funkcje: eschatologicznej bramy 
przywracającej dostęp do utraconego raju, fundamentu tożsamości wspólnotowej 
chroniącego Kościół oraz indywidualnego umocnienia wiernych. Teologiczną 
podstawę stanowi koncepcja dualnego przezwyciężenia śmierci — grzechu i ska-
żenia materialnego. Końcowe partie tekstu rozwijają militarystyczną metaforę 

49  Tamże, s. 540 na odwrocie.
50  Analogiczny środek stylistyczny występuje również przykładowo w nabożeństwie Niedzieli 

Przebaczenia Win, w którym wygnany Adam zwraca się do ogrodu rajskiego słowami: „O raju, nie 
nasycę się już twoją słodyczą! (…)”; Niedziela seropustna. Wygnanie Adama, https://liturgia.cer-
kiew.pl/pages/File/docs/triod-02-przedposcie%5b2%5d.pdf [dostęp: 7.5.2025] „Raju najświętszy, 
dla mnie zostałeś zasadzony i z powodu Ewy zamknięty, błagaj Tego, który ciebie stworzył i mnie 
uczynił, abym napełnił się Twoimi kwiatami! (…)”; tamże.

51  Л. Маршева, И. Щербенко, «Радуйся, Живоносный Кресте»: комментарий к само-
подобну службы Крестопоклонной недели, https://pravoslavie.ru/138422.html#_edn16 [dostęp: 
24.4.2025].

https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/triod-02-przedposcie%5b2%5d.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/triod-02-przedposcie%5b2%5d.pdf
https://pravoslavie.ru/138422.html#_edn16


Adam Magruk116

zbawienia, przedstawiając Krzyż jako niezwyciężoną broń w walce z demonami 
oraz przestrzeń bezpieczeństwa eschatologicznego52.

Podobną intensywność językową odnotowuje się w swietilnie święta: „Krzyż 
jest obrońcą całej ziemi, krzyż jest pięknem Kościoła, krzyż jest panowaniem 
cesarzy, krzyż umocnieniem wiernych, krzyż chwałą aniołów i raną demonów”53. 
Te same motywy pojawiają się w  drugiej54 i trzeciej55 sticherze na stichownie 
recytowanych w trakcie Wielkiej wieczerni. 

W świątecznej hymnografii Krzyż określany jest ponadto mianem „przewod-
nika niewidomych, lekarzem chorych i zmartwychwstaniem wszystkich umar-
łych”56, przez który „została rozwiązana klątwa i zakwitła niezniszczalność”57, 
a ludzie „zostali przebóstwieni i diabeł ostatecznie zrzucony”58. 14  września 
w świątyniach prawosławnych Krzyż opiewany jest jako znak, który „trzęsie fun-
damentami śmierci”59, a Hades z lękiem wypuszcza Tego, którego połknął. Krzyż 
jest „drzewem zbawienia”60, przez które „otrzymaliśmy wolność od grzesznych 
żądz”61. Został on „ustanowiony na ziemi”62 jako „drzewo przynoszące ludziom 
szatę życia”63, napełniając świat radością. Hymny akcentują również, że przez 
Krzyż „przekleństwo matki wszystkich pokoleń zostało rozwiązane”64. Krzyż 
jest „świętym rogiem, przez który duchowo skruszone zostają wszystkie rogi 
przeciwników”65, „światłością dla wołających z wiarą”66, „zwycięską chwałą 
królów”67, „umocnieniem berła królestw”68. 

Wreszcie hymnografia Supraskiego antologionu podsumowuje: „O, prze-
sławny cud, życionośne zasadzenie, Krzyż przenajświętszy, dzisiaj ukazuje się 
wywyższony. Sławią go wszystkie krańce ziemi, lękają się go pułki demonów”69, 
„przez który wszyscy zostaliśmy przyciągnięci do Boga i ostatecznie zniszczona 

52  Tamże.
53  Библия…, s. 548.
54  Tamże, s. 540 na odwrocie.
55  Tamże, s. 541.
56  Tamże.
57  Tamże.
58  Tamże.
59  Tamże.
60  Tamże.
61  Tamże.
62  Tamże.
63  Tamże.
64  Tamże, s. 542 na odwrocie.
65  Tamże, s. 542.
66  Tamże.
67  Tamże, s. 540 na odwrocie.
68  Tamże.
69  Tamże, s. 548.



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 117

została śmierć. O, drzewo najcenniejsze, przez które otrzymaliśmy w Edenie nie-
śmiertelny pokarm, Chrystusa sławiąc”70.

Święty Krzyż, jako zwycięski oręż, jawi się w hymnografii święta Podwyż-
szenia jako narzędzie ostatecznego triumfu Chrystusa nad śmiercią, grzechem 
i mocami zła, jako znak zbawienia, pokoju i przebóstwienia człowieka, a także 
jako źródło radości i chwały dla całego stworzenia.

4. Wyjątkowość dziewiątej pieśni kanonu jutrzni

Niepowtarzalność święta Podwyższenia Krzyża Pańskiego przejawia się tak-
że w enigmatycznej obecności dwóch dziewiątych pieśni w kanonie, co stanowi 
absolutną rzadkość w bizantyjskiej tradycji hymnografii71. Zjawisko to ma głę-
bokie uzasadnienie zarówno w historii liturgii, jak i w teologii święta. Ostatnia 
pieśń kanonu zawsze zajmuje wyjątkowe miejsce, będąc hymnem poświęconym 
Najświętszej Bogurodzicy, lecz w przypadku jutrzni 14  września obok pieśni 
theotokarnej pojawia się także osobna pieśń chrystologiczna, skoncentrowana na 
tajemnicy Krzyża. 

Święty Nikodem Hagioryta upatruje obecność dwóch pieśni w pragnieniu 
hymnografów, aby w pełni ukazać zarówno rolę Maryi jako Tej, przez którą Chry-
stus przyszedł na świat, jak i samą tajemnicę Krzyża — narzędzia zbawienia72. 

Tradycja monastyczna Athosu przekazuje intrygującą relację dotyczącą 
przyczyny istnienia dwóch kanonów w dziewiątej pieśni tego święta. Opowieść, 
o której mowa, jest często przytaczana w literaturze hagiograficznej, a nawet teo-
logicznej. Oto jej wersja przedstawiona przez M.N. Skabalanowicza: 

Święty Kosma, autor kanonu na Podwyższenie Krzyża, przybył pewnego razu do 
Antiochii i nierozpoznany przez nikogo, uczestniczył w nabożeństwie, podczas któ-
rego śpiewano jego kanon. Jednakże, usłyszawszy, że pieśń wykonywana jest nie-
zgodnie z melodią, na którą została skomponowana, zwrócił uwagę śpiewakom na 
ich błąd. Gdy odmówili zmiany melodii, święty Kosma był zmuszony ujawnić, że to 
on sam jest autorem kanonu. Aby udowodnić prawdziwość swoich słów oraz swojej 
tożsamości, na ich prośbę tamże skomponował drugą dziewiątą pieśń kanonu dosto-
sowaną do tej samej melodii73.

70  Tamże.
71  Por. Β. Ανάργυρος, Η Εορτή του Τιμίου Σταυρού στη Βυζαντινή Μελοποιία, Διπλωματική 

Εργασία, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης: Θεολογική Σχολή Τμήμα Ποιμαντικής και 
Κοινωνικής Θεολογίας Τομέας Λατρείας, Αρχαιολογιας και Τέχνης, Θεσσαλονίκη 2010, s. 86. 

72  Νικόδημος Αγιορείτης, Ἐορτοδρόμιον, ἤτοι ἑρμηνεία εις τοὐς ἀσματικοὐς κανόνας, Βενετία 
1836, s. 55.

73  Богослужебные каноны на греческом, славянском и русском языках, переведенные на 
русский язык, пер. Е. Ловягин, т. IV, Санкт-Петербург 1875, s. 125.



Adam Magruk118

Symbolika Krzyża w nabożeństwach święta dziewiątej pieśni kanonu uwy-
pukla uświęcającą moc Krzyża, w jednym bardzo interesującym aspekcie. Mowa 
o uświęceniu „natury drzew” dzięki przyjęciu przez Pana śmierci na Krzyżu: 
„Niech rozradują się wszystkie drzewa leśne/dębowe, bowiem ich natura została 
uświęcona przez Chrystusa, który na początku je zasadził i został rozpięty na 
drzewie”74. To zagadnienie można śmiało porównać jedynie z ideą święta Obja-
wienia Pańskiego dotyczącą uświęcenia natury wód podczas chrztu Jezusa Chry-
stusa75. 

5. �Liturgiczne „dzisiaj” i „teraz” jako uobecnienie zbawczych wydarzeń 
w świątecznym nabożeństwie

Modlitewne wezwania rozpoczynające się liturgicznym teraźniejszym „dzi-
siaj” (gr. σήμερον) ukazują na ponadczasowość wydarzeń Boskiej Ekonomii, to-
warzysząc wszystkim istotnym momentom wcielenia Boga Słowa i wprowadza-
jąc wiernych w liturgiczny czas Kościoła76.

W teologii prawosławnej doświadcza się czasu jako ciągłej teraźniejszo-
ści, w której przeszłość i przyszłość zostają zsyntetyzowane w ponadczasowym 
„teraz”. Czas liturgiczny stanowi „skondensowanie przeszłości i przyszłości 
w teraźniejszości uczestnictwa w chwale Bożej”77, tym samym „zjednoczenie 
Kościoła walczącego i triumfującego wokół tronu Baranka”78. W tym miejscu 
rodzi się fundamentalne pytanie teologiczne: skoro Bóg istnieje poza czasem, 
a człowiek funkcjonuje w wymiarze czasowym, w jakim czasie dokonuje się ich 
komunia? Odpowiedzią jest właśnie czas liturgiczny, stanowiący ontologiczny 
pomost między bezczasowością Boga a temporalnością człowieka79.

Wspomniany termin przyjmuje charakter soteriologiczny, nieustannie aktu-
alizując dla wiernych zaproszenie do zbawienia, zgodnie z Pawłowymi słowami: 
„oto teraz czas dogodny, oto teraz dzień zbawienia” (2 Kor 6,2). Częste użycie 

74  Библия…, s. 542 na odwrocie.
75  Za paradygmat może posłużyć następujący tekst, rozpoczynający obrzęd Wielkiej Hagia-

smy: „Dzisiaj uświęca się natura wód i rozdziela się Jordan, i zawraca strumienie swoich wód, 
widząc Władcę chrzczonego”. Miesiąca Stycznia 6 Dnia Święte Objawienie. Chrzest Pana Boga 
i Zbawiciela Naszego Jezusa Chrystusa, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-17-obja-
wienie.pdf [dostęp: 5.5.2025].

76  Χ. Σταμούλης, Κάλλος το Άγιον, Αθήνα 2004, s. 166.
77  Σ. Ζαν, Tα ιδιόμελα δοξαστικά των εορτών του Τιμίου Σταυρού, Μεταπτυχιακή Διπλωματική 

Εργασία, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Διατμηματικό Πρόγραμμα Μεταπτυχιακών 
Σπουδών «Η Βυζαντινή Μουσική Επιστήμη και καλλιτεχνική δημιουργία», μέρος Α’, Θεσσαλονί-
κη 2019, s. 52.

78  Tamże.
79  Γ.Π. Μαντζαρίδης, Χριστιανική Ηθική, Θεσσαλονίκη 1991, s. 429.

https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-17-objawienie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-17-objawienie.pdf


Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 119

„wyrażeń teraźniejszych” typu: „dzisiaj”80 w języku liturgicznym nie stanowi 
prostego wspomnienia historycznego. Wydarzenia zbawcze, które historycz-
nie nastąpiły „raz na zawsze” (gr. εφ’ άπαξ), zachowują swoją soteriologiczną 
moc „na wieki” (gr. εις το διηνεκές), będąc ciągłym wezwaniem do uczestnictwa 
w zbawieniu. Proces ten można określić jako „uobecnienie” (gr. παροντοποίηση) 
wydarzeń zbawczych, dzięki czemu każde pokolenie może w równym stopniu 
partycypować w łasce płynącej z tych wydarzeń, doświadczając „wiecznego te-
raz” (gr. αιώνιο νυν) Boskiej obecności. Kościół zatem zmniejsza i powiększa 
czas zgodnie z liturgicznymi potrzebami człowieka, umożliwiając mu doświad-
czanie wieczności w każdym momencie życia81.

W nabożeństwie Podwyższenia Krzyża Pańskiego termin „dzisiaj” pojawia 
się kilkakrotnie, każdorazowo aktualizując znaczenie wydarzenia historycznego 
i przenosząc je w liturgiczną teraźniejszość. Znaczący jest fragment z siedalnu 
po drugiej katyzmie: „Dzisiaj spełniło się prorocze słowo, oto bowiem kłaniamy 
się miejscu, na którym stały nogi Twoje, Panie, i przyjąwszy drzewo zbawienia, 
otrzymaliśmy wolność od grzesznych żądz, przez modlitwy Bogurodzicy, jedyny 
miłujący człowieka”82. Użycie zwrotu „dzisiaj spełniło się” wskazuje na aktuali-
zacyjny charakter czasu liturgicznego, w którym proroctwa wypełniają się nie 
tylko w przeszłości historycznej, lecz także „dzisiaj” — podczas uczestnictwa 
w cerkiewnych nabożeństwach.

W sticherach chwalebnych pojawia się kolejne wyraźne odniesienie: „O, 
przesławny cud, życionośne zasadzenie, krzyż przenajświętszy, dzisiaj ukazuje 
się wywyższony. Sławią go wszystkie krańce ziemi, lękają się go pułki demo-
nów”83. Zwrot „dzisiaj ukazuje się wywyższony” podkreśla, że historyczne wy-

80  Dla przykładu: „Dzisiaj Dziewica idzie tajemniczo zrodzić w grocie Przedwieczne Słowo. 
Raduj się, świecie, usłyszawszy o tym, wysławiaj z aniołami i pasterzami chcące objawić się małe 
Dzieciątko, Przedwiecznego Boga”. Miesiąca Grudnia 25 Dnia Narodzenie Pana i Zbawiciela 
Naszego Jezusa Chrystusa, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/tum-14-boze-narodzenie.pdf 
[dostęp: 7.5.2025]. „Dzisiaj zbawienia naszego początek i odwiecznej objawienie tajemnicy, Syn 
Boży staje się Synem Dziewicy i Gabriel łaskę zwiastuje. Przeto i my wraz z nim Bogurodzi-
cy zaśpiewajmy: Raduj się, Łaski Pełna, Pan z Tobą!”. Miesiąca Marca 25 Dnia Zwiastowanie 
Najświętszej Bogurodzicy, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-20-zwiastowanie.pdf 
[dostęp: 7.5.2025]. „Dzisiaj Judasz odrzuca pobożność i oddziela się od daru, oto uczeń staje się 
zdrajcą. W zwykłym pocałunku ukrywa obłudę i przedkłada nad miłość Władcy, bezmyślnie odda-
je się w niewolę pożądania srebra, staje się przywódcą zgromadzenia nieprawych. My zaś, mając 
zbawienie w Chrystusie, Jego wysławmy!”. Święty i Wielki Piątek, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/
File/docs/meka-06-piatek.pdf [dostęp: 5.5.2025].

81  Σ. Ζαν, Tα ιδιόμελα…, s. 53. Por. Αρχιμ. T.N. Musungayi, Η δογματική σημασία της Αγίας 
Γραφής και της Ιεράς Παραδόσεως στην Ορθόδοξη Εκκλησία, Διπλωματική Εργασία, Αριστοτέλειο 
Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεολογική Σχολή, Τμήμα Θεολογίας, Θεσσαλονίκη 2015–2016, 
s. 78–79.

82  Библия…, s. 541.
83  Tamże, s. 548.

https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/tum-14-boze-narodzenie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-20-zwiastowanie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/meka-06-piatek.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/meka-06-piatek.pdf


Adam Magruk120

darzenie podwyższenia Krzyża przez cesarza Konstantyna i później przez jego 
matkę Helenę nie jest jedynie wspominane, ale realnie uobecniane i przeżywane 
w liturgicznym „dzisiaj”. Podobnie zostało powiedziane w innej sticherze: „Wi-
dząc ciebie dzisiaj podnoszonego rękoma arcykapłana, wywyższamy Podniesio-
nego na nim i kłaniamy się tobie, czerpiąc wielkie miłosierdzie”84. Dostrzec tu 
można jedność między historycznym podniesieniem Krzyża a obecnym obrzę-
dem liturgicznym. W owym „dzisiaj” łączą się przeszłość, teraźniejszość i przy-
szłość, tworząc niepodzielną całość doświadczenia wiary.

Równie istotne teologicznie jest użycie terminu „teraz” w hymnografii Pod-
wyższenia Krzyża. W hirmosie pieśni trzeciej hymnograf zapisał takie oto zna-
czące słowa: „Laska służy za obraz tajemnicy, ona bowiem przez zakwitnięcie 
decyduje o wyborze kapłana i dla Cerkwi, poprzednio bezpłodnej, teraz zakwitło 
drzewo krzyża w jego mocy i sile”85. Przeciwstawienie „poprzednio bezpłodnej” 
i „teraz zakwitło” wskazuje na przełomowy charakter wydarzenia zbawczego, 
przekraczającego granice czasu historycznego i aktualizującego się w czasie li-
turgicznym.

W pieśni dziewiątej termin „teraz” pojawia się w powtarzającej się formule: 
„przeto teraz przy jego podniesieniu kłaniając się krzyżowi, Ciebie wywyższa-
my”86. To liturgiczne „teraz” stanowi ontologiczny moment uczestnictwa wier-
nych w wydarzeniu podwyższenia Krzyża. Nie jest to jedynie wspomnienie czy 
upamiętnienie, ale rzeczywiste uczestnictwo w wydarzeniu zbawczym, które 
transcenduje czas historyczny.

Wymowny fragment wybrzmiewa w troparionie: „Bez przerwy pogrążają-
cego się w mroku Praojca, Panie, podniosłeś teraz przez krzyż, kiedy bowiem 
natura ludzka zbyt niepowstrzymanie upadła, błądząc, znowu całkowicie uleczy-
ła nas światłość Krzyża Twego, który my, wierni, wywyższamy”87. Wyrażenie 
„podniosłeś teraz” wskazuje na trwające działanie zbawcze Krzyża, które nie 
jest ograniczone do jednego momentu w historii, ale nieustannie aktualizuje się 
w liturgicznym „teraz” Kościoła.

Analiza użycia liturgicznych wyrażeń teraźniejszych „dzisiaj” i „teraz” w na-
bożeństwie święta Podwyższenia Krzyża Pańskiego potwierdza prawosławną 
koncepcję czasu liturgicznego jako „wiecznego teraz”. Zbawcze wydarzenie 
Krzyża, które historycznie dokonało się „raz na zawsze”, zachowuje swoją sote-
riologiczną moc i aktualizuje się w każdej celebracji liturgicznej.

Użycie wyrażeń teraźniejszych „dzisiaj” i „teraz” w tekstach nabożeństwa 
święta Podwyższenia Krzyża Pańskiego odzwierciedla fundamentalną prawdę 

84  Tamże, s. 541.
85  Tamże, s. 541 na odwrocie.
86  Tamże, s. 542 na odwrocie.
87  Tamże.



Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 121

teologii prawosławnej: liturgia stanowi ontologiczny pomost między bezcza-
sowością Boga a temporalnością człowieka. W liturgicznym „dzisiaj” i „teraz” 
wierni doświadczają „wiecznego teraz” (gr. αιώνιο νυν) Boskiej obecności, 
uczestnicząc w soteriologicznej mocy wydarzeń zbawczych.

Konkretne przykłady z analizowanego nabożeństwa potwierdzają, że litur-
giczny czas nie jest prostym wspomnieniem historycznym, ale rzeczywistym 
uobecnieniem wydarzeń zbawczych, dzięki czemu każde pokolenie może w rów-
nym stopniu partycypować w łasce płynącej z tych wydarzeń. „Dzisiaj” i „teraz” 
stanowią więc wyraz Bożej ekonomii zbawienia, która przekracza granice czasu 
historycznego i aktualizuje się w każdym momencie życia Kościoła.

W ten sposób wrześniowe święto, przez użycie wyrażeń teraźniejszych, reali-
zuje fundamentalną zasadę prawosławnej liturgiki: zmniejszanie i powiększanie 
czasu zgodnie z potrzebami człowieka, aby mógł on doświadczać wieczności 
w każdym momencie życia.

Zakończenie

Analiza hymnografii święta Podwyższenia Krzyża Pańskiego, oparta na tek-
stach „Supraskiego antologionu liturgicznego Mateusza Dziesiątego”, ukazuje 
niezwykłe bogactwo teologicznych, typologicznych i liturgicznych znaczeń zwią-
zanych z Krzyżem w tradycji prawosławnej. Przez pryzmat starotestamentowych 
prefiguracji, paradoksalnego obrazu drzewa życia, metaforyki zwycięskiego orę-
ża oraz unikatowej struktury liturgicznej Krzyż jawi się nie tylko jako historyczne 
narzędzie męki, lecz przede wszystkim jako życiodajne centrum chrześcijańskiej 
duchowości i tożsamości. Liturgiczne „dzisiaj” i „teraz” pozwalają wiernym 
doświadczać zbawczych wydarzeń w każdej celebracji, czyniąc z liturgii realne 
uobecnienie misterium paschalnego. W ten sposób święto Podwyższenia Krzyża 
Świętego nie tylko przypomina o triumfie Chrystusa nad śmiercią i grzechem, 
lecz także zaprasza do osobistego uczestnictwa w tej tajemnicy, która przekracza 
granice czasu i pozostaje nieustannie aktualna w życiu Kościoła. Krzyż — znak 
hańby przemieniony w znak chwały — staje się dla każdego wierzącego „drze-
wem życia”, bramą do raju i źródłem niezniszczalnej nadziei.

Bibliografia

Chomik P., Kobieta w ikonografii prawosławnej, Białystok 2024.
Juckiewicz P., Starotestamentalna typologia krzyża Jezusa Chrystusa, „Filologia Polska. 

Roczniki Naukowe Uniwersytetu Zielonogórskiego” 8 (2022), s. 289–308.
Kiejkowski P., Krzyż nowym drzewem życia. Wokół Krzyża Oliviera Clementa, „Studia Gne-

snensia” 25 (2011), s. 141–155.



Adam Magruk122

Miesiąca Grudnia 25 Dnia Narodzenie Pana i Zbawiciela Naszego Jezusa Chrystusa, https://
liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/tum-14-boze-narodzenie.pdf [dostęp: 7.5.2025].

Miesiąca Marca 25 Dnia Zwiastowanie Najświętszej Bogurodzicy, https://liturgia.cerkiew.pl/
pages/File/docs/festum-20-zwiastowanie.pdf [dostęp: 7.5.2025].

Miesiąca Stycznia 6 Dnia Święte Objawienie. Chrzest Pana Boga i Zbawiciela Naszego Jezu-
sa Chrystusa, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-17-objawienie.pdf [do-
stęp: 5.5.2025].

Myszor W.W., Drabina Jakubowa jako krzyż, „Studia Religiologica” 43 (2010), s. 29–33.
Niedziela seropustna. Wygnanie Adama, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/triod-

-02-przedposcie%5b2%5d.pdf [dostęp: 7.5.2025].
Święty i Wielki Piątek, https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/meka-06-piatek.pdf [dostęp: 

5.5.2025].
Αγιορείτης Νικόδημος, Ἐορτοδρόμιον, ἤτοι ἑρμηνεία εις τοὐς ἀσματικοὐς κανόνας, Βενετία 

1836.
Αλεξανδρείας Κύριλλος, Ερμηνεία η υπόμνημα εις το κατά Ιωάννην Ευαγγέλιον εις λόγους ΙΒ΄. 

Καιφάλαια εν το Γ΄ Λόγο, w: J.-P. Migne, Patrologiae Cursus Completus, Series Graeca 
73, Paris 1860, kol. 9–1056.

Ανάργυρος Β., Η Εορτή του Τιμίου Σταυρού στη Βυζαντινή Μελοποιία, Διπλωματική Εργασία, 
Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης: Θεολογική Σχολή Τμήμα Ποιμαντικής και 
Κοινωνικής Θεολογίας Τομέας Λατρείας, Αρχαιολογιας και Τέχνης, Θεσσαλονίκη 2010. 

Δαμασκηνός Ιωάννης, Λόγος εις το Γενέσιον της Υπεραγίας Δεσποίνης ημών Θεοτόκου και 
Αειπαρθένου Μαρίας, w: J.-P. Migne, Patrologiae Cursus Completus, Series Graeca 96, 
Paris 1863, kol. 661–680.

Ζαν Σ., Tα ιδιόμελα δοξαστικά των εορτών του Τιμίου Σταυρού, Μεταπτυχιακή Διπλωματική 
Εργασία, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Διατμηματικό Πρόγραμμα Μετα-
πτυχιακών Σπουδών «Η Βυζαντινή Μουσική Επιστήμη και καλλιτεχνική δημιουργία», 
μέρος Α’, Θεσσαλονίκη 2019.

Θεόδωρος Στουδίτης, Εγκώμιον εις την κοίμησιν της Θεοτόκου, w: J.-P. Migne, Patrologiae 
Cursus Completus, Series Graeca 99, Paris 1865, kol. 720–729.

Καραϊσαρίδης Κ., πρωτοπρεσβ., Οι εορτές του Τιμίου Σταυρού, w: Η΄ Πανελλήνιο Λειτουργικό 
Συμπόσιο Στελεχών Ιερών Μητροπόλεων «Το Χριστιανικόν Εορτολόγιον» 18–20 Σεπτεμ-
βρίου, Βόλος 2006, s. 187–209.

Μαντζαρίδης Γ.Π., Χριστιανική Ηθική, Θεσσαλονίκη 1991.
Musungayi T.N., αρχιμ., Η δογματική σημασία της Αγίας Γραφής και της Ιεράς Παραδόσεως 

στην Ορθόδοξη Εκκλησία, Διπλωματική Εργασία, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλο-
νίκης, Θεολογική Σχολή, Τμήμα Θεολογίας, Θεσσαλονίκη 2015–2016.

Σταμούλης Χ., Κάλλος το Άγιον, Αθήνα 2004.
Александрийский Кирилл, cвят., Глафиры, или объяснения избранных мест из Книги 

Исход. Книга вторая, Москва 2001.
Библия Матфея Десятого 1507 года. Из собрания Библиотеки Российской академии 

наук, в 2 тт., т. 1, w: Факсимильное воспроизведение рукописи БАН, собр. И.И. Срез-
невского, II. 75(24.4.28), ред. А.А. Алексеев, А.Е. Жуков, Ф.В. Панченко, Санкт-Пе-
тербург 2020. 

Богослужебные каноны на греческом, славянском и русском языках, переведенные на 
русский язык, пер. Е. Ловягин, т. IV, Санкт-Петербург 1875.

https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/tum-14-boze-narodzenie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/tum-14-boze-narodzenie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-20-zwiastowanie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-20-zwiastowanie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/festum-17-objawienie.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/triod-02-przedposcie%5b2%5d.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/triod-02-przedposcie%5b2%5d.pdf
https://liturgia.cerkiew.pl/pages/File/docs/meka-06-piatek.pdf


Hymnografia święta Podwyższenia Krzyża w Supraskim antologionie... 123

Великий Василий, О Святом Духе к св. Амфилохию, епископу Иконийскому, w: Творения 
иже во святых Oтца нашего Василия Великаго, архиепископа Кесарии Каппадокий-
ския, кн. 2, Москва 1816, s. 234–356.

Воздвижение Честного и Животворящего Креста, Москва 2013.
Желтов М., cвящ. Велий еси, Господи. О чине Богоявленского освящения воды, „Журнал 

Московской Патриархии” 1 (2022), s. 12−25.
Иерусалимский Кирилл, cвят., Огласительное поучение четырнадцатое, w: Поучения 

огласительные и тайноводственные, Москва 2010, s. 209–230.
Кашкин А., Литургика. Двунадесятые неподвижные праздники, ч. 1, Москва 2022.
Кирский Феодорит, блаж., Толкование на книгу Исход. Вопрос 26, w: tegoż, Изъяснение 

трудных мест Божественного Писания (Творения святых отцов и учителей церк-
ви), t. 1, Москва 2003, s. 79–113.

Кронштадтский Иоанн, cв. прав., О Кресте Христовом, Москва 2006.
Маршева Л., Щербенко И., «Радуйся, Живоносный Кресте»: комментарий к самопо-

добну службы Крестопоклонной недели, https://pravoslavie.ru/138422.html#_edn16 
[dostęp: 24.4.2025].

Никонов В., Ветхозаветные прообразы креста господня в церковных песнопениях, 
„Журнал Московской Патриархии” 9 (1953), s. 39–43.

Нисский Григорий, cвят., О жизни Моисея законодателя или о совершенстве в доброде-
тели, w: Творения святого Григория Нисского, Москва 1861, s. 223–379.

Скабалланович М., Воздвижение Честного и Животворящего Креста Господня, Киев 
2004.

(Таушев) А., aрхиеп., Четвероевангелиe. Апостол. Руководство к изучению Священного 
Писания Нового Завета, Москва 2005.

Философ Иустин, мученик, Разговор с Трифоном Иудеем, w: Св. Иустин-философ и му-
ченик, Творения (Библиотека отцов и учителей церкви), Москва 1995, s. 125–358.

https://pravoslavie.ru/138422.html#_edn16



