
La Terra Santa nelle Lettere di Girolamo da Stridone

The Holy Land in the Letters of Jerome of Stridon

Ziemia Święta w Listach Hieronima ze Strydonu

Michał Łukaszczyk1

Sommario: La Terra Santa fu estremamente importante per la vita e l’opera di uno dei più emi-
nenti Padri della Chiesa, Girolamo di Stridone. Questo articolo esamina le descrizioni della Terra 
Santa presenti nelle Lettere. Illustra inoltre la teologia che nasce dal contatto dello Stridonense 
con i luoghi in cui Gesù trascorse il suo tempo sulla terra. Nella teologia moderna, questo tipo di 
ricerca è definito c r i s t o l o g i a  e s p e r i e n z i a l e. Si basa in larga misura sull’identificazio-
ne dei luoghi santi in cui il Salvatore trascorse la sua vita. In questo modo, crea un ponte tra Dio 
e l’umanità, aiutandola a credere di nuovo attraverso prove visibili. La Terra Santa contiene luoghi 
associati all’attività di Cristo sulla terra. In questo modo, questi luoghi parlano come prova di fede 
a tutti coloro che cercano la verità e ai non credenti, garantendo che le verità di fede non siano solo 
menzionate nella Sacra Scrittura, ma anche nei luoghi santi che sono testimoni oculari dell’attività 
del Salvatore. Una tale cristologia spinge anche verso l’escatologia, perché permette di vedere il 
temporale dalla prospettiva della vita eterna.

Parole chiave: Girolamo di Stridone, escatologia, cristologia, Terra Santa, Lettere di Girolamo di 
Stridone

Abstract: The Holy Land was extremely important to the life and work of one of the most eminent 
Church Fathers, Jerome of Stridon. The article examines the descriptions of the Holy Land found 
in the Letters. It also shows the theology flowing from Stridonian’s interaction with the places 
where Jesus stayed during his sojourn on earth. In recent theology, this kind of study is referred 
to as a C h r i s t o l o g y  o f  e x p e r i e n c e. It is firmly based on pointing to the sacred places 
where the Saviour stayed during his life. In this way, it provides a bridge between God and man, 
helping him through visible evidence to believe anew. The Holy Land contains places associated 
with Christ’s activity on earth. In this way, these places speak as evidences of faith to all seekers and 
unbelievers alike, making the truths of faith speak not only of the Scriptures, but also of the sacred 

1  Reverend Michał Łukaszczyk, PhD — ricercatore indipendente; e-mail: x.michal.
lukaszczyk@gmail.com; https://orcid.org/0000-0003-3321-039X.

Poznańskie Studia Teologiczne 48(2025), s. 123–134
https://doi.org/10.14746/pst.2025.48.7

PST 48, 2025: 123–134. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-ND, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/).

mailto:x.michal.lukaszczyk@gmail.com
mailto:x.michal.lukaszczyk@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3321-039X


MICHAŁ ŁUKASZCZYK124

places that are eyewitnesses to the Saviour’s activity. Such a Christology also moves man towards 
Eschatology, because it allows us to look at the temporal in the perspective of life in eternity.

Keywords: Jerome of Stridon, Eschatology, Christology, Holy Land, Letters of Jerome of Stridon

Abstrakt: Ziemia Święta była niezwykle ważna dla życia i działalności jednego z najwybitniej-
szych Ojców Kościoła, Hieronima ze Strydonu. Artykuł bada opisy Ziemi Świętej, które znajdują 
się w Listach. Pokazuje również teologię płynącą z obcowania Strydończyka z miejscami, w któ-
rych przebywał Jezus podczas swojego pobytu na ziemi. W najnowszej teologii taki rodzaj badań 
określa się mianem c h r y s t o l o g i i  d o ś w i a d c z e n i a. Mocno bazuje ona na wskazywaniu 
miejsc świętych, w których przebywał Zbawiciel podczas swojego życia. W ten sposób stanowi 
pomost między Bogiem a człowiekiem, pomagając mu przez widzialne dowody na nowo uwie-
rzyć. Ziemia Święta zawiera w sobie miejsca związane z działalnością Chrystusa na ziemi. W ten 
sposób te miejsca przemawiają jako dowody wiary do wszystkich poszukujących i niewierzących, 
sprawiając, że o prawdach wiary mówi nie tylko Pismo Święte, lecz także miejsca święte, które 
są naocznym świadkiem działalności Zbawiciela. Taka chrystologia przenosi również człowieka 
w kierunku eschatologii, ponieważ pozwala ona spojrzeć na to, co doczesne w perspektywie życia 
w wieczności.

Słowa kluczowe: Hieronim ze Strydonu, eschatologia, chrystologia, Ziemia Święta, Listy Hiero-
nima ze Strydonu

La Terra Santa è stata estremamente importante per la vita e l’opera di uno dei 
più eminenti Padri della Chiesa, Girolamo da Stridone. Vale la pena sottolineare 
che egli è uno delle poche persone cresciute nella cultura occidentale che han-
no scelto consapevolmente di esplorare l’eredità dell’Oriente cristiano. Questo 
articolo presenterà le descrizioni della Terra Santa presenti nelle Epistole Gero-
nimiane. Verrà, inoltre, illustrata la teologia che scaturisce dall’interazione dello 
Stridonense con i luoghi in cui Gesù soggiornò durante la sua attività terrena. 

Sottolineare il valore e l’importanza per la fede dei luoghi in cui il Salvatore 
visse sulla terra, è certamente uno dei punti più originali dello cristocentrismo del 
grande Dottore della Chiesa che scelse con convinzione di vivere in quella parte 
del mondo, perché la considerava la più nobile, proprio a causa della presenza di 
Gesù2. Come egli stesso affermò, fu il Salvatore a scegliere questo luogo3, per 
rivestirsi dell’umanità4; per l’unicità di questi luoghi, legati alla vita, all’attività 
e alla morte del Salvatore, è bene conoscerli per costruire la propria spiritualità 
e vivere un’esperienza di fede. A quel tempo, va detto, non si prestava ancora 
particolare attenzione alla pienezza dell’umanità di Cristo, che fu confermata da 

2  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 58, 3, CSEL 54, 530–532; cf. F. Millar, Jerome and Pale-
stine, “Scripta Classica Israelica” 29 (2010), p. 59–80.

3  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 108, 10, CSEL 55, 318.
4  Cf. A. Penna, Principi e carattere dell’esegesi di S. Girolamo, Roma 1950, p. 205–206.



LA TERRA SANTA NELLE LETTERE DI GIROLAMO DA STRIDONE 125

tracce materiali legate alla presenza del Salvatore sulla terra5. Accanto a Cirillo 
di Gerusalemme, tuttavia, Girolamo appare un pioniere e, allo stesso tempo, un 
promotore della fede cristologica basata su prove materiali legate ai luoghi sacri.

A questo punto, è importante sottolineare l’influenza di Cirillo di Gerusalem-
me sull’interesse di Girolamo per la Terra Santa6. Come già detto, Cirillo sotto-
linea ripetutamente l’importanza di Gerusalemme, la città in cui si adora Cristo7, 
la città in cui si realizzano le promesse dell’Antico Testamento sulla sua gloria 
futura. La Chiesa di Gerusalemme ha, perciò, la priorità sulle altre Chiese ed è al 
centro del mondo intero8.

Alla Città Santa il Vescovo di Gerusalemme presta molta attenzione, soprat-
tutto ai luoghi e ai memoriali associati alla presenza di Cristo sulla terra. Dopo 
l’editto di Costantino, il cristianesimo fu messo sullo stesso piano delle altre reli-
gioni e, in Terra Santa, si cominciarono a costruire santuari nei luoghi legati alla 
presenza del Salvatore. Questa “cristologia dell’esperienza”9, come viene spesso 
chiamata da tanti studiosi, è associata ai luoghi santi in cui il Salvatore soggiornò 
durante la sua vita; nasce così un rapporto più diretto tra Dio e il cristiano che 
viene aiutato, anche visivamente, a credere. Questa cristologia è radicata anche 
nei sacramenti, ed indica aspetti specifici del cristianesimo. Questi luoghi della 
Terra Santa parlano sia a chi ha la fede sia a chi non crede, indicando perché sono 
i testimoni oculari delle attività del Signore: 

Molte sono le testimonianze basate sulla verità su Cristo. Del Figlio […] testimonia 
l’albero santo, che si può vedere ancora oggi in mezzo a noi, […] testimonia il Get-
semani, che permette ancora a chi riflette su queste cose di guardare Giuda. Questo 
santo monte, il Golgota, ne è testimone. Il santo sepolcro e la pietra che vi giace oggi 
ne sono testimoni10.

  5  Cf. M.C. Paczkowski, Chrystologia Hieronima na tle teologii palestyńskiej przełomu IV i V 
wieku, “Vox Patrum” 48 (2005), p. 172–174.

  6  Cf. ibid., p. 167–170.
  7  Cf. Cyrillus Hierosolymitanus, Cat. 13, 7, PG 33, 781 A.
  8  Cf. ibid., PG 33, 781 B.
  9  Quest’espressione, che ha le sue radici nella teologia dei Padri della Chiesa, è stata coniata 

dai teologi del XX sec. i quali, riferendosi proprio ai Padri, indicano l’ermeneutica della fede, 
secondo cui l’uomo può incontrare Dio solo se vi unisce la fede al Cristo storico, secondo la tra-
dizione della Chiesa. Vediamo così che la teologia moderna ha fatto un passo avanti attingendo al 
pensiero dei Padri; cf. C. Schütz, Tajemnice życia Jezusa jako pryzmat wiary, “Communio” 133 
(2003), p. 13, 17–18, 23.

10  Cyrillus Hierosolymitanus, Cat. 10, 19, PG 33, 685 B–688 A: “Πολλαὶ τυγχάνουσιν ἀληθεῖς, 
ἀγαπητοὶ, περὶ ἀριστοῦ μαρτυρίαι. […] περὶ τοῦ Υἱοῦ. Τὸ ξύλον τὸ ἅγιον τοῦ σταυροῦ μαρτυρεῖ, 
μέχρι σήμερον παρ’ ἡμῖν φαινόμενον, […] τὸ Γεθσημανῆ μαρτυρεῖ, τὸν Ιούδαν μονονουχὶ δεικνύον 
ἔτι τοῖς νοοῦσιν ὁ Γολγοθᾶς ὁ ἅγιος οὗτος ὁ ὑπερανεστηκὼς, μαρτυρεῖ φαινόμενος τὸ μνῆμα τῆς 
ἁγιότητος μαρτυρεῖ, καὶ ὁ λίθος ὁ μέχρι σήμερον κείμενος […]”.



MICHAŁ ŁUKASZCZYK126

La presenza dei luoghi santi fa sì che il Vescovo di Gerusalemme metta al 
centro della sua attività e del suo insegnamento la croce, garante della salvezza 
di tutti gli uomini, creando, con i suoi insegnamenti e con la sua attività, una vera 
“teologia della croce” e indicando così il valore della redenzione di ogni uomo 
che si è compiuta in Cristo mediante la sua passione e morte in croce. Cirillo 
sottolinea con vigore la croce, il segno visibile della passione del Salvatore, evi-
denziando così la verità della redenzione: 

Gesù ha veramente sofferto per tutti gli uomini. La croce non era un’illusione, altri-
menti anche la salvezza sarebbe stata un’illusione. […]. [Cristo] è stato crocifisso 
e noi non lo neghiamo. Piuttosto, sono orgoglioso di parlarne. Se volessi negarlo ora, 
mi opporrei al Golgota, dove siamo ora; mi opporrei all’albero della croce, i cui pezzi 
si sono già diffusi da qui al mondo intero11.

Cirillo sviluppa così un nuovo elemento della cristologia che in futuro diven-
terà molto popolare; la Terra Santa diventa un luogo per approfondire la fede, 
vedendo di persona i luoghi legati alla vita terrena di Gesù Cristo. Per fare un 
esempio, anche chi non crede nel Cristo risorto, guardando il Golgota e le reliquie 
della Croce, si avvicina a Dio comprendendo le sofferenze di Cristo12. Grazie 
a Cirillo, la cristologia entra in una nuova era: i pellegrinaggi ai luoghi santi di-
ventano parte integrante della riflessione cristologica13.

La Terra Santa occupa un posto importante nelle Lettere dello Stridonense. 
Nelle descrizioni del monaco di Betlemme, essa appare come un luogo in cui ci si 
può sentire più vicini a Dio. Più di una volta nelle sue Lettere egli chiama la Terra 
Santa paradiso terrestre14 e incute grande rispetto per questo luogo a causa del 
soggiorno terreno di Dio stesso in esso15. La Terra Santa è anche il compimento 
delle promesse di Dio. È il luogo in cui Abramo si sarebbe recato per sperimen-
tare Dio in modo speciale16. Gerusalemme occupa un posto estremamente impor-
tante nelle descrizioni della Terra Santa. È la città della salvezza e del riposo17.  

11  Ibid., 13, 4, PG 33, 776 B: “Ἔπαθεν οὖν Ἰησοῦς κατὰ ἀλήθειαν ὑπὲρ πάντων ἀνθρώπων 
οὐ γὰρ δόκησις ὁ σταυρὸς, ἐπεὶ δόκησις καὶ ἡ λύτρωσις […] Ἀληθῶς γὰρ ἐσταυρώθη, καὶ οὐκ 
ἐπαισχυνόμεθα ἐσταυρώθη, καὶ οὐκ ἀρνούμεθα ἀλλὰ μᾶλλον καυχῶμαι λέγων. Κἄν γὰρ ἀρνήσομαι 
νῦν, ἐλέγχει με οὗτος ὁ Γολγοθᾶς, οὖ πλησίον νῦν πάντες πάρεσμεν ἐλέγχει με τοῦ σταυροῦ τὸ 
ξύλον, τὸ κατὰ μικρὸν ἐντεῦθεν πάσῃ τῇ οἰκουμένῃ λοιπὸν διαδοθέν. Ὁμολογῶ τὸν σταυρὸν, 
ἐπειδὴ οἶδε τὴν ἀνάστασιν”.

12  Cf. ibid., 10, 19, PG 33, 685 B.
13  Cf. L. Perrone, La Chiesa di Palestina e le controversie cristologiche, Brescia 1980, p. 32–72.
14  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 71, 1, CSEL 55, 1–2; 76, 3, CSEL 55, 36.
15  Cf. ibid., 22, 19, CSEL 54, 168–170.
16  Cf. ibid., 46, 1–2, CSEL 54, 329–330.
17  Cf. ibid., 45, 6, CSEL 54, 327–328.



LA TERRA SANTA NELLE LETTERE DI GIROLAMO DA STRIDONE 127

È qui che Dio ha voluto avere il suo tempio, il luogo del suo culto speciale18. Qui 
si trova anche il Calvario, il luogo della redenzione di ogni uomo. È la città dei 
profeti, la città della grazia. È particolarmente cara a Cristo perché ha pianto su 
di essa (cfr. Lc 19,41–44)19. È una città santa20. È anche il luogo in cui il Salva-
tore è salito al cielo21. In essa si devono cercare i ricordi del soggiorno terreno 
di Cristo22. Tra le tante descrizioni della città, l’autore sottolinea spesso l’aspetto 
spirituale di Gerusalemme come Gerusalemme celeste23.

Spesso nelle sue descrizioni della Terra Santa, l’Autore della Vulgata ricorre 
all’esegesi. Pertanto, questo luogo appare come una terra che scorre con latte 
e miele (Es 3,8), ottenuta lasciando e uscendo dall’Egitto, la terra del peccato24. 
Molto spesso l’Egitto viene presentato come il mondo terreno in contrasto con 
Gerusalemme, che simboleggia il mondo celeste25. In questo modo, Girolamo 
sottolinea chiaramente il valore e l’importanza dell’esegesi, che mostra qual è la 
lettera della Scrittura e qual è il suo spirito26. L’interpretazione spirituale è para-
gonata da lui all’incontro con Cristo e alla sua presenza27. Molto spesso Strido-
nense intende la Terra Santa escatologicamente come un paradiso e un luogo di 
permanenza con Dio28. La vita terrena è quindi un viaggio fuori dall’Egitto per 
raggiungere la terra promessa, la Terra Santa, che è il cielo29. In modo simile, an-
che Girolamo intende Gerusalemme, spesso indicando non la posizione geografi-
ca della città, ma una realtà spirituale, essendo Gerusalemme il paradiso a cui si 
deve tendere con tutte le forze30.

Betlemme ebbe un ruolo estremamente importante nella vita dell’Autore del-
la Vulgata. Divenne per lui una seconda casa, dove trascorse circa metà della sua 
vita31. Nelle Lettere egli definisce la città della nascita di Cristo la più grande 

18  Cf. ibid., 46, 3, CSEL 54, 332.
19  Cf. ibid., 46, 3–5, CSEL 54, 331–334.
20  Cf. ibid., 46, 7, CSEL 54, 336–338.
21  Cf. ibid., 108, 12, CSEL 55, 195–196.
22  Cf. ibid., 46, 11–13, CSEL 54, 340–344.
23  Cf. ibid., 14, 3, CSEL 54, 47–49; 46, 6 CSEL 54, 334–336.
24  Cf. ibid., 76, 3, CSEL 55, 36.
25  Cf. ibid., 46, 7, CSEL 54, 336–338.
26  Cf. ibid., 78, 1, CSEL 55, 49–51.
27  Cf. ibid.
28  Cf. ibid., 76, 3, CSEL 55, 36; 96, 6, CSEL 55, 163–164.
29  Cf. ibid., 78, 5, CSEL 55, 55.
30  Cf. ibid., 58, 2, CSEL 54, 529–530.
31  C’è un certo dibattito tra gli studiosi sulla data di nascita di Girolamo; cf. Prosper Aquitanus, 

Epitoma chronicon, MGH AA IX 451. 469; G. Grützmacher, Hieronymus: Eine Biographische Stu-
die zur alten Kirchengeschichte, Bd. 1, Berlin 1901, p. 45–50; F. Cavallera, Saint Jérôme, sa vie et 
son œuvre: première partie, vol. 2, Louvain 1922, p. 3–12; J.N.D. Kelly, Jerome: His Life, Writings, 
and Controversies, London 1975, p. 337–339.



MICHAŁ ŁUKASZCZYK128

città del mondo, dove è iniziata l’opera di salvezza dell’umanità32. È un luogo 
sacro33. Betlemme divenne anche un luogo importante nello sviluppo spirituale di 
Girolamo. Qui studiò con entusiasmo le Scritture34, esplorò il mistero dell’ascesi, 
corrispose con molte personalità del mondo e infine trovò un luogo tranquillo35 
per la crescita spirituale e la contemplazione di Cristo36. Tutto questo fu possibile 
grazie a Betlemme, una città in cui Stridonense poté realizzare i suoi ideali di 
vicinanza al Salvatore37.

Uno scritto particolarmente importante per la teologia dei luoghi santi è la 
Lettera 46 in cui l’autore mira a dimostrare, attraverso l’esegesi, gli argomenti 
retorici e la esperienza del pellegrinaggio, che la Terra Santa non è stata maledetta 
perché Gesù fu là ucciso; è una patria ideale per chi vuole intraprendere l’ascesi 
e approfondire la conoscenza delle Scritture. La conoscenza dei luoghi santi aiuta 
a rinnovare e ad approfondire la pietà e favorisce l’interesse per i testi sacri38. 
L’importanza di Gerusalemme per tutto il cristianesimo è assolutamente fonda-
mentale e Girolamo sottolinea il ruolo di questa città nella storia, citando esempi 
biblici39. Nella parte successiva della lettera l’autore delinea la grandezza della 
Città Santa attraverso l’esegesi biblica e risponde ad alcune domande sul perché 
Gesù abbia pianto sulla sorte di Gerusalemme (cf. Mt 27,51) e perché nell’Apo-
calisse, quando si parla della crocifissione del Signore, compaiono i nomi di So-
doma e dell’Egitto (cf. Ap 11,7–8). In entrambi i casi, Gerusalemme è chiamata 
la Città Santa40. L’autore spiega poi il significato teologico della città41 e afferma 
che, se Roma è considerata una città santa perché è stata santificata dal sangue dei 
martiri Pietro e Paolo, Gerusalemme, in cui fu crocifisso Cristo, dovrebbe essere 
venerata molto di più. Se noi veneriamo le tombe dei martiri, quanto più dovrem-
mo onorare il luogo in cui fu sepolto il Salvatore. Sono molti i pellegrini che ven-
gono in questa città per accrescere la loro pietà, conoscenza e virtù42. Meritano 
un’attenzione speciale soprattutto: il villaggio di Cristo, la locanda di Maria, la 
grotta del Salvatore, la sua mangiatoia, la sua tomba, il luogo della crocifissione, 

32  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 58, 3, CSEL 54, 530–532.
33  Cf. ibid., 108, 14, CSEL 55, 324–325; 143, 2, CSEL 56, 293–294.
34  Cf. ibid., 84, 3, CSEL 55, 122–125.
35  Cf. ibid., 120, praef. CSEL 55, 472–473.
36  Cf. ibid., 108, 10, CSEL 55, 316–318.
37  Cf. ibid., 108, 31, CSEL 55, 349–350.
38  Cf. A. Donati, Hieronymi Epistula XLVI: Paulae et Eustochiae ad Marcellam — de locis 

sanctis. Commentario, “Vox Patrum” 44–45 (2003), p. 235–239.
39  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 47, 3, CSEL 54, 346–347.
40  Cf. ibid., 46, 4–7, CSEL 54, 333–338. Sul significato di Gerusalemme in altri Padri della 

Chiesa; cf. R. Silly, Dictionnaire Jésus, Paris 2021, p. 516–521.
41  Cf. M.C. Paczkowski, Gerusalemme in Origene e San Girolamo, in: Gerusalemme. Realtà 

sogni speranze, a cura di G. Bissoli, Jerusalem 1996, p. 106–123.
42  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 46, 8–9, CSEL 54, 338–339.



LA TERRA SANTA NELLE LETTERE DI GIROLAMO DA STRIDONE 129

il Monte degli Ulivi. Tutta la Terra Santa è piena di tracce di Cristo, così come 
della Bibbia: le acque del Giordano, la tomba di Davide, le capanne dei pastori, 
le tracce della vita di Abramo, Isacco e Giacobbe e delle loro mogli; la Samaria, 
Nazareth, Cana, il monte Tabor, il lago di Genesaret, Nain, Hermonin e il torrente 
Endor, Cafarnao, Selo, Bethel. Tutti questi luoghi esercitano un’incredibile forza 
di attrazione e il loro numero è molto elevato; ci sono così tanti luoghi di preghie-
ra che una giornata non sarebbe sufficiente a vederli tutti. Essi sono perfetti per la 
preghiera, perché sono caratterizzati dalla semplicità e, tranne quando si cantano 
i salmi, anche dal silenzio43. La lettera termina con un invito a visitare i luoghi 
santi e a ricevere così una grande grazia, trovandosi in “compagnia di Cristo”44.

Il valore dei luoghi sacri consiste anche nella possibilità di esplorarvi per così 
dire le Scritture45; un soggiorno in questi luoghi speciali permette di contemplare 
le tracce della nascita del Salvatore, così come la Croce e la Passione che sono, 
per Girolamo, segni e ricordi visibili del soggiorno del Salvatore sulla terra46. 
L’Autore della Vulgata afferma che si dovrebbe adorare Cristo “in quei luoghi 
dove il Vangelo brillò per la prima volta dalla croce”47. Il contatto con i luoghi 
della presenza del Salvatore sulla terra fu per lui un incentivo particolare ad avvi-
cinarsi a Cristo e ad imitarlo, mediante lo studio della Bibbia e la possibilità di 
conoscere le prove materiali della sua presenza.

Nelle sue riflessioni sui luoghi santi, Girolamo sottolinea che la vera Terra 
Promessa è collegata al cielo e che si deve fare di tutto per andarvi. È la terra ce-
leste promessa nel Vangelo ai miti (cf. Mt 5,4)48; richiama l’attenzione sul valore 
e sull’importanza della Terra Santa, poiché è legata non solo a Cristo, ma anche 
ai Patriarchi ed è una preziosa testimonianza per la fede. Questo tema è affrontato 
ripetutamente nelle pagine della Bibbia. Tuttavia, quando si guardano i luoghi 
santi e vi si va in pellegrinaggio, bisogna ricordarsi di vedere le guerre, le rovine, 
e di aspettarsi la vera Terra Santa, cioè il paradiso49. Vale quindi la pena di perce-
pire l’immagine spirituale dei luoghi associati a Gesù, così come la prospettiva 
escatologica che lo Stridonense prefigura utilizzando il significato materiale dei 
luoghi santi. Girolamo era molto sensibile alle interpretazioni errate della Scrit-

43  Cf. ibid., 46, 11–13, CSEL 54, 340–344.
44  Ibid., 46, 13, CSEL 54, 344: “Et tunc comitante Christo […]”.
45  Cf. L. Mirri, Girolamo, in: La lectio divina nella vita religiosa, a cura di E. Bianchi, B. Ca-

lati, F. Cocchini, Magnano 1994, p. 105–124; G. Maschio, San Girolamo maestro di lectio divina. 
Nel XVI centenario della morte (420–2020), “Rivista di Vita Spirituale” 74 (2020) 2, p. 239–253.

46  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 47, 2, CSEL 54, 345–346.
47  Ibid., 46, 9, CSEL 54, 339: “[…] in illis Christum adorassent locis, de quibus primum Evan-

gelium de patibulo coruscaverat”.
48  Cf. ibid., 129, 1, CSEL 56, 162–164.
49  Cf. ibid., 129, 2–6, CSEL 56, 164–173.



MICHAŁ ŁUKASZCZYK130

tura, soprattutto quando si trattava di ridurre il suo significato a idee materiali-
stiche50; e si oppone in maniera veemente alle interpretazioni millenaristiche51.

Riflettendo sull’immagine spirituale della Terra Santa, l’Esimio Asceta ela-
bora il tema del pellegrinaggio spirituale affermando che, dopo la cacciata dal pa-
radiso, l’uomo è diventato un pellegrino (cf. Gn 3,24) e la vita un pellegrinaggio 
in cui l’uomo ha una sola meta: raggiungere Cristo52.

A nostro avviso, però, c’è una certa incoerenza in quanto, nelle sue descri-
zioni della Terra Santa, una volta il Dalmata critica invece Gerusalemme e con 
essa l’intero territorio, a causa di un banale problema di soldi: Paolino, attraverso 
il suo messaggero Vigilanzio, diede a Girolamo, per le necessità del monastero, 
meno di quanto quest’ultimo si aspettava e, come se questo non bastasse, il Dal-
mata venne a sapere di una somma molto più alta data da Paolino, per una finalità 
simile, al suo rivale Rufino, per il monastero di Gerusalemme, probabilmente 
a causa di Melania a cui il donatore era legato da vincoli di sangue53. Il Monaco 
di Betlemme sottolinea la ricchezza del suo avversario, abbandonandosi a com-
menti amari nei confronti di Paolino54; secondo lui, non ci sono vantaggi speciali 
associati al vivere a Gerusalemme in quanto Dio non è limitato da nessuno spazio 
o località particolare. Sant’Antonio, e con lui una moltitudine di monaci prove-
nienti dall’Egitto, non aveva mai visto Gerusalemme con i suoi occhi; il luogo 
della crocifissione e della risurrezione di Gesù è di beneficio solo per coloro che 
portano quotidianamente la loro croce e, quindi, risorgono con lui. Il cristiano 
non ha bisogno di vedere Gerusalemme, perché il vero tempio di Cristo è l’anima 
del credente. È meglio vivere una vita di ascesi che passare il tempo a Gerusalem-
me tra la folla e anche tra molti pericoli55.

Questa visione negativa di Gerusalemme, a nostro avviso, si spiega con la 
controversia che riguarda l’insegnamento di Origene in cui Girolamo fu coinvol-
to. Osserviamo inoltre che, in questo periodo, lo Stridonense non nutriva più un 
affetto speciale per Rufino, la cui presenza a Gerusalemme aggravò ulteriormente 
i conflitti e le incomprensioni reciproche56.

50  Cf. M.C. Paczkowski, Krytyka millenarystycznego obrazu Jerozolimy u św. Hieronima ze 
Strydonu, “Vox Patrum” 75 (2020), p. 346–354.

51  Cf. M. Simonetti, Millenarismo, in: NDPAC, a cura di A. Di Berardino, vol. 2, Genova–Mi-
lano 2008, 3280–3282.

52  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 14, 7, CSEL 54, 54.
53  Cf. ibid., 58, 2, CSEL 54, 529–530.
54  Cf. ibid., 58, 6–7, CSEL 54, 535–537.
55  Cf. ibid., 58, 3–7, CSEL 54, 530–537.
56  San Girolamo, nel suo atteggiamento negativo verso i pellegrinaggi a Gerusalemme, non 

sembra costituire un’eccezione. Un simile atteggiamento negativo su certi aspetti del pellegrinag-
gio si ritrova, per esempio, negli scritti di Gregorio di Nissa; cf. Gregorius Nyssenus, Vita sanctae 
Macrinae 1–39, SCh 178, p. 136–267.



LA TERRA SANTA NELLE LETTERE DI GIROLAMO DA STRIDONE 131

Le Lettere di Girolamo sono anche una testimonianza della pietà cristologica 
dei suoi contemporanei; osservando la devozione dei pellegrini che arrivavano in 
Terra Santa, l’Esimio Asceta insiste sul significato che, per loro, avevano la pas-
sione, la morte e la resurrezione di Cristo. Il contatto diretto con i luoghi del sog-
giorno terreno del Salvatore promuoveva la fede nel Cristo risorto e si rivelava 
fecondo di esperienze spirituali e di conversioni57. L’Autore della Vulgata scrive 
dell’adorazione della Santa Croce, che era venerata come se il Salvatore stesso 
vi fosse appeso, del baciare la pietra che fu rotolata davanti al sepolcro in cui il 
Salvatore fu sepolto (cf. Mc 16,3; Mt 28,2), così come del luogo in cui il Signore 
fu deposto58. Anche i luoghi sacri sono diventati, in molte occasioni, testimoni 
di visioni spirituali. Nel ricordare la defunta Paola, Girolamo cita una preziosa 
testimonianza delle sue lotte spirituali: 

L’ho sentita giurare di aver visto con gli occhi della fede un bambino avvolto nei 
pannolini, il Signore che frignava in una mangiatoia, i Re Magi che si inchinavano 
a Dio, una stella che brillava dall’alto, la Vergine Madre, e i pastori che venivano 
di notte a vedere il Verbo fatto carne (cf. Lc 2,8); anche allora veniva letto l’inizio 
del Vangelo di San Giovanni: “In principio era il Verbo” (Gv 1,1) e “il Verbo si fece 
carne” (Gv 1,14). Ha visto i bambini uccisi, il feroce Erode e Giuseppe e Maria che 
fuggivano in Egitto. Versando lacrime di gioia ha detto: Addio, Betlemme, casa del 
pane, dove è nato il Pane disceso dal cielo. Addio, Efrata, terra più fertile, terra fe-
conda, la cui fecondità è Dio59.

La teologia dei luoghi santi merita certo di essere sottolineata; le fonti di 
questa interpretazione di Girolamo vanno ricercate sia in Origene, dal quale il 

57  Cf. G. Guttilla, La profanazione dei luoghi santi in Palestina: L’“Ep.” 58 di Girolamo ed 
il “De errore” di Firmico Materno nell’“Ep.” 31 di Paolino di Nola, SEA 47 (2007), p. 103–116.

58  Cf. Hieronymus Stridonensis, Ep. 108, 9, CSEL 55, 315: “Et cuncta loca tanto ardore ac 
studio circumivit, ut nisi ad reliqua festinaret, a primis non posset abduci. Prostrataque ante Cru-
cem, quasi pendentem Dominum cerneret, adorabat. Ingressa sepulcrum resurrectionis, osculabatur 
lapidem, quem ab ostio monumenti amoverat angelus (cf. Mc 16,3; Mt 28,2). Et ipsum corporis 
locum in quo Dominus iacuerat, quasi sitiens desideratas aquas, fideli ore lambebat. Quid ibi la-
crymarum, quantum gemituum, quid doloris effuderit, testisest cincta Ierosolyma: tesits est ipse 
Dominus, quem rogabat”.

59  Ibid., 108, 10, CSEL 55, 316: “Me audiente iurabat, cernere se oculis fidei infantem pannis 
involutum, vagientem in praesepi Dominum, Magos adorantes, stellam fulgentem desuper, ma-
trem Virginem, nutricium sedulum, pastores nocte venientes, ut viderent verbum quod factum errat  
(cf. Lc 2,8); et iam tunc Evangelistae Ioannis principium dedicarent: “In principio erat Verbum” 
(Gv 1,1), et “Verbum caro factum est” (Gv 1,14); parvulos interfectos, Herodem saevientem, Io-
seph et Mariam fugientes in Aegyptum: mixtisque gaudio lacrymis, loquebatur: Salve Bethleem, 
domus panis, in qua natus est ille panis, qui de caelo descendit. Salve Ephrata, regio uberrima, atque 
καρπoφóρoς, cuius fertilitas Deus est”.



MICHAŁ ŁUKASZCZYK132

Monaco di Betlemme ereditò il laboratorio archeologico60, sia in Cirillo di Geru-
salemme, grazie al quale egli comprese il significato spirituale della Terra Santa. 
Anche Eusebio di Cesarea61, il cui trattato Onomasticon, fu tradotto da Girolamo, 
che anzi lo completò e lo intitolò Liber locorum, contribuì a questa comprensione 
della teologia62. Ma dobbiamo sottolineare, nell’insegnamento dello Stridonense, 
l’importanza e lo sviluppo di questo tipo di cristologia; egli infatti sosteneva che 
la Terra Santa avvicina alla fede e a trovare Cristo, in quanto ha una dimensione 
speciale e presenta una prospettiva escatologica di grande rilievo.

Oltre alle descrizioni del valore dei luoghi sacri e all’incoraggiamento a re-
carvisi in pellegrinaggio, le riflessioni di Girolamo sulla Terra Santa mostrano 
una teologia che scaturisce dalla comunione con i luoghi in cui Gesù ha agito 
quando era in terra. Nella teologia recente, questo tipo di studio viene definito 
“cristologia dell’esperienza”. Si basa saldamente sull’indicazione dei luoghi sacri 
in cui il Salvatore ha soggiornato durante la sua vita. In questo modo, costituisce 
un ponte tra Dio e l’uomo, aiutandolo a credere pienamente attraverso le prove 
visibili disponibili sulla terra. La Terra Santa contiene luoghi associati all’attività 
di Cristo sulla terra. In questo modo, questi luoghi parlano come prove di fede 
a tutti i cercatori e ai non credenti, rendendo chiaro che le verità di fede non sono 
solo dette nelle Scritture, ma anche nei luoghi sacri che sono testimoni oculari 
dell’attività del Salvatore. Una cristologia di questo tipo si muove anche verso 
l’escatologia63, poiché permette di guardare al temporale nella prospettiva della 
vita nell’eternità64.

Le riflessioni di Girolamo sulla percezione della Terra Santa, sul suo aspetto 
spirituale, fanno parte delle sue riflessioni sulla cristologia e sull’escatologia65. 
Nelle riflessioni sulla Terra Santa del Monaco di Betlemme si può distinguere 
una chiara caratteristica escatologico-cristologica66. Essa consiste nel vedere il 
temporale nella prospettiva dell’eternità. Questa prospettiva permea il pensiero 
e l’azione dell’Autore della Vulgata, di cui possiamo trovare la più completa te-

60  Cf. E. Prinzivialli, La controversia origeniana di fine IV secolo e la diffusione della cono-
scenza di Origene in Occidente, SEA 46 (2006), p. 35–50.

61  Cf. Ch. Kannengiesser, Eusebius of Caesarea, Origenist, in: Eusebius, Christianity and 
Judaism, ed. by H.W. Attridge, G. Hata, Leiden 1992, p. 435–466.

62  Cf. R. Jiménez Zamudio, Algunas observaciones sobre la estructura del “Onomasticon” de 
Eusebio y la versión latina de Jerónimo, “Fortunatae” 17 (2006), p. 65–78.

63  Cf. B. Degórski, Uno schizzo di escatologia paleocristiana, “Vox Patrum” 36–37 (1999), 
p. 442–448.

64  Insegnamento di altri Padri della Chiesa sull’escatologia, cf. B.E. Daley, The hope of the 
early church: a handbook of patristic eschatology, Peabody 2003; B.  Częsz, Ojcowie Kościoła 
i pytania współczesnej eschatologii, “Studia Nauk Teologicznych” 1 (2006), p. 133–149.

65  Cf. W. Kinzig, Jewish and ‘Judaizing’ Eschatologies in Jerome, in: Jewish Culture and So-
ciety under the Christian Roman Empire, ed. by R. Kalmin, S. Schwartz, Leuven 2003, p. 409–429.

66  Cf. J.P. O’Connell, The eschatology of Saint Jerome, Mundelein 1948, p. 66.



LA TERRA SANTA NELLE LETTERE DI GIROLAMO DA STRIDONE 133

stimonianza nelle Lettere scritte quasi durante tutta la sua vita. In questo modo, 
la “cristologia dell’esperienza” diventa la risposta alle domande più profonde 
dell’uomo sulla vita nell’eternità.

Bibliografia

Le fonti

Cyrillus Hierosolymitanus, Catecheses, ed. J.-P. Migne, (Patrologiae cursus completus. Series 
Graeca 33), Paris 1886, coll. 331A–1060 A.

Gregorius Nyssenus, Vita sanctae Macrinae 1–39, ed. P. Maraval, (Source Chrétiennes 178), 
Paris 1971, p. 136–267.

Hieronymus Stridonensis, Epistulae, ed. I. Hilberg, (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum La-
tinorum 54–56), Vindobonae–Lipsiae 1910–1918.

Prosper Aquitanus, Epitoma chronicon, ed. T. Mommsen, (Monumenta Germaniae historica 
AA), Berlin 1892.

Gli studi

Cavallera F., Saint Jérôme, sa vie et son œuvre: première partie, vol. 1–2: Regesta hierony-
miana, Louvain–Paris 1922.

Częsz B., Ojcowie Kościoła i pytania współczesnej eschatologii, “Studia Nauk Teologicz-
nych” 1 (2006), p. 133–149.

Daley B.E., The hope of the early church: a handbook of patristic eschatology, Peabody 2003.
Degórski B., Uno schizzo di escatologia paleocristiana, “Vox Patrum” 36–37 (1999), p. 427–452.
Donati A., Hieronymi Epistula XLVI: Paulae et Eustochiae ad Marcellam — de locis sanctis. 

Commentario, “Vox Patrum” 44–45 (2003), p. 235–258.
Grützmacher G., Hieronymus: Eine Biographische Studie Zur Alten Kirchengeschichte,  

Bd. 1–3, Berlin 1901–1908.
Guttilla G., La profanazione dei luoghi santi in Palestina: L’“Ep.” 58 di Girolamo ed il “De 

errore” di Firmico Materno nell’“Ep.” 31 di Paolino di Nola, “Studia Ephemeridis «Au-
gustinianum»” 47 (2007), p. 103–116.

Jiménez Zamudio R., Algunas observaciones sobre la estructura del “Onomasticon” de Euse-
bio y la versión latina de Jerónimo, “Fortunatae” 17 (2006), p. 65–78.

Kannengiesser Ch., Eusebius of Caesarea, Origenist, in: Eusebius, Christianity and Judaism, 
ed. by H.W. Attridge, G. Hata, Leiden 1992, p. 435–466.

Kelly D.N.J., Jerome: His Life, Writings, and Controversies, London 1975.
Kinzig W., Jewish and ‘Judaizing’ Eschatologies in Jerome, in: Jewish Culture and Socie-

ty under the Christian Roman Empire, ed. by R.  Kalmin, S.  Schwartz, Leuven 2003, 
p. 409–429.

Maschio G., San Girolamo maestro di lectio divina. Nel XVI centenario della morte (420–
2020), “Rivista di Vita Spirituale” 74 (2020) 2, p. 239–253.

Millar F., Jerome and Palestine, “Scripta Classica Israelica” 29 (2010), p. 59–80.
Mirri L., Girolamo, in: La lectio divina nella vita religiosa, a cura di E. Bianchi, B. Calati, 

F. Cocchini, Magnano 1994, p. 105–124.



MICHAŁ ŁUKASZCZYK134

O’Connell J.P., The eschatology of Saint Jerome, Mundelein 1948.
Paczkowski M.C., Chrystologia Hieronima na tle teologii palestyńskiej przełomu IV i V wie-

ku, “Vox Patrum” 48 (2005), p. 159–186.
Paczkowski M.C., Gerusalemme in Origene e San Girolamo, in: Gerusalemme. Realtà sogni 

speranze, a cura di G. Bissoli, Jerusalem 1996, p. 106–123.
Paczkowski M.C., Krytyka millenarystycznego obrazu Jerozolimy u św. Hieronima ze Strydo-

nu, “Vox Patrum” 75 (2020), p. 345–374.
Penna A., Principi e carattere dell’esegesi di S. Girolamo, Roma 1950.
Perrone L., La Chiesa di Palestina e le controversie cristologiche, Brescia 1980.
Prinzivialli E., La controversia origeniana di fine IV secolo e la diffusione della conoscenza 

di Origene in Occidente, “Studia Ephemeridis «Augustinianum»” 46 (2006), p. 35–50.
Schütz C., Tajemnice życia Jezusa jako pryzmat wiary, “Communio” 133 (2003), p. 12–23.
Silly R., Dictionnaire Jésus, Paris 2021.
Simonetti M., Millenarismo, in: Nuovo dizionario patristico e di antichitá cristiane, a cura di 

A. Di Berardino, vol. 2, Genova–Milano 2008, p. 3280–3282.


