
STUDIA  EDUKACYJNE  NR  77/2025

Studia Edukacyjne 77, 2025: 111-130. © The Author(s), Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Konrad Nowak-Kluczyński
ORCID 0000-0002-7814-1650

Uniwersytet im. Adama Mickiewicza 
w Poznaniu

GRAFFITI SZTUKĄ DIALOGU 
I PRZEJAWEM DEZORGANIZACJI PRZESTRZENNEJ

Abstract. Nowak-Kluczyński Konrad, Graffiti sztuką dialogu i  przejawem dezorganizacji przestrzennej 
[Graffiti: Between Artistic Dialogue and Urban Disorder] Studia Edukacyjne no. 77, 2025, Poznań 
2025, pp. 111-130. Adam Mickiewicz University Press. ISSN 1233-6688. Submitted: 01.08.2025. Accept-
ed: 10.09.2025. DOI: 10.14746/se.2025.77.7

The article addresses the phenomenon of graffiti as a multidimensional practice at the intersection 
of art, subculture, and social protest. The author presents graffiti as a form of visual communication 
and emotional-ideological expression, as well as a manifestation of spatial disorganization within the 
urban context. Particular attention is given to the relationship between graffiti and the hip-hop sub-
culture, as well as its evolution toward a tool of symbolic contestation and a carrier of social dialogue.
The study also explores the origins and functions of graffiti, including its historical and contemporary 
forms, with examples of graffiti found on the walls of Polish cities. The author attempts to characterize 
the graffiti artist as an urban actor—an artist, activist, or outsider—operating within informal, often 
illegal street art. This article contributes to broader discussions on youth subcultures, social communi-
cation, and urban art, offering an interpretation of graffiti as a form of dialogue with significant social 
and cultural potential.

Key words: graffiti, art, youth subcultures, social communication

Wstęp

Graffiti od lat budzi skrajne emocje – dla jednych to akt wandalizmu, dla 
innych forma miejskiej ekspresji i  sztuki. W przestrzeni publicznej staje się 
głosem anonimowych artystów, komentarzem społecznym, a czasem po pro-
stu prowokacją. Aktualnym przykładem zderzenia tych perspektyw było po-
jawienie się graffiti na elewacji otwartego 25 października 2024 roku Muzeum 
Sztuki Nowoczesnej w Warszawie. Ten akt na nowo wywołał dyskusję nie 



112112 Konrad Nowak-Kluczyński

tylko o granicach wolności artystycznej, ale i o tym, czym obecnie jest sztuka 
w przestrzeni publicznej.

Współczesne graffiti poddawane jest wieloaspektowej analizie. Uznawa-
ne za sztukę, bądź wandalizm, wykorzystywane coraz częściej w arteterapii, 
metodzie streetworkingu, w resocjalizacji i terapii. Problematykę graffiti oce-
nia się przeważnie w  aspekcie urbanistycznym, pomijając aspekty socjolo-
giczny oraz psychospołeczny. O  złożoności problematyki graffiti świadczy 
fakt, iż „sztuka ulicy” przedstawiona jest jako subkulturowy nurt (Rowiń-
ski, 2004), a jej definicja znajduje się w słowniku nowych gatunków i zjawisk 
literackich (Potrykus-Woźniak, 2010). Stanisław Kozak (2007) do subkultur 
młodzieżowych zalicza takie grupy, jak: heavymetalowcy (najliczniejsza sub-
kultura młodzieżowa w Polsce), depechowcy (fani zespołu Depeche Mode), 
szalikowcy, sprejowcy, sataniści, subkultura punków, raperzy, anarchiści, 
grunge (Lenin), rockersi (miłośnicy motocykli), rastafarianie, rolkarze, kil-
lersi, skinheadzi, dresiarze. Przemysław Piotrowski (2003) do subkultur za-
licza także takie grupy, jak: bikiniarze, hipisi, git-ludzie, chuligani, squatersi, 
technomani, hakerzy i freekerzy. Obecnie subkultury młodzieżowe są konty-
nuacją nurtów z przełomu XX/XXI wieku, lecz nieustannie powstają nowe, 
często pod wpływem mediów społecznościowych czy zachodzących zmian 
społecznych, na przykład E-girls/E-boys, VSCO girls, gamerzy, czy K-pop 
stans. Subkultura grafficiarzy nadal zaliczana jest do subkultury muzycznej 
hip-hopowców/rapowców, zorientowanych na te muzyczne nurty, modę 
streetwear, breakdance i właśnie graffiti. 

Współcześnie graffiti przybiera nowe formy. Najpowszechniejsze są krót-
kie tagi – czyli podpisy („bombowanie” przestrzeni swoim pseudonimem), 
a także throw-upy wykonane techniką „bubble letters” – szybkie, dwu-trzy
-kolorowe kompozycje pełniące funkcję podpisu artysty. Dominują hasła 
polityczne (szczególnie wulgarne akronimy), odświeżone memy miejskie 
oraz anglojęzyczne slogany społeczne – wszystko w towarzystwie typowych 
tagów i  throw-upów. Graffiti obecnie stanowią intensywny miks protestu, 
próby dialogu z  jednoczesną kontestacją rzeczywistości, są aktem nostalgii 
i kreatywności. To także element reklamy, co uwidoczniło się w przypadku 
serwisu streamingowego Netflix. Platforma ta wykorzystuje murale w kam-
paniach lokalnych i globalnych jako swoiste punkty doświadczenia – anga-
żujące estetycznie, instalacyjnie i społecznie. Murale stają się miejscem kon-
wersji offline-to-online według schematu „oglądasz je w realu – wrzucasz do 
sieci – i tak buduje się rozgłos”. Murale są postrzegane jako sztuka, nienachal-
na reklama. Przyciągają uwagę, angażują lokalną społeczność i zachęcają do 
dzielenia się w Sieci, generując tym samym zasięg.



113113Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

Graffiti 
jako subkultura, kontrkultura, podkultura

Graffiti stanowi integralny element kultury hip-hopowej, pełniąc funkcję 
swoistego języka wizualnego tej subkultury. W  interpretacji Ryszarda Ka-
puścińskiego, zjawisko to jest symptomem deficytu efektywnej komunikacji 
we współczesnych społeczeństwach. Zauważa, iż graffiti są formą graficz-
nego krzyku. Ktoś chce, aby jego racje zostały dostrzeżone. Ponieważ kry-
zys komunikacji będzie trwał wiecznie, graffiti będą jak ogień, grad, żywioł 
powodzi. Będą też istnieć z  tego względu, że komunikacja ludzka staje się 
komunikacją wizualną, a graffiti to kolor, to uderzenie, to próba zagrania na 
emocjach. W pewnym sensie jako sygnał, jako znak komunikacyjny, graffiti 
mogą być bardzo użyteczne. Myśl R. Kapuścińskiego stała się inspiracją dla 
licznych opracowań dotyczących zjawiska graffiti i tożsamości jego twórców. 
Bywa interpretowane jako forma społecznego buntu, akt kontestacji wobec 
norm dominującej kultury, a także jako narzędzie wyrażania opinii, emocji, 
czy sprzeciwu. Nierzadko przybiera formę manifestu lub alternatywnego 
dialogu z otoczeniem – zarówno fizycznym, jak i symbolicznym.

Dialog jako najbardziej dojrzała forma kontaktu międzyludzkiego jest po-
jęciem wielowymiarowym, otwartym, które charakteryzuje się różnorodno-
ścią znaczeń. To

rozmowa zmierzająca do uzgodnienia stanowisk, poglądów, opinii toczona przez 
przywódców różnych grup ludzi (...) to rozmowa dotycząca rzeczy istotnych (Ency-
klopedia pedagogiczna XXI wieku, 2003, s. 688).

W zależności od przyjętych kryteriów oraz celów wyodrębnia się różne 
typy i  odmiany dialogu, jak na przykład społeczny i  publiczny (dominuje 
w nich postać mowy aniżeli rozmowy), edukacyjny (uwzględnia szeroki krąg 
podmiotów mownych bezpośrednio i  pośrednio związanych z  procesami 
edukacyjnymi), terapeutyczny, negocjacyjny (w przypadkach rozwiązywania 
konfliktów), wychowawczy, interpersonalny (wewnętrzny i  międzyosobo-
wy), naukowy, pokoleniowy bądź międzypokoleniowy, egzystencjalny, mię-
dzy cywilizacjami (Encyklopedia pedagogiczna XXI wieku, 2003, s. 689). W dia-
logu pedagogicznym wyróżnia się trzy typy (zakresy występowania): dialog 
jako metodę, sposób, w którym podmioty dążą do wzajemnego rozumienia, 
zbliżenia się i współdziałania; dialog jako proces, który zachodzi wówczas, 
kiedy któryś z  elementów metody został urzeczywistniony, gdy nastąpi 
choćby pewne zbliżenie emocjonalne, pewna świadomość wspólnych zadań; 
dialog jako postawę, czyli gotowość otwierania się na rozumienie, zbliżenie 
się i współdziałanie w stosunku do otoczenia (Encyklopedia pedagogiczna XXI 



114114 Konrad Nowak-Kluczyński

wieku, 2003). Kontestacja stanowi z kolei wyrażanie protestu, kwestionowanie 
czegoś, podawanie w wątpliwość, demonstrowanie, manifestowanie sprze-
ciwu, zwłaszcza w  ruchach politycznych, kwestiach religijnych, twórczości 
artystycznej (Encyklopedia powszechna PWN, 2005), to

postawa sprzeciwu, niezgody, zakwestionowanie słuszności lub prawomocności (...) 
przybiera niekiedy formę ruchu społecznego; ruchu sprzeciwu wobec istniejącego 
typu porządku społecznego, politycznego lub systemu oficjalnej kultury (Pacholski, 
Słaboń, 2001, s. 88).

Według A.  Jawłowskiej (1975), kontestacja jest odmową uczestnictwa 
w zastanej rzeczywistości. Kontestacja to

poddanie pod wątpliwość przyjętych poglądów lub zasad, zwykle okazywane w spo-
sób manifestacyjny (...) zjawiska kontestacji pojawiają się w ruchach religijnych, po-
litycznych, w  twórczości artystycznej lub w  ruchach młodzieżowych (Okoń, 1981, 
s. 138).

Jest zjawiskiem uniwersalnym, skierowanym na zmianę kultury, oraz wyrażającym 
protest przeciw zastanym normom i wartościom. Kontestacja lokowana bywa w tym 
samym obszarze znaczeniowym co patologia, anomia i nieprzystosowanie. Z natury 
rzeczy bywa więc także negatywnie sankcjonowana przez kulturę globalną jako czyn-
nik dysfunkcyjny wobec ładu społecznego i wewnętrznej integracji systemu aksjonor-
matywnego. Dlatego kontestacja bywa represjonowana (Paleczny, 1993, s. 183).

Przybiera ona różne formy, do których T.  Paleczny zalicza: kontestację 
bierną i  czynną, indywidualną i  grupową, innowacyjną i  konserwatywną, 
spontaniczną i celową, radykalną i umiarkowaną, częściową i totalną, o cha-
rakterze psychologicznym i społecznym. Ponadto, przyjmuje się, iż kontesta-
cja może mieć wymiar polityczny i kulturowy (Filipiak, 1999).

Na „kulturę hiphopową” składają się kolejno rap, graffiti oraz break dance 
(Jawłowski, 2002), a także w zależności od źródła DJ (Prejs, 2004). Graffiti jako 
jedno z części składowej „kultury hiphopowej” uznawane jest powszechnie 
za formę hiphopowej ekspresji (Jawłowski, 2002). „Kultura hiphopowa” sta-
nowi przejaw subkultury, którą postrzega się jako

względnie spójną grupę społeczną pozostającą na marginesie dominujących w danym 
systemie tendencji życia społecznego, wyrażającą swoją odrębność poprzez zanego-
wanie lub podważanie utrwalonych i powszechnie akceptowanych wzorów kulturo-
wych (Pęczak, 1992, s. 4).

To kultura grupy społecznej lub zbiorowości, różniąca się w podstawo-
wych społeczno-kulturowych aspektach od kultury szerszego środowiska 
(Olechnicki, Załęcki, 2000). Różnice te dotyczą wartości i norm społecznych, 



115115Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

zwyczajów, tradycji, religii i  języka. W  szerszym ujęciu Jerzy Wertenstein
-Żuławski (1993) określa subkulturę jako

specyficzne zachowania, ruchy społeczne, religijne i kulturowe, muzykę, teksty piose-
nek, teksty z pism tworzonych przez młodzież, pewne obyczaje, ubrania, przedmioty 
symboliczne i  codziennego użytku. Słowem te wszystkie elementy, które decydują 
o odmienności młodego pokolenia, wywołując wiele niekończących się kontrowersji 
i dyskusji o „dzisiejszej młodzieży” (Wertenstein-Żuławski, 1993, s. 8).

Ryszard Dyoniziak scharakteryzuje subkulturę w następujący sposób:

Gdy wiele jednostek ma podobne problemy i gdy na gruncie wspólnych zaintereso-
wań i dążeń powstają dość trwałe więzy między rówieśnikami, którzy tworzą im tyl-
ko odpowiadające i ich tylko obowiązujące normy, wartości i wzory, to pewna całość 
tych normy wartości i  wzorów stanowi podkulturę określonej zbiorowości (Dyoni-
ziak, 1972, s. 34).

Z biegiem czasu termin „subkultura” zaczął być wykorzystywany w zna-
czeniu wartościującym, nierzadko pejoratywnym. Wpływ na taki sposób jego 
rozumienia miała etymologia – przedrostek „sub” sugeruje coś „pod” kulturą 
dominującą, a więc coś gorszego lub mniej wartościowego. W takim ujęciu 
subkultury zaczęto postrzegać jako przejaw społecznej dysfunkcji, prymity-
wizmu lub „niskiej jakości uczestnictwa w kulturze” (Filipiak, 1999). Szcze-
gólnie wyraźnie uwidoczniło się to w latach 60. XX wieku, kiedy termin ten 
zastosowano po raz pierwszy do opisu zjawisk młodzieżowej kontestacji.

Jednakże, z czasem pojawiły się trudności związane z przypisywaniem tej 
kategorii określonym grupom. Niektóre z nich – jak na przykład hipisi – nie 
mieściły się w ramach obrazu młodocianych przestępców, ani też nie spełnia-
ły klasycznych kryteriów przynależności do sformalizowanej grupy społecz-
nej (takiej, jak np. zawody czy klasy społeczne). W związku z tym wprowa-
dzono pojęcie „kontrkultury” – w Polsce popularyzowane przez T. Roszaka 
– które miało lepiej oddawać istotę młodzieżowego sprzeciwu wobec norm 
kultury dominującej (Olechnicki, Załęcki, 2000).

Kontrkultura rozumiana jest jako forma zakwestionowania kultury zasta-
nej oraz równoczesne tworzenie nowych wartości, norm i wzorców zacho-
wań, często przeciwstawnych wobec dotychczasowych. Jest to spontaniczny 
ruch społeczno-kulturowy, wyrażający się poprzez alternatywne style życia, 
systemy wartości i cele egzystencjalne, konstruowane w opozycji do oficjalne-
go porządku społecznego (Olechnicki, Załęcki, 2000). W literaturze przedmio-
tu podkreśla się, że kontrkultura mieści się w szerszym pojęciu subkultury, 
a także koresponduje z terminem „kontestacja”. W obrębie kontrkultury poja-
wiły się również grupy o bardziej radykalnym charakterze, które ograniczały 
się wyłącznie do negacji kultury zastanej, bez próby jej twórczej rekonstruk-



116116 Konrad Nowak-Kluczyński

cji. Dla ich opisu wprowadzono pojęcie „antykultury”, rozumianej jako nurt, 
który „zatrzymuje się na samej negacji, wyczerpuje się w akcie odrzucenia” 
(Filipiak, 1999, s. 547). Proces ten można zatem ująć w trzystopniowy sche-
mat rozwoju: subkultura → kontrkultura → kultura alternatywna. Subkul-
tura stanowi tu fazę początkową, wyrażającą dystans wobec dominujących 
wzorców; kontrkultura to etap pośredni, w którym dochodzi do świadomego 
zakwestionowania tych wzorców oraz próby ich przezwyciężenia; natomiast 
kultura alternatywna jest efektem finalnym – próbą ustanowienia nowych, 
pozytywnych treści kulturowych.

W literaturze przedmiotu obok terminu „subkultura” zaczęto używać ter-
minu „podkultura”, co wynika z faktu, iż zarówno ich pojemności jako i treści 
mają znaczenie identyczne (Rowiński, 2004). Badacze częściej interesują się 
młodzieżowymi subkulturami o  charakterze dewiacyjnym. Pojęcie podkul-
tury nie jest na ogół zdefiniowane i funkcjonuje raczej jako synonim gangu 
czy młodzieżowej grupy nieformalnej, niż jako termin ściśle naukowy (Sie-
maszko, 1993). Jednakże charakteryzuje się podkulturę jako wartości, wzory 
zachowań, postawy, język, styl życia, które są elementami szeroko pojętej na-
rodowej kultury. Powiązane ze sobą, stanowią oddzielną, charakterystycz-
ną całość, która jest podstawą odmienności wyodrębnionych w rozmaitych 
płaszczyznach grup i kategorii społecznych wchodzących w skład społeczeń-
stwa narodowego. Subkultura to podkultura określana jako

wartości, wzory zachowań, postawy, język, styl życia – będące elementami szerszej 
kultury narodowej – powiązane ze sobą i stanowiące oddzielną, charakterystyczną ca-
łość, która jest podstawą odmienności wyodrębnionych w rozmaitych płaszczyznach 
(Pacholski, Słaboń, 2001, ss. 137-138).

Termin „subkultura” sam w sobie zawiera to samo znaczenie, co słowo 
„podkultura”, pozostaje jednak na gruncie języka polskiego neutralne emo-
cjonalnie oraz wolne od wartościowania. Opowiadając się za tym właśnie 
terminem „subkultura”, unika się w ten sposób wielości i niejednoznaczno-
ści terminów: „podkultura”, „antykultura”, „kultura spontaniczna”, „grupy 
rówieśnicze” (Pacholski, Słaboń, 2001). 

W znaczeniu potocznym pojęcie „subkultura” jest stawiane obok takich 
pojęć, jak: „nieprzystosowanie społeczne” tudzież „patologia społeczna”, 
ściśle powiązanych z negacją obowiązujących wzorów kulturowych, rewoltą 
oraz buntem (Filipiak, 2001). Niedostosowanie społeczne staje się wizytów-
ką niemożności zdefiniowania miejsca jednostki w społeczeństwie. Przyczyn 
owej niemożności dopatrywać się winno w braku należytej socjalizacji, sze-
roko pojętej akulturacji lub nagłym powstaniem nowych warunków społecz-
nych, społecznych ról, do których jednostka lub grupa nie potrafi bądź też nie 
chce się zaadaptować. Patologia jako zjawisko występuje w różnych grupach 



117117Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

ludzkich i  jest powiązane z  rozwojem danej społeczności (Świętochowska, 
2001). Mnogość definiowania pojęcia „subkultury” uwidacznia pewne cha-
rakterystyczne elementy: to względnie spójna grupa społeczna, w której na 
gruncie wspólnych zainteresowań i dążeń, a nieraz również norm, wartości 
i wzorów odpowiadających członkom grupy, i ich obowiązujących, wytwa-
rzają się dość trwałe więzi między jej członkami; grupa wyrażająca swoją 
odrębność poprzez zanegowanie całego systemu kulturowego bądź niektórych 
jego elementów, to jest wartości stanowiących podstawę tej kultury oraz ca-
łego zespołu instytucji na nich opartych, lub też poprzez zanegowanie oraz 
propozycje kultury alternatywnej, które sytuują się równolegle obok kultury 
dominującej, której podzbiorem jest właśnie subkultura (Muggleton, 2004); 
grupa subkulturowa z racji swojej odrębności pozostająca na marginesie do-
minujących w danym systemie tendencji życia społecznego.

Do podstawowych cech charakteryzujących subkultury młodzieżowe, 
w  tym również subkulturę hip-hopową, zalicza się między innymi spójny 
system ideologiczny, określoną obyczajowość, kreowanie specyficznego wi-
zerunku oraz działalność twórczą (Kozak, 2007). Subkultura może być rozu-
miana jako zespół norm, wartości oraz wzorów zachowań obowiązujących 
wewnątrz danej grupy społecznej, która stanowi część szerszej zbiorowości, 
lecz jednocześnie odznacza się odmiennością wobec kultury dominującej.

Funkcjonowanie subkultur młodzieżowych pozostaje w dużym stopniu 
zależne od sytuacji politycznej i gospodarczej danego kraju, a także od pozio-
mu zaspokajania potrzeb psychospołecznych młodzieży (Kozak, 2007). Przy-
należność do subkultur bywa społecznie stygmatyzowana, co przejawia się 
w negatywnych stereotypach, często łączących ich członków z przestępczo-
ścią, brutalnością, wandalizmem, czy chuligaństwem. W literaturze podkre-
śla się jednak, że identyfikacja młodzieży z grupą subkulturową ma zarówno 
wymiar ideowy, jak i zewnętrzny. Ideowy przejawia się w przyjęciu określo-
nego światopoglądu oraz w krytycznym stosunku do instytucji społecznych, 
takich jak rodzina czy szkoła. Z  kolei wymiar zewnętrzny obejmuje takie 
elementy, jak ubiór, nietypowe zachowania, czy preferencje muzyczne (Ko-
zak, 2007). Subkultura hip-hopowa wyłoniła się w połowie lat 70. XX wieku 
w afroamerykańskich dzielnicach wielkich miast Stanów Zjednoczonych. Jej 
trzon stanowiły cztery podstawowe elementy: rap (melodeklamacja, wyko-
nywana przez tzw. MC’s – „mistrzów ceremonii”), DJ-ing, breakdance oraz 
graffiti (Prejs, 2004). W Polsce subkultura ta zaczęła zdobywać popularność 
na początku lat 90.

Geneza hip-hopu związana jest z  amerykańską tradycją „walki słów” 
(z ang. spoken word), rozwijającą się w środowiskach społecznie marginalizo-
wanych. Była to tak zwana „muzyka ulicy”, która w swoich początkach wyra-
żała frustracje, problemy i nadzieje afroamerykańskich mieszkańców ubogich 



118118 Konrad Nowak-Kluczyński

dzielnic śródmiejskich. Rap stanowił głos sprzeciwu wobec nierówności ra-
sowych, przemocy instytucjonalnej, biedy, bezdomności, narkomanii i nad-
miernej represji policyjnej (Melosik, 1995). Teksty utworów były nasycone 
emocjami, prezentowały skrajny realizm i opisywały codzienność młodzieży 
funkcjonującej na marginesie społeczeństwa.

Hip-hop stanowił nie tylko formę ekspresji artystycznej, ale także istotny 
komponent tożsamości kulturowej, wyrażający się między innymi w charak-
terystycznym slangu (często opartym na celowej deformacji języka), sposobie 
ubierania się, gestykulacji, czy zachowaniach społecznych. Obrońcy tej sub-
kultury podkreślali, że agresywny charakter tekstów hip-hopowych należy 
postrzegać jako formę artystycznej ekspresji, a nie bezpośrednie nawoływa-
nie do przemocy – był to raczej „język emocji”, odzwierciedlający realia życia 
w trudnych warunkach społeczno-ekonomicznych (Melosik, 1995).

Od prehistorii do protestu 
– sztuka ulicy jako zjawisko społeczne i kulturowe

Graffiti, określane jako „spray art.”, sztuka szablonu czy sztuka ulicy, 
to nie tylko technika artystyczna, lecz także złożone zjawisko socjologiczne. 
Przejawia się w postaci napisów, symboli i haseł nanoszonych na ściany bu-
dynków, mury oraz inne publiczne przestrzenie, z użyciem farb w sprayu lub 
pędzla i szablonu. Aby zrozumieć genezę graffiti, należy cofnąć się 15 tysięcy 
lat – do czasów prehistorycznych. Już wtedy pierwsi „grafficiarze” zostawiali 
swoje malunki na ścianach jaskiń, takich jak te w Lascaux. Podobne przykła-
dy sztuki naskalnej odkryto także w  starożytnym Egipcie oraz Pompejach 
(Piotrowski, 2003). Graffiti zaczęło rozwijać się na szeroką skalę w latach 60. 
XX wieku, w odpowiedzi na falę młodzieżowych ruchów kontestacyjnych. 
Ich centrum stanowiły Stany Zjednoczone, a konkretnie – Nowy Jork. To wła-
śnie tam, w  przestrzeni nowojorskiego metra, rozgrywały się symboliczne 
„bitwy” między zbuntowaną młodzieżą a policją, która starała się zwalczać 
działalność grafficiarzy. Graffiti stało się wówczas narzędziem dyskusji z ofi-
cjalną propagandą (Prejs, 2004). Na początku lat 70. XX wieku pojawiły się 
farby w sprayu, co znacząco wpłynęło na rozwój tej formy ekspresji – ma-
lunki stały się większe, bardziej kolorowe i wyraźniejsze. Wcześniej twórcy 
używali głównie wodoodpornych markerów. Szczególną postacią, której po-
święcono wiele miejsca w  literaturze, był nastoletni chłopak greckiego po-
chodzenia – Demetrius. W 1971 roku w „The New York Timesie” ukazał się 
artykuł, w którym młody artysta stwierdził, że nie istnieje w nowojorskim 
metrze miejsce, którego nie oznaczyłby swoim podpisem – „Taki 183”. Wy-
darzenie to zapoczątkowało trend zaznaczania obecności w przestrzeni pu-



119119Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

blicznej i uczyniło z Demetriusa ikonę młodego pokolenia (Rowiński, 2004). 
Jego działania uznaje się za pierwszy przejaw nowoczesnego graffiti (Golka, 
2002). W latach 80. XX wieku graffiti przeniknęło do krajów Europy Środko-
wo-Wschodniej, gdzie stało się integralną częścią młodzieżowych subkultur. 
W  tym kontekście funkcjonowało jako forma sprzeciwu wobec władzy to-
talitarnej i jako narzędzie wyrażania niezależności oraz wolności (Potrykus- 
-Woźniak, 2010).

W Polsce powstanie subkultury grafficiarzy datuje się na lata 1980-1981 
XX wieku, w okresie powstawania „Solidarności” i w stanie wojennym (Ro-
wiński, 2004). Jednakże, graffiti dostrzec można w okresie II wojny światowej 
na ziemiach okupowanej Polski. Znak „Polski Walczącej” miał formę kotwi-
cy. Jej człon, w kształcie litery „P” symbolizował Polskę, a ramiona, w kształ-
cie litery „W”, walkę bądź „kotwicę” jako symbol nadziei odzyskania niepod-
ległości. Napis, w formie graffiti, umieszczany był na chodnikach, murach, 
tablicach ogłoszeniowych, czy przystankach kolejowych okupowanego kraju. 
Znak malowano, trudną do usunięcia, farbą smołową. Było to zadaniem mło-
dego pokolenia harcerzy. Malowanie kotwic stanowiło część składową akcji 
„Mały Sabotaż” w Warszawie (Nowak-Kluczyński, 2011). 

Mianem graffiti określa się rysunki, portrety, napisy, znaki umiesz-
czane w  większości przypadków na murach w  miejscach publicznych. 
W młodzieżowym slangu jest to „wrzuta”. Dla większości ludzi grafficiarze 
są wandalami. Oni sami określają swoją działalność „sztuką ulicy”, „ozdobni-
kiem swojej muzyki” (hip-hop). Niektórych grafficiarzy zwie się writersami. 
Nazwa pochodzi od angielskiego słowa „write”, czyli pisać. W początkowej 
fazie graffiti było napisem, pewnym ciągiem liter. Z czasem, kiedy zaczęto do-
dawać do nich kontury i wypełnienia, stwierdzono, że bardziej nadają się one 
do oglądania niż czytania. Od tamtej pory zaczęto używać nazwy „graffiti”. 
Graffiti może mieć formę rysunków, haseł umieszczanych na ścianach do-
mów, blaszanych garażach, starych budynkach, betonowych ogrodzeniach, 
mostach, wiaduktach kolejowych, wagonach pociągów. Na tych ostatnich 
cieszy się dużym poważaniem. Ma to związek przede wszystkim z trudno-
ścią wykonania takiego malunku: dotarciem do pociągu, a także uniknięciem 
kontaktu z funkcjonariuszami SOK-u (Staż Ochrony Kolei), a zwłaszcza wy-
konaniem dzieła w  krótkim czasie. Taki namalowany na pociągu „wrzut” 
przemierza całą Polskę, niosąc przesłanie jego autora, a  także sławiąc jego 
sztukę. Obecnie tworzenie graffiti dzieli się na malowanie „z ręki”, a więc za 
pomocą samych farb oraz na malowanie „z szablonów”, polegające na przy-
kładaniu do ściany wcześniej wykonanych szablonów i pokrywaniu wolnych 
obszarów farbą. Graffiti uliczne wykonywane jest też czasem za pomocą in-
nych technik – na przykład pędzla i wodnej farby akrylowej, jednak naśladuje 
się tutaj zawsze efekty uzyskiwane za pomocą „klasycznej” metody z farba-



120120 Konrad Nowak-Kluczyński

mi w sprayu. Techniki graffiti są, coraz częściej, adaptowane przez „powa-
żnych” malarzy do tworzenia „pełnoprawnych” dzieł sztuki. Wyróżnia się 
kilka form subkulturowej działalności grafficiarzy. Najbardziej skompliko-
waną stanowią wielkie kompozycje o bogatej kolorystyce, tak zwane murale, 
które nie zawsze są utożsamiane z  graffiti. Równie dobrze mogą one mieć 
charakter własnych przemyśleń, szkiców. Inspiracją stają się różnorakie mo-
tywy, na przykład z gier komputerowych, czy symbolika ulubionego zespołu 
muzycznego. Forma druga przybiera postać napisów, różnego rodzaju haseł. 
Mogą one mieć charakter polityczny, szyderczy, prześmiewczy, ekologiczny, 
dotyczący sfery seksu. Owe hasła, w zamyśle ich autorów, mają niejednokrot-
nie głębsze znaczenie. Ich zadaniem jest zmuszenie postronnego obserwatora 
do przemyśleń, refleksji. Służą wywołaniu społecznej dyskusji, nawiązaniu 
dialogu. 

W  latach 90. XX wieku graffiti opierało się przeważnie na satyrze i de-
konstruowaniu języka poprzez zabawę. W tym okresie wyróżnia się graffiti: 
reklamowe („Łupież i  łysina w  jednym”), erotyczne („Czerwony kapturek 
sypia ze śpiącą królewną”), szkolne („Szkoła óczy”), kościelne („Księża na 
księżyc”, „Bóg i tak był kosmitą”), egzystencjalne („Chce mi się wyć”, „Ludzie 
myślcie – to nie boli”) oraz polityczne („Magister elekt”) (Gwozda, Krawczak, 
1996). Jednym z bardziej znanych politycznych graffiti był napis „Ziemniaki 
do ziemi, księża na księżyc”. Graffiti to zostało oparte na wydarzeniach Mar-
ca’ 68, a dokładniej tyczyło ówczesnego sloganu „Studenci do nauki, pasta do 
butów”, będących szyderczym rozwinięciem hasła „Studenci do nauki”, wy-
mierzonego w uczestników ówczesnej manifestacji (Prejs, 2004). Do najbar-
dziej charakterystycznych „walków”, jakie pojawiały się na ulicach polskich 
miast zaliczano graffiti: egzystencjalne: „Śmierć samobójcom”, „Nie mam nic 
do stracenia. Kat”, religijne (kościelne): „Chrząszcz brzmi w trzcinie, ksiądz 
brzmi w gminie”, „Lepiej przepić całą płacę, niż księdzu dać na tacę”, „Nie 
módlcie się ludzie – forsa decyduje o  cudzie”, prześmiewcze: „Ależ mnie 
zażył. Tabletka”, „Jestem przegrana. Kaseta”, „Świat ponury, maluj mury”, 
„Chcesz mieć sny kolorowe, pijaj wina owocowe”, „Uśmiechnij się, jutro mo-
żesz nie mieć zębów”, „Strażak leje na wszystko”, „Gdy dopadła cię niedola, 
skocz do sklepu kup jabola”, erotyczne: „Gdy jedno ciało drugie gniecie, to 
powstaje ciało trzecie”, „Jej drabina do kariery ma cztery litery” (Rowiński, 
2004).

Współczesne graffiti w  Polsce przybiera różnorodne formy – od indy-
widualnych tagów po złożone murale, a  także krótkie hasła o  charakterze 
politycznym, społecznym lub tożsamościowym. Stanowią one ważny ele-
ment miejskiej semiotyki, często pełniąc funkcję komunikatu, manifestu lub 
interwencji w przestrzeni publicznej. Na murach wielu polskich miast poja-
wiają się napisy o  charakterze antysystemowym, na przykład „Państwo to 



121121Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

fikcja”, „Władza kłamie”, czy „Zabierzcie polityków z mojego życia”. Hasła 
te świadczą o krytycznym nastawieniu części młodego pokolenia wobec in-
stytucji państwowych i tradycyjnych struktur władzy. Z kolei, takie napisy, 
jak „ACAB” (akronim od ang. All Cops Are Bastards – „wszyscy gliniarze to 
dranie”) czy „Nie ma sprawiedliwości – jest policja” (często stylizowane jako 
„1312”), odzwierciedlają napięcia społeczne związane z  funkcjonowaniem 
służb i  rosnącą nieufność wobec organów przymusu państwowego. Obec-
ne są również hasła nacechowane ideologicznie lub światopoglądowo, na 
przykład „Wolność dla kobiet”, „Aborcja jest OK”, czy „Nie będziesz szła 
sama”, które zyskały szczególną popularność w czasie protestów Ogólnopol-
skiego Strajku Kobiet. Takie graffiti pełnią funkcję mobilizacyjną i  integra-
cyjną, umożliwiając spontaniczne wyrażenie sprzeciwu wobec obowiązują-
cych norm prawnych i społecznych. W niektórych przestrzeniach miejskich 
pojawiają się również hasła antywojenne, na przykład „No war”, „Solidarni 
z Ukrainą”, jak i napisy związane z prawami mniejszości, na przykład „Mi-
łość to miłość”, „Trans rights are human rights”, czy „Jesteśmy wszędzie” 
– hasła te są często powiązane z ruchem LGBTQ+ i mają na celu zaznaczenie 
obecności grup marginalizowanych w  przestrzeni publicznej. Tego rodza-
ju inskrypcje stanowią formę nieformalnej komunikacji społecznej – są nie 
tylko przejawem indywidualnej ekspresji, ale także świadectwem szerszych 
nastrojów społecznych oraz dynamiki konfliktów kulturowych. Graffiti staje 
się w tym kontekście narzędziem symbolicznego zawłaszczania przestrzeni, 
w której głos jednostek i grup pozbawionych reprezentacji instytucjonalnej 
znajduje swoje ujście.

Grafficiarz 
jako twórca, obywatel i kontestator

Portret polskiego grafficiarza nie został sprecyzowany. Uproszczeniem 
w literaturze przedmiotu stają się stwierdzenia, przywoływane jako przykła-
dy także w tym artykule, przypisujące grafficiarzy jedynie do środowisk mar-
ginalnych, kierując się wyłącznie stereotypami, rozumianymi jako

konstrukcja myślowa, zazwyczaj powszechna wśród członków danej grupy społecz-
nej, oparta na schematycznym i uproszczonym postrzeganiu rzeczywistości (zjawisk 
społecznych, kulturowych lub pewnej kategorii osób), zabarwionym wartościująco, 
często bazującym na uprzedzeniach i niepełnej wiedzy (Olechnicki, Załęcki, 2000, 
s. 204).

Subkulturę grafficiarzy stanowią nastolatkowie, będący uczniami szkół 
podstawowych, ponadpodstawowych, czy szkół branżowych. Należą do niej 



122122 Konrad Nowak-Kluczyński

również studenci, dorosłe osoby aktywne zawodowo, traktujące graffiti jako 
formę pasji i hobby. Grafficiarze z reguły mają swój teren działania, nazwę 
oraz znak firmowy (Kwak, 2009). Znak ten może pełnić rolę symbolu, którym 
zaznacza się teren, jak też obszar działalności danej grupy. Może być równie 
dobrze znakiem rozpoznawczym, służącym jak podpis rysunku. Każdy graf-
ficiarz posiada własny pseudonim (tag), którym podpisuje swoją twórczo-
ść. Pseudonim służy rozpoznaniu, jest anonimowy dla policji. W przypadku 
grupy, na czele stoi „king” (król), który na swym koncie ma najwięcej i naj-
lepiej wykonanych „wrzut”. Większość graffciarzy nie zna się osobiście, ale 
każdy zna niepisane prawo, dzięki któremu lepsi mogą zamalowywać dzieła 
gorszych. Istnieją przesłanki pozwalające traktować grafficiarzy jako odręb-
ną subkulturę. Pierwszą z nich jest szeroko rozumiana więź środowiskowa, 
z kolei drugą cechą wygląd malujących – bluzy z kapturem oraz plecaki służą-
ce do przechowywania puszek z  farbą czy gotowych do użycia szablonów 
(Piotrowski, 2003). W uproszeniu do ich ubioru zalicza się dżinsowe spodnie 
z szerokimi nogawkami, buty sportowe z wielkimi „jęzorami”, czapki bejsbo-
lówki zakładane daszkiem do tyłu (Prejs, 2004). Inne źródła charakteryzują 
postać grafficiarza jako: szerokie spodnie, czapki bejsbolówki, muzyka hip
-hopowa. Ponadto, „popijają piwo, a czasem luzują się «trawką»” (Rowiński, 
2004). Grafficiarze, którzy nie umieszczają swoich dzieł na specjalnie do tego 
wyznaczonych przez miasta miejscach (np. w Poznaniu pod wiaduktem ko-
lejowym przy ul. Hetmańskiej) działają głównie nocą, gdyż jak sami twierdzą 
„wasza jest moc, ale nasza jest noc” (odezwa dla policji) (Wyka, 1991). Inne 
źródła stwierdzają, iż w ich skład najczęściej wchodzą

uczestnicy i  sympatycy najróżniejszych subkultur, głównie nieletni („wyrobieni ar-
tystycznie”) malujący farbami aerozolowymi kolorowe obrazy (graffiti) w młodzie-
żowym slangu nazywane „wrzutami” lub hasła tzw. „walki” o bardzo różnej treści, 
w tym i politycznej (Rowiński, 2004, s. 61).

Należy jednak zaznaczyć, że współczesny grafficiarz w  Polsce stanowi 
zróżnicowaną i  trudną do jednoznacznego zdefiniowania postać, co wyni-
ka z wielości motywacji, form wyrazu i kontekstów działania. Mogą być za-
równo anonimowymi twórcami nielegalnych tagów i hasłowych inskrypcji, 
jak też artystami zaangażowanymi w realizację legalnych murali o charakte-
rze społecznym, politycznym, czy estetycznym. Cechą wspólną większości 
z nich jest potrzeba wyrażenia tożsamości, poglądów lub emocji w przestrze-
ni publicznej oraz chęć symbolicznego „zaznaczenia obecności” w mieście. 
Wizerunek grafficiarza często oscyluje między figurą outsidera a miejskiego 
aktywisty – osoby działającej na granicy sztuki, buntu i komunikatu społecz-
nego. Wielu grafficiarzy utożsamia się z wartościami subkultury hip-hopo-
wej, zwłaszcza z jej elementem wizualnym (writingiem), choć równie często 



123123Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

inspirują się kulturą anarchistyczną, lewicową, feministyczną lub queerową. 
W związku z tym, współczesny grafficiarz nie stanowi jednolitego typu spo-
łecznego, lecz raczej reprezentuje szerokie spektrum postaw – od czysto este-
tycznych, po jawnie polityczne.

Sztuka czy wandalizm?

Graffiti mogą pojawiać się praktycznie wszędzie, co wynika z agresyw-
nej obecności napisów, jednakże wybór miejsca, na którym rysunki zosta-
ją wykonane uzgadnia jego kontekst i utrwalenie. Zagadnieniem nigdy nie 
tracącym na aktualności dotyczącym grafficiarzy jest to, czy ich twórczość 
jest sztuką czy wandalizmem. Zdaniem artysty malarza Edwarda Dwurnika, 
jest to zdecydowanie sztuka – sztuka ulicy i  sztuka ludzi biednych, sztuka 
ludzi młodych. Graffiti można uznać za sztukę, gdyż to właśnie tą formą arty-
stycznego wyrazu posługiwało się wielu wybitnych malarzy i rzeźbiarzy. Do-
strzegali oni w tej młodzieżowej twórczości cechy antysztuki, która podważa 
dotychczasowe kanony, w  warstwie estetycznej i  użytkowej (Jędrzejewski, 
1999, s. 210). Sztuka to dziedzina ludzkiej działalności (twórczości) artystycz-
nej, wyróżniania ze względu na związane z nią wartości estetyczne (zwłasz-
cza piękno – stąd nazwa „sztuki piękne”), której wytwory (dzieła) stanowią 
trwały dorobek kultury; termin sztuka zmieniał historycznie swe znaczenie 
(Encyklopedia powszechna PWN, 2005). O  tym, że graffiti jest sztuką, może 
świadczyć spontaniczny charakter w wyrażaniu poglądów i emocji. Jean Du-
buffet, znany francuski malarz, fenomenem graffiti zainteresował się już w la-
tach 60. XX wieku (Jędrzejewski, 1999). W „bazgrołach” na murach i płotach 
dostrzegł walory estetyczne i  właśnie on jest autorem pierwszego albumu 
z  ich reprodukcjami. Uczynił to w  sposób oczywisty, w  imię odwracania 
porządku wartości. O zmianie statusu graffiti świadczą wydawane albumy 
z fotografiami, oficjalne wystawy oraz liczne publikacje na ten temat. Polskie 
graffiti zaczęło stawać się sztuką, kiedy z ulicy trafiło do galerii sztuki (Gwoz-
da, Krawczak, 1996). To właśnie Sir i Ash, czyli weterani polskiego graffiti, są 
autorami etykiet kultowego w latach 90. XX wieku napoju Frugo (Rowiński, 
2004). Frugo było utożsamiane z buntem i młodzieżową kulturą konsumpcyj-
ną. Już w ciągu roku od debiutu hasło „No to Frugo”, szklane butelki i cha-
rakterystyczne kapsle przyczyniły się do osiągnięcia przez markę około 90% 
rozpoznawalności.

Graffiti stało jest inspiracją dla Ryszarda Klimczaka, poety, który w swym 
tomiku wierszy, zatytułowanym Graffiti na tynku pamięci, obok swej twórczo-
ści poetyckiej umieścił własnoręcznie wykonane rysunki, w formie tej sztuki 
ulicznej. Każdy egzemplarz autor dopracowywał oddzielnie, w wyniku cze-



124124 Konrad Nowak-Kluczyński

go każdy tomik jest inny, wyjątkowy. Do tego, że graffiti klasyfikowane jest 
jako przejaw nowoczesnej sztuki, przyczynił się Jean Michel Basquiat, artysta, 
który swoim talentem zwrócił uwagę społeczności. Uważany za prekursora 
graffiti, malował w  stylu ekspresjonistycznym, był uznawany za przedsta-
wiciela malarskiego nurtu zwanego Nową Falą, najbardziej znanego twór-
cę nowojorskiego graffiti. Jego twórczość to powiązanie „sztuki ulicy”, czyli 
graffiti z prymitywną sztuką afrykańską. Po tym, jak w  latach 80. XX wie-
ku został wypatrzony przez czujnych krytyków, swoją twórczość przeniósł 
na płótno i błyskawicznie stał się gwiazdą rynku sztuki. Wymiar artystycz-
ny graffiti wiąże się z ekspresją, a także istotną potrzebą tworzenia, obecną 
w wielu młodych ludziach. Graffiti to sztuka miasta, która znana jest na ca-
łym świecie. Wyznacza wszędzie takie same kanony tworzenia, obrazowania 
(Leśniewska-Głowacka, 2002). Może być uznane za sztukę, jeżeli jego twórcy 
wiedzą, w jakich miejscach je umieścić. Zdaniem Alicji Wahl (artysta malarz, 
właścicielka galerii), graffiti jest tęsknotą za sztuką, a  ich autorów nazywa 
niespełnionymi artystami, którzy na murach czasem fantastycznie się speł-
niają, a poziom niektórych prac jest niemal profesjonalny.

Powszechnie przyjmuje się, że przynależność do subkultury stanowi 
czynnik sprzyjający przestępczości i  demoralizacji nieletnich. Należy jed-
nak podkreślić, że zjawisko subkultur w pierwszej kolejności powinno być 
postrzegane jako zjawisko społeczne, a  dopiero w  dalszej jako potencjalny 
czynnik kryminogenny. Alicja Wahl wskazuje, że graffiti należy rozumieć 
najpierw jako zjawisko społeczne, następnie socjologiczne, a dopiero na koń-
cu – jako artystyczne. Z punktu widzenia kryminologicznego warto zwrócić 
uwagę na to, że wśród grafficiarzy obowiązywał swoisty etos, w którym war-
tość jednostki oceniano między innymi na podstawie wielkości zamalowa-
nej powierzchni, liczby starć z policją oraz wysokości kar nałożonych przez 
władze (Górski, 1996). Tego rodzaju zachowania świadczą o przenikaniu się 
subkulturowej rywalizacji z elementami łamania prawa. W przestrzeni pu-
blicznej spotkać można wiele przykładów graffiti – od politycznych haseł 
po przypadkowe napisy i  symbole. W  licznych przypadkach trudno dopa-
trzyć się głębszego przesłania czy wartości artystycznej. Wiele z nich przy-
tłacza brzydotą, nieudolnością i  prymitywizmem wykonania, co prowadzi 
do utożsamienia ich z „bazgraniem” po murach. Taka „bazgranina” staje się 
synonimem wandalizmu, definiowanego jako „rozmyślne niszczenie, dewa-
stację, uszkadzanie dóbr kulturalnych” (Kopaliński, 1989, s.  542). W  opinii 
publicznej, sztuka graffiti – ze względu na swój półlegalny charakter – często 
uznawana jest za przejaw przestępczości. Twórcy wykonujący swoje dzieła 
w niedozwolonych miejscach narażają się na konsekwencje prawne. W tym 
kontekście graffiti bywa utożsamiane z  bezmyślnym lub celowym niszcze-
niem, na przykład urządzeń użyteczności publicznej. Jednakże, nie sposób 



125125Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

jednoznacznie zaklasyfikować graffiti do jednej, konkretnej odmiany wanda-
lizmu – jest to zjawisko złożone, rozciągające się na różnych płaszczyznach: 
od artystycznej i społecznej, po kryminalną. Właśnie ta wielowymiarowość 
czyni graffiti tak trudnym do jednoznacznej oceny. Zwłaszcza nielegalne 
może być postrzegane jako przejaw dezorganizacji przestrzennej, ponieważ 
wprowadza chaos wizualny i zakłóca estetyczny ład przestrzeni publicznej. 
Naniesione bez zgody właścicieli na elewacje budynków, mury, przystanki, 
czy obiekty infrastruktury miejskiej, często narusza spójność architektoniczną 
i urbanistyczną otoczenia. Tego typu działania społecznie postrzegane są jako 
brak poszanowania dla wspólnej przestrzeni oraz świadczą o niedostatecznej 
kontroli ze strony instytucji odpowiedzialnych za jej zarządzanie. W efekcie, 
graffiti może przyczyniać się do pogorszenia wizerunku dzielnicy i  nasile-
nia innych form dewastacji. To właśnie w aspekcie urbanistycznym graffiti, 
oprócz wandalizmu, zaliczane jest do przejawów dezorganizacji przestrzen-
nej (Hauziński, 2003). Owe przejawy wpływają na wzmocnienie lęku przed 
potencjalnym zagrożeniem, a także wytwarzają klimat strachu na danym ob-
szarze. Szczególną uwagę w tej kwestii zwraca się na graffiti, które utożsamia-
ne z wypisanymi na murach wulgaryzmami, uważane są przez mieszkańców 
za miejsca niebezpieczne. Wzmagają one poczucie lęku wśród mieszkańców, 
natomiast ludzie spoza tego obszaru czują się nieswojo i niebezpiecznie. Jed-
nakże, dezorganizację przestrzenną niekoniecznie utożsamia się wyłącznie 
z zagrożeniem bezpośrednim. Jest to przekaz ogólny, obrazujący, iż dany ob-
szar ma prawdopodobnie niebezpieczny charakter (Hauziński, 2003).

Grafficiarzy często określa się mianem pseudoartystów, zwłaszcza kie-
dy ich działania przybierają formę zuchwałej ekspresji twórczej, polegającej 
na umieszczaniu prac na obiektach sakralnych, zabytkach, czy nowo wybu-
dowanych budynkach. W  literaturze można również spotkać stanowisko, 
według którego graffiti traktowane jest jako „zjawisko patologiczne”, wy-
wołujące negatywne wrażenia estetyczne oraz niosące szkodliwe skutki spo-
łeczne i ekonomiczne (Rowiński, 2004). Sami grafficiarze postrzegają się jako 
członkowie miejskiej partyzantki artystycznej, co wynika z faktu, że działają 
wbrew obowiązującym zakazom, w ukryciu, narażając się na interwencje po-
licji i Służby Ochrony Kolei. Opinie społeczne na temat graffiti są podzielo-
ne — najczęściej jednak wskazuje się na szkody materialne będące efektem 
działalności tej subkultury oraz potrzebę zdecydowanego przeciwdziałania 
aktom wandalizmu.

Według Tomasza Szmagiera, graffiti jest i sztuką, i wandalizmem. Sztu-
ką jest w odbiorze indywidualnym, natomiast wandalizmem jako zjawisko. 
Subkultury młodzieżowe w  pewnym stopniu są zjawiskiem autentycz-
nym, choćby dlatego, że zaspokajają niektóre potrzeby młodych ludzi, nie 
mogących sobie znaleźć miejsca w  normalnym życiu. Są zatem miejscem 



126126 Konrad Nowak-Kluczyński

wyzwalania się frustracji, ale również uzewnętrzniania szerszych proble-
mów współczesnego świata. Młodzież intensywnie poszukuje własnej toż-
samości i autentycznego stylu życia. Według samych twórców, graffiti ma 
sens, gdyż rozjaśnia i ubarwia szarą rzeczywistość. Poprzez hasła mogą oni 
nie tyle zwrócić uwagę na siebie, co ukazać opinii publicznej swoje poglą-
dy. To właśnie zademonstrowanie swojego istnienia, wnoszenia w dorosło-
ść własnych koncepcji budowy i  organizacji życia społecznego należy do 
głównych zachowań ludzi młodych (Hołyst, 2001). Graffiti jest sztuką, która 
woła o zauważenie ich twórców. Bez manipulacji, zakłamania i cenzury. Jest 
buntem, autentycznym głosem młodego pokolenia (i nie tylko). Jest formą 
wypowiedzi, a przynajmniej tej części młodzieży, która w inny sposób wy-
powiedzieć się nie potrafi, nie może, lub po prostu nie chce (Gregrowicz, 
Waloch, 1991). Napis w postaci graffiti to nic innego, jak sposób nawiązania 
kontaktu z publicznością, którą w tym przypadku staje się każdy. Jednak 
i w tej kwestii odczucia są różne. Agnieszka Osiecka twierdziła, iż graffiti 
wynika z  poczucia słabości młodego pokolenia. Człowiek, który chce za-
znaczyć swoją obecność poprzez wrzask i agresywność kolorów jest czło-
wiekiem słabym. Może być to związane z tym, że młodzi coraz częściej nie 
znajdują dla siebie miejsca w świecie ludzi dorosłych. Graffiti to bunt prze-
ciwko dorosłym, zrobienie czegoś wbrew prawu, wbrew obowiązującym 
zasadom, normom obyczajowym czy prawnym. 

Coraz częściej graffiti przestaje być jednak wyłącznie formą buntu – sta-
je się wyrazem potrzeby. Potrzeby człowieka rozumiane są jako stan braku, 
który domaga się zaspokojenia. Powszechnie przyjmuje się, że potrzeba jest 
siłą porządkującą ludzką percepcję, myślenie oraz działania w sposób umoż-
liwiający osiągnięcie satysfakcji – zarówno w wymiarze biologicznym, psy-
chicznym, jak i duchowym. Pojęcie potrzeby stanowi więc kluczowy czyn-
nik motywujący ludzką aktywność i odgrywa istotną rolę w opisie rozwoju 
osobowości. Potrzeby nie są dane raz na zawsze – kształtują się w procesie 
interakcji jednostki ze środowiskiem, będąc również wynikiem indywidual-
nej aktywności (Lalak, 1999). W tym kontekście nocne malowanie na murach 
może być postrzegane jako próba zaspokojenia potrzeby ryzyka, wolności, 
czy potrzeby bycia zauważonym. Działania te często niosą ze sobą ładunek 
emocjonalny – ekscytację, poczucie przekraczania granic, adrenalinę, a także 
poczucie odwagi: „czy zostanę złapany, czy nie?”. Bywa, że sama możliwość 
złamania prawa staje się silniejsza niż potrzeba tworzenia – dominuje nad 
aspektem artystycznym. Tego rodzaju zachowania mogą przyjmować cha-
rakter kompulsywny, niemal uzależniający – jest to nałóg ekspresji, nałóg wy-
rażania siebie i swoich poglądów.

W kontekście psychologii, graffiti uznaje się za sztukę ludową. Dzięki niej 
istnieje nie tylko możność wyrażania swobodnej ekspresji, ale także wypo-



127127Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

wiedzi na każdy temat (Piotrowski, 2003). Najistotniejszym aspektem zjawi-
ska graffiti jest komunikat. Twórczość uliczna daje możliwość dotarcia z in-
formacją do szerokiego odbiorcy. W ten sposób graffiti staje się elementem 
komunikacji międzyludzkiej. To wolność słowa i obrazu pozwalają na nie-
skrępowane komentowanie rzeczywistości. Jest to indywidualna wypowie-
dź płynąca z wewnętrznej potrzeby, akt samorealizacji i w tym zawiera się 
jako aspekt psychologiczny (Gwozda, Krawczak, 1996). „Współczesne graffiti 
można przyrównać do języka dziecka, które uczy się formułowania swych 
pragnień, przekładania ich na konwencjonalne gesty i słowa” (Leśniewska-
Głowacka, 2002, s. 103). Wbrew błędnej opinii, graffiti to nie tylko komunikat 
między członkami subkultury hiphopowej, to apel do ogółu społeczeństwa, 
który służyć ma „celom wyższym”. Fakt ten uwidocznił się po śmierci pa-
pieża Jana Pawła II w 2005 roku, kiedy na murach pojawiły się Jego portrety. 
Autorzy graffiti poprzez swoje dzieła dokonują aktu samorealizacji. Jest to 
w głównej mierze wynikiem ich wewnętrznej potrzeby, co ukazuje ich ano-
nimowość. Jednakże, potrzeby te są tak różne, jak różni są ludzie (Gregro-
wicz, Waloch, 1991). Wiąże się to ściśle z ich osobowością, z ich charakterem. 
Osobowość, która staje się wieloczynnikową strukturą dynamiczną, która 
integruje i reguluje zachowania człowieka oraz jego relacje ze światem. Zna-
czenie odgrywa podatny klimat okresu dorastania, to znaczy buntowniczość, 
impulsywność, wrażliwość, dramatyzm. Wspólnoty subkulturowe stanowią 
ekspresję potrzeb ludzkich. Wywodzi się ona z  inicjatywy poszczególnych 
jednostek i grup, usiłujących na własną rękę szukać prawdy, piękna, miłości, 
godności oraz akceptacji (Jędrzejewski, 1999). 

Zakończenie

Zjawisko graffiti, mimo że często pozostaje kontrowersyjne, zasługuje na 
ujęcie interdyscyplinarne – zarówno jako forma ekspresji artystycznej, ele-
ment subkultury młodzieżowej, jak też istotny komunikat społeczny. Nie 
sposób jednoznacznie sklasyfikować graffiti wyłącznie jako akt wandalizmu 
czy wyłącznie przejaw sztuki. Współczesne graffiti funkcjonuje na styku tych 
dwóch przestrzeni: legalności i nielegalności, indywidualizmu i wspólnoto-
wości, dialogu i kontestacji. Jako zjawisko zakorzenione głęboko w kulturze 
hip-hopowej, ale wychodzące poza jej ramy, staje się coraz częściej narzę-
dziem symbolicznej walki o widzialność i głos w przestrzeni społecznej.

Grafficiarz w polskich realiach nie jest już tylko anonimowym „bazgroł-
karzem” – to często świadomy twórca, który operując kodem wizualnym, 
prowadzi dialog z otoczeniem, niekiedy brutalny, lecz szczery i przepełniony 
emocjami. Współczesne graffiti pełni różnorodne funkcje: informacyjne, es-



128128 Konrad Nowak-Kluczyński

tetyczne, symboliczne, terapeutyczne, a także protestacyjne. Dla jednych jest 
to akt „krzyku o zauważenie”, dla innych – manifest wartości, stylu życia lub 
sprzeciwu wobec norm kultury dominującej.

Niezależnie od oceny moralno-prawnej tego zjawiska, nie można igno-
rować jego siły oddziaływania oraz znaczenia kulturowego i  społecznego. 
Graffiti pozostaje trwałym elementem miejskiego krajobrazu i współczesnej 
kultury młodzieżowej – dynamicznie zmieniającej się, niejednorodnej i wciąż 
poszukującej nowych form wyrazu. Jest to sztuka dialogu – nie zawsze łatwe-
go, lecz potrzebnego – między jednostką a zbiorowością, marginesem a cen-
trum, prywatnym doświadczeniem a publiczną przestrzenią.

Wkład autorów
Autor deklaruje samodzielny wkład w powstanie pracy.



129129Graffiti sztuką dialogu i przejawem dezorganizacji przestrzennej 

REFERENCES

Dyoniziak, R. (1972). Młodzież epoki przemian. Warszawa: Wydawnictwo Nasza Księgarnia
Encyklopedia pedagogiczna XXI wieku, tom 1. (2003). Warszawa: Wydawnictwo Akademic-

kie Żak
Encyklopedia powszechna PWN. (2005). Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN
Filipiak, M. (1999). Od subkultury do kultury alternatywnej. Wprowadzenie do subkultur mło-

dzieżowych. Lublin: Wydawnictwo UMCS
Filipiak, M. (red.). (2001). Subkultury młodzieżowe wczoraj i  dziś. Tyczyn: Wydawnictwo 

Wyższej Szkoły Społeczno-Gospodarczej
Golka, M. (red.). (2002). Od kontrkultury do popkultury. Poznań: Wydawnictwo Fundacji 

Humaniora
Gregrowicz, R., Waloch, J. (1991). Polskie mury: [graffiti – sztuka czy wandalizm]. Toruń: Wy-

dawnictwo Comer
Górski, A. (1996). Sztalugi z cegieł. „Wprost”, 4
Gwozda, M., Krawczak, E. (1996). Subkultury młodzieżowe. Pomiędzy spontanicznością a uni-

wersalizmem. W: M. Filipiak (red.), Socjologia kultury. Zarys zagadnień. Lublin: Wydaw-
nictwo UMCS 

Hauziński, A. (2003). Mapy poznawcze środowiska zamieszkania zagrożonego przestępczością. 
Poznań: Wydawnictwo Stowarzyszenie Psychologia i Architektura

Hołyst, B. (2001). Kryminologia. Warszawa: LexisNexis
Jawłowska, A. (1975). Drogi kontrkultury. Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy
Jawłowski, A. (2002). Gry i zabawy hiphopowe. Subkultura młodzieżowa jak wspólnota ludycz-

na. W: W. Godzic (red.), Kultura popularna. Graffiti na ekr@nie, Kraków: Wydawnictwo 
Rabid

Jędrzejewski, M. (1999). Młodzież a subkultury. Warszawa: Wydawnictwo Akademickie Żak
Kopaliński, W. (1989). Słownik wyrazów obcych i zwrotów obcojęzycznych. Warszawa: Wiedza 

Powszechna
Kozak, S. (2007). Patologie wśród dzieci i młodzieży. Leczenie i profilaktyka. Warszawa: Wydaw-

nictwo Difin
Lalak, D., Pilch, T. (1999). Elementarne pojęcia pedagogiki społecznej i pracy socjalnej. Warsza-

wa: Wydawnictwo Akademickie Żak
Leśniewska-Głowacka A. (2002). Definiowanie ś wiata (szkic do współczesnego graffiti). W: 

W. Godzic (red.), Kultura popularna. Graffiti na ekr@nie. Kraków: Wydawnictwo Rabid
Melosik, Z. (1995). Postmodernistyczne kontrowersje wokół edukacji. Toruń – Poznań: Wydaw-

nictwo Edytor
Muggleton, D. (2004). Wewnątrz subkultury. Ponowoczesne znaczenie stylu. Kraków: Wydaw-

nictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego
Nowak-Kluczyński, K. (2011). Od znaku „Polski Walczącej” po hasło „FaceBóg” – rola polskiego 

graffiti w latach 1942-2011. Biuletyn Historii Wychowania, 27, 127-139
Okoń, W. (1981). Słownik pedagogiczny. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe
Olechowski, K., Załęcki, P. (1999). Słownik socjologiczny. Toruń: Wydawnictwo Graffiti
Pacholski, M., Słaboń, A. (2001). Słownik pojęć socjologicznych. Kraków: Wydawnictwo Aka-

demii Ekonomicznej w Krakowie
Paleczny, T. (1993). Grupy subkultury młodzieżowej: próba analizy – propozycje teoretyczne. 

Kultura i Społeczeństwo, 37(3), 69-84
Pawlak, R. (2004). Polska kultura hip-hopowa. Warszawa: Karga
Pęczak, M. (1992). Mały słownik subkultur młodzieżowych. Warszawa: Wydawnictwo Nauko-

we Semper



130130 Konrad Nowak-Kluczyński

Piotrowski, P. (2003). Subkultury młodzieżowe: aspekty psychologiczne. Warszawa: Wydaw-
nictwo Akademickie Żak

Potrykus-Woźniak, P. (2010). Słownik nowych gatunków i  zjawisk literackich. Warszawa – 
Bielsko-Biała: Wydawnictwo Szkolne PWN

Prejs, B. (2004). Bunt nie przemija. Bardzo podręczny słownik subkultur młodzieżowych. Katowi-
ce – Warszawa: Wydawnictwo Naukowe Śląsk

Rowiński, G. (2004). Socjologiczno-psychologiczna analiza grup wyznaniowych i  subkultur 
w Polsce. Podkultury i nowe ruchy religijne w Polsce. Warszawa: Oficyna MM Wydaw-
nictwo Prawnicze 

Siciński, A. (1991). Alternatywność  jako element współczesnej kultury. W: J.  Wertenstein
-Żuławski, M. Pęczak (red.), Spontaniczna kultura młodzieżowa. Wybrane zjawiska. Wro-
cław: Wydawnictwo Wiedza o Kulturze

Siemaszko, A. (1993). Granice tolerancji. O teoriach zachowań dewiacyjnych. Warszawa: Wy-
dawnictwo Naukowe PWN

Świętochowska, U. (2001). Patologie cywilizacji współczesnej. Toruń: Wydawnictwo Adam 
Marszałek

Wertenstein-Żuławski, J. (1993). Między nadzieją a rozpaczą. Warszawa: Wydawnictwo In-
stytut Kultury

Wyka, A. (1991). Alternatywny światopogląd i praktyka społeczna. W: J. Wertenstein-Żuławski, 
M.  Pęczak (red.), Spontaniczna kultura młodzieżowa. Wybrane zjawiska. Wrocław: Wy-
dawnictwo Wiedza o Kulturze




