STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012
ISSN 2082-5951

Leszek P. Stupecki
(Rzeszéw)

HEKTOR NA ISLANDII. HISTORIA TROJANSKA W ZRODLACH
STAROISLANDZKICH, CZYLI O TYM, JAK SNORRI STURLUSON
WEACZYE SKANDYNAWOW DO ANTYCZNEGO DZIEDZICTWA

Abstract

The article discusses the influence of antique tales on the development of Scandi-
navian historical tradition. A particular place is the shaping of that tradition due to
the great medieval writer, Snorri Sturluson. The author analyses the use of the Trojan
myth in the Snorra Edda. He also deliberates on the sources of knowledge of antique
tradition in Scandinavia.

Key words

the myth of Troy, Iceland, Snorri Sturluson, Snorra Edda, euhemerism, the ZAsir,
Old Anglo-Saxon and Old Norse genealogies

361



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

WSTEP

Jak si¢ wydaje, dawne wspolnoty ludzkie byly zawsze zainteresowane, aby
pokaza¢ wszystkim, zaréwno rodakom, jak i obcym, swoje czcigodne prastare
korzenie'. Osiggano to, odwolujac sie przede wszystkim do wlasnej, rodzimej tra-
dycji. Mozliwe, Ze cos$ takiego wlasnie zauwazyl u Semnondéw Publiusz Korneliusz
Tacyt (,Germania” 39). I najprosciej byloby oczywiscie, gdyby wszystkie barba-
rzynskie wspolnoty zyty sobie w Europie w dawnych czasach w sterylnej splendid
isolation, kultywujac swoje szlachetne indoeuropejskie dziedzictwo, cieszac si¢
pochodzeniem od praojca Mannusa (Tacyt, ,Germania” 2), kazda rzecz jasna od
Mannusa wlasnego, osobnego i innego, acz strukturalnie tozsamego z innymi.

Problem jednak tkwi w tym, Ze owe barbarzynskie wspolnoty nie zyty w préz-
ni, tylko w $wiecie poniekad peryferyjnym, zdominowanym przez antyczne kul-
tury $rédziemnomorskie, najpierw przez Grecje, potem Rzym, pdzniej wresz-
cie przez kultury postantyczne, ktére niestusznie chyba nazywamy zbiorczym
mianem $redniowiecza. Ale i w tym $wiecie, odgrywajacym dla barbarzynskich
peryferii role centrum, przywigzywano wage do pradawnych korzeni ludzkich
wspolnot. Z blizej niejasnego dla mnie powodu (imi¢ Homer bowiem jest tu ra-
czej etykieta niz wyjasnieniem) range arcymitu zdobyt sobie w tym $wiecie mit
wojny trojanskiej. Mitow byto wiele, ale i tak chronologi¢ innych wydarzen, po-
chodzenie bohateréw, umiejscowienie w przestrzeni sprowadzano czgsto i chet-
niej do §wiata homeryckiego. Pytano: Czy nasze miasto zalozono przed upadkiem
czy po upadku Troi? Byl nasz lokalny heros spokrewniony z jakim$ bohaterem
wojny trojanskiej czy nie byt? Dotarl do nas w swoich wedréwkach Odyseusz czy
ktorykolwiek, cho¢by najposledniejszy, z bohateréw spod Troi czy tez nie dotart?
Jesli dotart, to dobrze, bo jesli nie, to... znaczy, ze mieszkamy u diabta za stodota
i co gorsza jeste$my barbarzyncami. Céz wigc pozostalo Rzymianom innego, jak
wymysli¢ Eneasza? W ten sposob od razu stali si¢ Trojanami.

Taka droge myslenia o przeszlosci Rzym pozostawil swoim spadkobiercom.
Dunczykdéw chetnie zmieniano na Dakéw, Pruséw na Getéw, Polakéw na Sar-
matow, nawet Hunnowie, dzieki temu, Ze przyczynili sie do zniszczenia resztek

! Nie wiemy wlasciwie, czemu sie tak dzieje, najprosciej przypisac to po prostu wrodzonej
naturze ludzkiej. Zauwazamy jednak, ze ta naturalna sklonnos$¢ zanika, czy moze $cislej, jest
tepiona przez ,demokratyczne” rzady poprawnych politycznie biurokratéw probujacych ufa-
twi¢ sobie sprawowanie wladzy przez odmozdzenie spoleczenstwa. A najprostszym po temu
$rodkiem jest pozbawienie go wlasnej historii!

362



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

chwaty Imperium, oddali potem swoje imig¢ kolejnym falom koczownikéw, od
Awaréw po — co najmniej — Wegréw. Dzieki temu wszystko stawalo sie jasne
i wszyscy w pelni chwaly mogli si¢ do woli plawi¢ w antycznym sosie. Na taka
postantyczng strukture myslenia natozyla sie inna, biblijna. Paralelnie wigc do
wywodoéw od antycznych przodkéw pojawily sie wywody pochodzenia wspdl-
not od — najszlachetniejszych, rzecz jasna — potomkéw Noego. A wszystko to
trzeba byto jeszcze pogodzic¢ z lokalnymi, rodzimymi tradycjami. Zadanie bylo
trudne, ale wykonalne, albowiem pergamin wiele znie$¢ potrafi.

Celem tego artykulu jest proba naszkicowania, jak zadanie to wykonano
w Skandynawii.

Wpierw jednak musze wspomnie¢ pokroétee, tak dla porzadku, i o recepcji
mitu trojanskiego w §redniowieczu, i o najwazniejszych ,trojanskich” zrodtach
na Islandii.

MIT TROJANSKI W SREDNIOWIECZU

O wojnie trojanskiej w sredniowieczu wiedziano w $wiecie kultury tacin-
skiej doskonale, tyle ze nie od Homera®. Cho¢ jego imig¢ oczywiscie pamigtano
— i tyle. Opowie$¢ o Troi znano z ,De excidio Troiae historia” przypisywanej
(balamutnie) Daresowi Frygijczykowi, uczestniczagcemu jakoby w wojnie tro-
janskiej po stronie Troi, lecz niewspomnianemu w ogéle w ,,Iliadzie” Homera.
(Pseudo)Dares to pdznorzymskie (zapewne z V, najpdzniej z VI wieku, po-
wstale na pewno przed Izydorem z Sewilli, znane juz Fredegarowi) streszczenie
dziejow wojny trojanskiej napisane z punktu widzenia Troi. By¢ moze, co jest
juz jednak bardzo watpliwe i pozostaje przedmiotem sporu, dzieto oparte byto
na jakims$ greckim tekscie z I wieku n.e., jako ttumacz z greki przedstawia sie
bowiem we wstepie do Daresa niejaki Cornelius Nepos. Zrédto to cieszyto sie
w $redniowieczu ogromnym autorytetem i duzg popularnoscia’.

2 Do dzi$ uzytecznym wprowadzeniem do tematyki motywu trojanskiego w $redniowieczu
pozostaje w polskiej literaturze przedmiotu studium Jerzego Mankowskiego, Historia trojan-
ska w literaturze i kulturze polskiej XVI wieku, Meander 3, 1962, s. 137-147; 5, s. 252-268;
718, s. 351-377; por. W. Greif, Die mittelaterlichen Bearbeitungen der Trojanersage, Marburg
1886.

’ Daretis Phrygii de Excidio Troiae Historia, wyd. F. Maister, Lipsiae 1873 (Teubner). Por.
J. Mankowski, Historia trojanska, 3, s. 145; E. Heyse, Dares Phrygius, [w]: Lexicon des Mittel-
alters 3, Miinchen 2002, s. 571-572.

363



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

Drugim zrédfem wiedzy byl Diktys Kreteniczyk, rzekomy autor ,,Ephemeris
belli Troiani™. Jest to powstale w IV wieku rzekome ttumaczenie na tacine dzie-
la Diktysa, jakoby dziejopisa Idomeneusza i Meriona, greckich wodzéw pod
Troja, wydobyte z jego grobowca. Tak wiec i przed imieniem Diktysa powinien
pojawi¢ sie przedrostek ‘pseudo. Daresa czytano na Zachodzie, Diktys (cho¢
i ten tekst jest po tacinie) czytany byl gléwnie w Bizancjum®. Oba wspomniane
tu dzieta faczy préba ich uwiarygodnienia przez wprowadzenie motywu zna-
lezionego dokumentu®.

Wierszem dzieje wojny trojanskiej opowiadat natomiast ,,Homerus Latinus”
(inaczej ,Ilias Latina”), heksametryczny wiersz facinski z I wieku n.e., zapewne
pidra Bebicusa Italicusa’. Znal ten wiersz nasz Gall Anonim?®. Wspomnie¢ tez
trzeba encyklopedyczne wzmianki o Troi (poczynajac od Izydora) i pojawienie si¢
materii trojanskiej w rodzimej tworczosci starofrancuskiej i w Anglii (por. w tym
tomie artykut Macieja Abramowicza ,, Antyk w literaturze anglo-normandzkiej
w XII wieku”), o czym bedzie jeszcze mowa.

MIT TROJANSKI NA ISLANDII

Jesli ktokolwiek miatby watpliwosci, czy motyw wojny trojanskiej (czy tez
motywy antyczne, szerzej rzecz ujmujac) mogt wczesnie dotrze¢ do Skandy-
nawii, to niech zwrdci uwage na teze pewnego angielskiego badacza, ktdry
na gotlandzkich kamieniach obrazkowych dostrzegl — ni mniej, ni wigcej —
tylko sceny z wojny trojanskiej’. Teza taka jest bledna, ale nie jest absurdalna.
Germanowie stuzacy w armii rzymskiej, dzieci barbarzynskiej arystokracji od-
dawane Rzymianom w charakterze zakladnikdw i otrzymujace przy tej okazji

* Dictys Cretensis, Ephemeridos Belli Troiani Libri a Lucio Septimio a graeco in latinum
sermonem translati, wyd. Werner Eisenhut, Leipzig 1973 (Teubner).

* E. Heyse, Dictys Cretensis, [w]: Lexicon des Mittelalters 3, s. 982; por. J. Mankowski, Hi-
storia trojanska, 3, s. 145.

¢ J. Mankowski, ibidem.

7 Poetae Latini Minores 2/3: Homerus Latinus id est Baebii Italici Ilias Latina, wyd. F. Voll-
mer, Leipzig 1913; por. E. Heyse, Ilias Latina, [w]: Lexicon des Mittelalters 5, Miinchen 2002,
s. 379.

¢ J. Mankowski, Historia trojanska, 3, s. 139.

° M. Srigley, Dream of Troy. An Interpretation of Gotland Picture Stones of the Late Vendel
and Viking Period, Tor 22, 1988/89.

364



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

rzymskie wyksztalcenie, gladiatorzy, kupcy, mieszkancy pogranicza musieli
pozna¢ calkiem niezle rudymenty antycznej kultury — a do nich nalezala le-
genda o Troi!

Co ciekawe, skandynawskie tak zwane labirynty, czyli bardzo trudne do da-
towania struktury, budowane po prostu z ukladanych na ziemi kamieni tworza-
cych powtarzalng, dziwng forme labiryntu o ciekawych $rédziemnomorskich
nawiazaniach (potem takze chrzescijanskich, jak stynny labirynt z katedry
w Chartres!) znane sa w Skandynawii ,,0d zawsze” jako Trojaborgen™.

Wiedze starozytnych o Troi wykorzystali calkiem wczesnie Frankowie, kto-
rzy chyba juz u schytku starozytnosci wywodzi¢ si¢ zacze¢li od Sykambrow,
germanskiego ludu na przetomie er podbitego przez Rzymian i w konsekwen-
cji znanego pisarzom antycznym''. Bylo to dla Frankéw najwyrazniej utozsa-
mienie wazne, skoro juz wedltug Grzegorza z Tours (I, 31) biskup Remigiusz
mial si¢ zwrdci¢ do przystepujacego do chrztu Chlodwiga: ,,Ugnij bez leku
karku, Sykambrze™'?. Ale idace jeszcze dalej utozsamienie Frankéw-Sykambrow
z Trojanami pojawia si¢ dowodnie dopiero w VIII wieku w ,Liber Historiae
Francorum” i u Fredegara. Co w skandynawskim kontekscie szczegolnie cieka-
we, Sykambréw poprowadzono w ,, Liber Historiae Francorum” z Troi do Galii
poprzez ujscie Donu®. A taka lokalizacja ich drogi wprowadza do naszych

“Podobne obiekty w Anglii zwane sg podobnie, czesto po prostu Troy Town.

O Sykambrach patrz: J. Heinrich: Sugambrer, [w:] Reallexikon der Germanischen Alter-
tumskunde 30, Berlin-New York 2005.

2Grzegorz z Tours, 11, 31: Historia Frankéw, thum. K. Liman, T. Richter, wyd. D.A. Sikorski,
Tyniec-Krakow 2002, s. 126. Tenze Grzegorz z Tours (11, 9: Historia Frankéw, s. 110), opierajac
sie na tradycji péznoantycznej, wywodzil nawet Frankéw z Panonii, ktéry to motyw podtrzymali
i rozwineli kolejni dziejopisowie frankijscy (patrz nizej). Czy juz wtedy prébowano wywodzi¢
Frankow z Troi — nie wiemy. Wiemy natomiast, ze juz Ammianus Marcellinus (XV, 9, 3: Dzieje
rzymskie, 1, ttum. I. Lewandowski, Warszawa 2002, s. 143-144) wywodzil cze¢$¢ przedfran-
kijskiej ludnosci Galii od Trojan! Por. O. Sundkvist, Freyr’s Offspring. Ruler and Religion in
Ancient Svea society, Uppsala 2002, s. 150-151.

P Liber Historiae Francorum (wyd. B. Krusch, MGH, Scriptores Rerum Merovingicarum 2,
Hanoverae 1888, s. 241-328), dawniej przez badaczy niedoceniany (bowiem jego dziewietnasto-
wieczny wydawca Bruno Krusch nisko to Zrédto oceniat), obecnie znalazl uznanie mediewistow
(np. R. Geberding) i jest datowany na ca. 727 rok. Wedlug pierwszego rozdziatu tego dzietka
(MGH, Scriptores Rerum Merovingicarum 2, s. 241-242) po upadku Troi rzadzacy tam Eneasz
uciekt do Italii ,,alii quoque ex principibus, Priamus videlicet et Antenor, cum reliquo exercitu
Troianorum [...] venerunt usque ripas Tanais fluminis. Ingressi Meotidas paludes navigantes,
pervenerunt intra terminus Panoniarum iuxta Meotidas paludes et coeperunt aedificare civi-
tatem ob memorial eorum apellaveruntque eam Sicambriam habitaveruntque illic annis multis
creveruntque in gentem magnam”. W kolejnym rozdziale lud ten pdzniej, juz w czasach Walen-

365



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

rozwazan lud w starozytnym, trojanskim kontekscie zupetnie zdawaloby sie
nieoczekiwany — Turkdéw. Jeszcze ich jednak spotkamy.

Mit trojanski najpelniej rozwinal i dostosowat do skandynawskich potrzeb
Snorri Sturluson. Uczynil to w dwdch dzietach: w ,,Eddzie” (zwanej u nas nie-
precyzyjnie ,,Eddg prozaiczng”) i w ,,Ynglinga sadze”'*. W obu tych zrédtach,
obu bezspornie jego piora, przedstawia on jednak nieco inng wersj¢ swojej
opowiesci. Pamietajmy tu tez, ze ,,Edda” Snorriego Sturlusona sklada sie z czte-
rech (nie z trzech!) czesci, z ktérych kazda odgrywa inng role. Nas najbardziej
obchodzi¢ beda Prolog i Gylfaginning®.

tyniana, przyby¢ mial nad Ren. Fredegar (II, 4-6: MGH Scriptores Rerum Merovingicarum 2,
wyd. B. Krusch, Hannoverae 1888, s. 45-47), nawigzujac do tego przekazu, réwniez podzielil
najpierw uchodzcow z Troi na dwie grupy. Pierwszej kazal zmiesza¢ si¢ z Macedonczykami (nie
zapominajac wymieni¢ kréla Filipa i Aleksandra Wielkiego), druga poprowadzit do Frygii i po-
zwolit jej wybrac sobie za krola Francjona, od ktérego pochodzi¢ ma miano Frankow. Ale potem
wywiddt jeszcze od Trojan lud trzeci, a mianowicie Turkéw (,tercia ex eadem origine gentem
Torcorum fuisse...”), ktérzy pozostajac w Tracji, wybra¢ sobie mieli na kréla niejakiego Torkota
(»regem nomen Torquoto, per quo gens Turquorum nomen accepit”). We w miare sp6jng calosé
przeredagowat to wszystko na przetomie X i XI wieku Aimoin z Fleury (Historia Francorum I,
2: Patrologia Latina 139, wyd. J.-P. Migne, Parisii 1853, kol. 539), stwierdzajac: ,Quidam vero
auctores referunt quod a Francione rege vocati sunt Franci, dicentes quod digressi a Troja re-
gem sibi, Frigam nomine, constituerint. Sub quo, inquiunt, eis Asiam pervagantibus, quaedam
ex ipsis pars inter Macedones sortem habitationis accepit. Quorum viribus aucti Macedones,
quanta sub Philippo et Alexandro regibus bella gesserunt prospera, perspicuum habetur. Porro
reliqua portio cum praefato principe Europae partes adiit et inter Oceanum et Thraciam super
littora Danubii consedit. Quae duobus a se electis regibus, in duarum se divisit nomina gentium.
Et una quidem natio Torchorum, a Torchoto rege; alia vero a Francione, Francorum adepta
nomen est, quae Alanos, ut diximus, a Meotidis expulit paludibus” W ten sposéb Frankowie
i Turcy stali bra¢mi i potomkami Trojan, wspomnianych zresztg przez Aimoina juz na samym
wstepie do jego dziela. Por. A. Heusler, Die gelehrte Urgeschichte im altislandischen Schrifttum,
Berlin 1908, Abhandlungen der Koniglischen Preussischen Akademie d. Wiss., Phil.-Hist. Cl.,
Abh. 111, Berlin 1908, s. 109 (nowe wydanie w: idem, Kleine Schriften 2, Berlin 1969, s. 80-164);
A. Faulkes, Descent from the Gods, Medieval Scandinavia 11, 1978/79, s. 114-115.

8. Sturluson, Ynglinga saga, [w:] idem, Heimskringla, wyd. Bjarni Adalbjarnarson, Rey-
kjavik 1941, s. 3-83 (Islenzk Fornrit 26).

*Idem, Edda. Prologue and Gylfaginning, wyd. A. Faulkes, Oxford 1982; thumaczenie an-
gielskie: S. Sturluson, Edda, ttum. A. Faulkes, London 1995. Wszystkie cytaty polskie z Eddy
Snorriego zamieszczone ponizej s3 mojego piora i pochodza z przygotowywanego przeze mnie
do druku polskiego ttumaczenia tego dziela z jezyka oryginalu. Odsytam wiec czytelnikow
w tekscie artykutu jedynie do ksiegi (Prolog lub Gylfaginning) i numeru ustepu (ich numeracja
jest jednak pogmatwana i wcigz czeka na uporzadkowanie w krytycznej edycji dziela, jakiej od
potowy XIX wieku brak, na potrzeby tego artykulu stosuje numeracje tradycyjna, jak w edycji
A. Faulkesa; w planowanym wydaniu mojego tltumaczenia nie wykluczam jednak podjecia proby
jej uporzadkowania).

366



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

Skad Snorri wiedzial o Troi? Otz kto$ juz przed nim napisal na Islandii
»Iréjumanna sage’, ktorg Snorri znal'. Co wigcej, Anthony Faulkes'” podkre-
$la, ze w rekopisach ,, Iréjimanna saga” wystepuje najczesciej wraz z ,,Breta
sogur” réwniez znajacymi motyw Troi, a takze motyw wedréwki Eneasza i jego
syna Brutusa, a od Brutusa, jakzeby inaczej, pochodzi¢ maja Brytowie'®. ,,Bre-
ta sogur” bowiem to po prostu staroislandzkie tltumaczenie ,,Historia Regum
Britanniae” Geoffreya of Monmouth, ktéry rozwija ten motyw'. ,, Tréjimanna
saga’ jest za$ staronordycka przerobka sredniowiecznych narracji o wojnie tro-
janskiej opartych na ,,De excidio Troiae” Daresa. Poniewaz powstanie ,,Troj-
umanna sagi’ datuje si¢ na poczatek XIII wieku®® — a wigc na czasy mtodosci
Snorriego — to znal on juz najprawdopodobniej ten tekst. Réwnie dobrze mogt
znac¢ (raczej obok niz zamiast) oryginalne facinskie teksty méwiace o Troi, czyli
wladnie Daresa, moze ,Ilias Latina”, badz przynajmniej jakie$ encyklopedycz-
ne wzmianki o Troi. Dziwi jednak pojawienie si¢ u Snorriego postaci Trora,
najprawdopodobniej utworzonego z postaci Trosa, znanego Diktysowi z Krety,
mozna go jednak bylo znalez¢ tez u Izydora z Sewilli (patrz nizej). Snorri mogl-
by tez, gdyby wiadat starofrancuskim?®, skorzysta¢ z powstalego w XII wieku

'*Na pytanie, czy Snorri znal Tréjumanna sage juz Andreas Heusler (Die gelehrte Urge-
schichte) odpowiadat twierdzaco i miat racje.

7 A. Faulkes, Descent from the Gods, s. 118-123.

8Breta sogur, wyd. J. Sigurdsson, [w:] Trojumana saga ok Breta ségur, [w:] Annaler for
nordisk Oldkyndighed og Historie, 1848, s. 102 i 124 (lub przedruk tego wydania: Breta sogur
hinn fornu, prentadar ef til atgafu Jons Sigurdssonar..., Reykjavik 1914); takze [w:] Hauksbok,
wyd. E Jonsson, E. Jonsson, Kebenhavn 1892-96, s. 231-233 i 238-244.

Y Geoftrey of Monmouth, De gestis Britonum, wyd. M.D. Reeve, Boydell Press 2007 (Ar-
thurian Studies 69).

»R. Eldevik, Tréjimanna saga, [w:] Medieval Scandinavia. An Encyclopedia, wyd. P. Pul-
siano, New York and London 1993, s. 658-659; R. Simek, H. Palsson, Lexikon der althordischen
Literatur, Stuttgart 2007, s. 403-404.

“'Wydaje sie to bardzo watpliwe, ale znamy z literatury staroislandzkiej posta¢ niejakiego
Rikiniego, mnicha, ktéry pochodzit z Francji. Jedna z biskupa sogur, Jons saga ins helga (8),
wspomina o tym $wietym: “Heilagr Jon byskup tok marga menn til laeringar ok fekk til goda
meistara at kenna peim, Gisla Finnason, er fytt gattum vér, at kenna grammaticam, en einn
franzeis, Rikina prest, kapuldn sinn ok astvin, at kenna séng eda versagerd, pvi at hann var ok
inn mesti laerdémsmadr”. (Jons saga ins helga, 8: Biskupa sogur 1/2, wyd. S. Steingrimsson,
O. Halldérsson, P. Foote, Reykjavik 2003, s. 217: Islenzk Férnrit 15/2); Rikini jest wspomniany
w tejze sadze jeszcze w rozdziatach 16 1 18, s. 231-233. Rikini byl wiec nauczycielem w szkole
katedralnej w Holar, byt zaprzyjazniony z biskupem, bardzo uczony, w tym w szczegolnosci
w $piewie i sztuce poetyckiej! A dzieje si¢ to wszystko w czasach powstawania zrebow literatury
staroislandzkiej, jako ze $wiety biskup Jon, zaprzyjazniony z Saemundem inn frédi i spokrew-

367



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

»Roman de Troie". I co nie jest tu bez znaczenia — nie ma raczej watpliwosci,
ze w wieku XII i XIII dzieje wojny trojanskiej byly po prostu tematem modnym
i dobrze znanym.

Tak wigc od czaséw Wergiliusza Rzymianie, a w $redniowieczu zaréwno
Frankowie, jak i Brytowie, starali si¢ wykaza¢, ze pochodzg od Trojan. Co cie-
kawe, w literaturze staroislandzkiej wspomina si¢ trojanskie korzenie jedynie
w przypadku Rzymian i Brytéw. Trojanskie pochodzenie Brytéw wspomnia-
ne jest w przywolywanych tu juz ,,Breta sogur’, gdzie Brutus-Bryt zbudowany
w Anglii ,,gréd nazwat Nowa Troja [...] a teraz nazywa si¢ on Londynem” (,,pa
borg kalla Troio ena Nyiu [...] en nv heitir hvn Lvndvna borg”)*. Trojanskie po-
czatki Rzymian wspomniane sg natomiast w ,,Veraldar sadze”*, w ,Rémaverja
sogur”, i w interpolacjach do Prologu do ,,Eddy Snorriego” w ,,Codex Wor-
mianus”®. Podkre$lmy tu zarazem, ze nigdzie w znanym nam pi$miennictwie
staroislandzkim nie wspomina si¢ o podobnych uroszczeniach Frankow™.

»Iréjumanna saga’”, abstrahujac od szczegdtow tradycji rekopismiennej,
przekazana jest w trzech gléwnych redakcjach: Alfa opartej dos¢ scisle na
tekscie ,,De excidio Troiae” (pseudo)Daresa®, redakcji Beta rowniez opartej
na Daresie, ale w innej wersji uzupelnionej fragmentami z ,,Ilias Latina’, ,,Ene-
idy” Wergiliusza oraz Owidiuszowych ,,Heroid” i ,Metamorfoz™?; wreszcie
redakcja tejze sagi w ,Hauksbok” zawiera — jako jedyna — wstep przedsta-

niony zaréwno z nim, jak i z Arim inn fr6di, zmart w 1121 roku! Jon helgi, M.M. Larusson,
Kulturhistorisk leksikon fro nordisk middelalder 7, Reykjavik 1962, kol. 608-612. Warto tu takze
za Andreasem Heuslerem podkresli¢ kontynentalng i anglosaska edukacje wielu islandzkich
duchownych.

*Hauksbok, s. 244.
#Veraldar saga, wyd. J. Benediktsson, Kebenhavn 1944, s. 46.

*Catilina and Jugurtha by Sallust and Pharsalia by Lucan in Old Norse: Rémaverja sogur
AM 595 a-b, 4to, wyd. J. Benediktsson, Kebenhavn 1980.

#Edda Snorra Sturlusonar. Codex Wormianus AM 242 fol., Kebenhavn og Kristiania 1924,
S. 4-6.

%Por. A. Faulkes, Descent of Gods, s. 118.

¥Wcigz przydatne pozostaje dawne standardowe wydanie: Tréjumanna saga, wyd.
J. Sigurdsson, [w:] Annaler for nordisk Oldkyndighed og Historie, 1848, s. 3-100.

#Tréjimanna saga. The Dares Phrygius Version, wyd. J. Louis-Jensen, Copenhagen 1981
(Editiones Arnamagnaeanae, A, 9).

#Tréjumanna saga, wyd. J. Louis-Jensen, Copenhagen 1963 (Editiones Arnamagnaeanae,
A, 8). Jest to wydanie redakcji Beta poszerzonej o wersje sagi w Hauksbok.

368



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

wiajacy bostwa grecko-rzymskie, oparty najprawdopodobniej na ,,Mitogra-
fach watykanskich” i na ,Ovide moralisé™.

»EDDA” SNORRIEGO — PROLOG I GYLFAGINNING

Jak wigc Snorri wykorzystal mit trojanski w swojej ,Eddzie”? Pamigtajmy tu,
ze kazda czg$¢ tego dziela pelni inng funkcje, a Prolog jest prologiem nie tyle
do calosci pracy, ile raczej do nastepujacego po nim Gylfaginning. Snorri rzecz
zaczyna w Prologu (1-3) po chrzedcijansku i ab ovo. Opisuje najpierw stwo-
rzenie $wiata i ludzi (wspominajac ich grzechy), Noego i potop, a po potopie
ponowne zbladzenie ludzkosci i odejscie od czci prawdziwego Boga. Stwierdza
wreszcie, ze cho¢ ludzie najpierw o Bogu zapomnieli, to potem ich potomko-
wie, dociekajac mechanizmoéw powstania i dzialania $wiata, doszli do pojecia
religii naturalne;j*'.

*Trojumanna saga, 1-5, [w:] Hauksbdk, s. 193-197; poréwnaj z: Tréjumanna saga, wyd.
J. Louis-Jensen 1963, s. 1-5.

' Az do tego miejsca Snorri przedstawia zgodny z pogladami chrzescijanskimi wywod o po-
czatkach tzw. religii naturalnej, por. W. Baetke, Die Gétterlehre der Snorra-Edda, [w:] W. Baetke,
Kleine Schriften, wyd. K. Rudolph, E. Walter, Weimar 1973, s. 245. W. Baetke twierdzil, ze Snorri
probowal pogodzi¢ koscielng teori¢ naturalnego monoteizmu z realnym politeizmem religii
staronordyckiej, wynoszac w swej konstrukcji mitograficznej Odyna do roli ojca bogow (Baetke,
Die Géatterlehre, s. 239). Poszed! on jednak raczej za wzorcami religii antycznej, z Jowiszem/
Zeusem — ojcem rodziny bogéw na czele. Snorri bowiem, zamiast biblijnego motywu wiezy
Babel jako kary za ludzka pyche i naruszenie przykazan bozych, pisze bez cienia potepienia
o roznicowaniu sie jezykow i narodow jako przyczynie pojawienia sie réznych nazw dla okre-
$lenia jednego boga jako o prazrédle politeizmu! Takie wlasciwe raczej dla wspolczesnej nauki
genetyczne postawienie sprawy przez Snorriego, ewidentnie pasjonujgcego si¢ jezykami (do tego
stopnia, ze pojecie jezyka wydaje si¢ u niego kluczowe w opisie religii, tak Ulrike Strerath-Bolz,
Sprache und Religion im Prolog der Snorra Edda, [w:] Snorri Sturluson. Beitrage zur Werk
und Rezeption, Ergédnzungsbiande zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 18,
Berlin—-New York 1998, s. 273), jest w $redniowieczu zupelnie wyjatkowe, cho¢ cienn podobnej
mysli pojawia sie u Izydora z Sewilli (Etymologiae I, 3, 4; IX, 1,1).

Warto tu szczegdlnie mocno podkresli¢, ze Snorri kompletnie i celowo pomija biblijng
opowies¢ o wiezy Babel, ktdra w sredniowieczu standardowo objasniano réznice jezykowe.
(U.1P. Dronke, The Prologue of the Prose Edda: Explanation of a Latin Background, [w:] Sjéttu
ritgerdir helgadar Jakobi Benediktssyni 20. juli 1977, wyd. E.P. Péturson, J. Kristjansson, Reykja-
vik 1977, 1, 5. 156-158 1 162-165; por. G. Lorenz (wyd.), Snorri Sturluson, Gylfaginning, Texte,
Ubersitzung, Kommentar von..., Darmstad 1984, s. 50 (Texte zur Forschung 48). Nic wiec dziw-
nego, ze interpolator Prologu w ,,Codex Wormianus” poczul si¢ zobowigzany do uzupelnienia
tego ,,braku” w tekscie Snorriego, i wlasnie w tym miejscu pojawia sie tam interpolacja poswie-

369



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

Pdzniej opisuje ksztalt swiata (Prolog 3). Zwraca tu uwage uzycie przez
Snorriego stowa Enea jako nazwy Europy (powtoérzone w ,,Ynglinga sadze”).
Skad sie wziglo — pozostaje niewyjasnione*”. By¢ moze jest to po prostu po-

cona wiezy Babel, pomieszaniu jezykow, nauce Zoroastra oraz Babilonowi i poczatkach idolatrii
w postaci kultu Baala; interpolacja zdecydowanie bardziej odpowiadajaca $redniowiecznym
standardom. Jak zauwaza Anthony Faulkes (Pagan Sympathy: Attitudes to Heathendom in the
Prologue to Snorra Edda, [w:] Edda. A Collection of Essays, wyd. R.J. Glendinning, Haraldur
Besason, University of Manitoba Icelandic Studies 4, Winnipeg 1983, s. 293), motyw wiezy Babel
pojawil sie juz we wczesniejszej od dziela Snorriego Veraldar sadze, 11 [ii etas] (Veraldar saga,
wyd. J. Benediktsson, Kebenhavn 1944, s. 14), gdzie wieza Babel okreslona jest mianem zamku,
kastala (w interpolacji: stolpa); jest tez tam oczywiscie Adam i Ewa i ich potomstwo o imionach
jak w listach anglosaskich, jest Noe i jego synowie (Sem, Cham i Jafet) i anegdota o pijanistwie
Noego (I, s. 8-11). Caly ten materiat stal do dyspozycji Snorriego, zapisany w jego rodzimym
jezyku. I zostal zignorowany.

Co wiecej, u Snorriego pojawia si¢ podobnie jak w kazaniu Marcina z Bragi ,, De correctio-
ne rusticorum” obcy Genezis motyw ponownego odejsécia przez ludzko$¢ od przykazan Bozych
i zapomnienia o Stworcy. Ursula i Peter Dronke (The Prologue of the Prose Edda, s. 155-156)
podejrzewaja, ze Snorri mégt zna¢ to kazanie (podobnie jak podobne do niego anglosaskie
kazanie Aelfrica ,,De falsis deis...”), podkreslaja jednak, ze jesli tak, to z premedytacjg obral
zupelnie inng droge interpretacji. Tam, gdzie Marcin z Bragi twierdzi, ze gdy ludzkos$¢ zapo-
mniafa o Bogu, to natychmiast zwiedziona przez Szatana oddala si¢ idolatrii, Snorri — bez
cienia potepienia — opisuje dochodzenie przez pogan (w domysle poganskich filozoféw) do
poznania Boga przez dociekanie natury rzeczy tego $wiata (por. U. i P. Dronke, The Prologue of
The Prose Edda, s. 158-162). I ponownie — tg sama droga, jaka podazyt Marcin z Bragi, idzie
interpolator tekstu Snorriego w ,Codex Wormianus”

Pierwszy rozdziat Prologu Snorri konczy stwierdzeniem ,wszystko to probowali pojac
ziemskim rozumieniem, poniewaz nie byla im dana madros¢ duchowa. Myéleli wiec, ze wszyst-
ko zostalo stworzone z jakiej§ materii”. Stworzenie §wiata z ,jakiejs materii” czy tez ,tworzy-
wa” ponownie wydaje si¢ nawigzywac do dyskusji filozoficznych i teologicznych o stworzeniu.
Snorri — zdaniem A. Faulkesa (Pagan Sympathy, s. 296-297; por. U. i P. Dronke, The Prologue
of the Prose Edda, s. 170-172) — przypisuje poganom poglady starozytnych filozoféw, Platona
(Timajos 28-37) i Lukrecjusza (De natura rerum I, 155-205) twierdzacych, Ze nic nie mozna
stworzy¢ z niczego, mogl je wszakze zaczerpna¢ za posrednictwem Boecjusza (z De consola-
tione philosophiae), Piotra Comestora czy innych autoréw sredniowiecznych, podkreslajacych
wszakze jasno, ze chrzescijanistwo ma w tej sprawie zupelnie inny poglad, a Bog stworzyt §wiat
ex nihilo. Jednak tenze Snorri, cytujac 3 strofe Voluspa mdéwiaca o poczatku $wiata, vers ,Ar
var alda...” (,W zaczatkach $wiata), nie konczy stowami ,er Ymir bygdi” (,,gdy zyl Ymir”), ale
»er ekki var” (,,gdy niczego nie bylo”), odmiennie wiec od kanonicznej wersji Eddy poetyckiej
i w zgodzie z chrzescijanska wizja kreacji ex nihilo! W zrédlach staroislandzkich stworzenie
$wiata jako kreacje ex nihilo opisuja na przyklad Hauksbok, s. 180 (,,gud er af engu efni gerdi
alla luti”) i Placidus saga 1 (Heilagra manna sogur, wyd. C.R. Unger, Christiania 2, 1877, s. 194
(gdzie Jezus mowi do Placyda we wlasnej osobie: ,,ek em Jesus Kristr, ek gjorda himin ok iord
ok allar skepnur af engu efni”).

32A. Faulkes, Pagan Sympathy, s. 294.

370



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

mylka Snorriego, ktéry mégt imie Eneasza w genetivie w ,,Irojumanna sadze”
(1963, s. 215): ,Romveria aettar [...] komnir fra Enea’, zrozumie¢ jako nazwe
kraju! Podobne okazje do tego rodzaju pomytki istniejg tez zreszta w innych
miejscach owej sagi! Ale nie musi to by¢ koniecznie pomyltka — nie obrazaj-
my inteligencji Snorriego, ktory tacine znal najprawdopodobniej przynajmniej
pobieznie — wigc byloby to raczej jego tworcze skojarzenie, jak to sugeruje Ru-
dolf Simek?®. Snorri mégl po prostu urobi¢ od imienia Eneasza wlasna, uczona
nazwe Europy jako czgsci §wiata zasiedlonej przez potomkdéw Trojan. Bylby to
jego autorski pomyst, nazwa Enea jako synonim Europy wystepuje bowiem
wylacznie u Snorriego, w Prologu do ,Eddy” i w ,,)Ynglinga sadze”

Najlepsza, najwieksza i najwspanialsza czescig Swiata jest jednak w opisie
Snorriego oczywiscie Azja. I trzeba uznad, ze Snorri ma na mysli Azje taka, jaka
widaé na najprostszych mappae mundi, a nie Azje Mniejsza (cho¢ na niektérych
z takich map pojawia si¢ podzial na Asia minor i Asia maior*).

Duzo ciekawiej geografia mitu trojanskiego wyglada w opisie tegoz Snorrie-
go w ,,)Ynglinga sadze” (1), gdzie ta sama co w Gylfaginning opowies¢ o pocho-
dzeniu Aséw przedstawiona jest nieco inaczej, a w opisie geografii wydarzen
napotykamy Rus, czyli wielka Szwecje — ,,Svipj6d in mikla” (utozsamiona
w domygle ze ,,Scythia magna”), a jako rzeka oddzielajaca Azje od Europy po-
jawia si¢ Don, czyli wystepujacy na skandynawskich mapae mundi Tanais. Idac
droga wlasnych, bardzo uczonych etymologii (oczywiscie btednych), Snorri
tworzy najpierw z Tanais Tanakvisl (Tana-kvisl, gdzie ,,.kvisl” to rzeka, a $cislej
rzeka rozgaleziona na liczne odnogi), a z niej nastepnie Vanakvisl — rzeke
Wanoéw. Na wschodzie od Tanais Snorri lokuje Azje, a na zachodzie Europe.
Kraj Aséw (Asaland eda Asaheimr) z grodem Asgardem Snorri umieszcza na

33R. Simek, Snorri als Kosmograph, [w:] Snorri Sturluson. Beitrage zur Werk und Rezeption,
Erginzungsbidnde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 18, Berlin-New York
1998, s. 264.

#Tak np. w Liber Floridus Lamberta z St Omer, Gent UB 92 f.24v, za: R. Simek, Skandi-
navische Mappae Mundi in der europdischen Tradition, [w:] Ein Weltbild vor Columbus. Die
Ebstorfer Weltkarte. Interdisziplindres Colloquium 1988, wyd. H. Kugler, E. Michael, 1991,
s.177. Proby niektorych badaczy (Byrge Breiteig, Snorre Sturlason og Aesene, Arkiv for nordisk
filologi 79, 1964, s. 122), by Azje w Prologu Snorriego zredukowac¢ do seldzuckiej Azji Mniejszej,
grzeszg naiwnoscia.

371



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

wschdd od Tanais®. Nazwa Troi nie jest przezen w tym kontek$cie w ,,Ynglinga
sadze” w ogdle wymieniona!*®

Przedstawiwszy ksztalt wiata, Snorri opisuje najwspanialsza jego osade. Nie
jest to Jerozolima, jak najcze$ciej w geografii Sredniowiecznej bywato! I ponow-
nie jest to kwestia wyboru, a nie braku wiedzy, albowiem islandzki opat bene-
dyktynski Nikulas podréozowal do Rzymu i Palestyny w latach 1154-1159 i po-
zostawil opis geografii tych ziem”. W islandzkich zrédlach Jerozolime w $rodku

*Ynglinga saga 1-2: Snorri Sturluson, Heimskringla, 1, wyd. B. Adalbjarnarson, Reykjavik
1939, s. 9-11; por. A. Faulkes, Descent from the Gods, s. 112-113.

*Pozornie opis ksztaltu swiata u Snorriego wydaje sie nawigzywac do standardowych opiséw
geografii $wiata w $redniowiecznych kronikach, i co wigcej — zdaniem A. Faulkesa (Descent from
the Gods, s. 111) — wydaje sie on zaklada¢, ze Ziemia jest plaska, cho¢ wiele zrodet islandzkich
co do jej kulisto$ci nie ma cienia watpliwosci. Faulkes idzie jednak w swej interpretacji za daleko,
cho¢ przyznaje, ze w Gylfaginning i Skaldskaparmal jedynie probuje przedstawi¢ bledne poglady
pogan w tej materii (por. R. Simek, Snorri als Kosmograph, s. 255-266). Swéj wlasny poglad
Snorri przedstawia w Prologu, gdzie w opisie ziemi podgza ewidentnie za sredniowieczng Mappa
mundi typu OT, nieomal jakby miat ja przed oczami (cho¢ mial ja raczej w pamieci). Jak §wiadczy
o tym jego wstep do Heimskringli, musial przynajmniej raz w zyciu mie¢ wglad w catkiem spora
i szczegotowa mape tego typu, patrz: R. Simek, Altnordische Kosmographie. Studien und Quellen
zu Welbild und Welbeschreibung in Norwegen und Island vom 12. bis zum 14. Jahrhundert, Ber-
lin-New York 1990 (Erganzungsbénde zum Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 4),
Berlin-New York 1990, s. 189-192; por. R. Simek, Snorri als Kosmograph, s. 262-264). W ta-
kich mapach na gorze znajdowat si¢ na ogot wschod. Snorri podaza w swoim opisie od prawej
strony dotu mapy (Afryka), w lewo (Europa, na dole z lewej), i do gory mapy (Azja). Europe od
Afryki dzieli na takich mapach wspomniane przez Snorriego Morze Srédziemne. Snorri w opisie
Norwegii odwoluje si¢ tez do idei okalajacego na takich mapach caly swiat oceanu. Snorri znat
tez jednak jaka$ mape stref klimatycznych. W przedstawianym przez niego $wiecie potudniowe
krance Afryki i potnocne krance Europy nie nadajg si¢ bowiem do zamieszkania (podobne osie
w $wiecie mitycznym wyznaczaja w Gylfaginning 4 zimny Niflheim i ognisty Muspell). Znamy
pie¢ skandynawskich map $wiata (mappae mundi), z ktérych najstarsza, bardzo schematyczna
(pochodzaca z ca 1250 roku mapa z manuskryptu Gml.Kgl. Saml. 1812, 4to) jest mapa typu OT,
polaczona jest jednak z przedstawieniem biegu cial niebieskich (o czym Snorri tez wspomina!).
Znamy tez skandynawskie ,,Zonnenkarten” i mapy sfer niebieskich. Niektdre sredniowieczne
mapy taczyly zreszta cechy mapy typu OT z mapami sfer klimatycznych. Patrz: R. Simek, Skandi-
navische Mappae Mundj, s. 167-184; idem, Altnordische Kosmographie, passim, gl. s. 58-74; por.
E. Mielnikova, Drevneskandinavskie geograficeskie socinenja. Teksty, perevod, kommentarij, Mo-
skva 1986. Jak zauwazyt Rudolf Simek (Skandinavische Mappae Mundi, s. 169), autor napisanej ok.
1260 roku Alexanders sagi (ktora jest dos¢ dowolnym tlumaczeniem na staroislandzki tacinskiej
Alexandreis), biskup Hélar Brandr Jénsson, opisuje mape umieszczong jakoby na grobie Dariusza
tak, jakby miat przed sobg takq wtasnie Sredniowieczng mape (Alexanders saga 7: Alexanders saga.
Islandsk oversaettelse ved Brandr Jonsson, wyd. E Jonsson, Kebenhavn 1925, s. 112).

7R. Simek, Altnordische Kosmographie, s. 264-280; idem, Skandinavische Mappae Mundi,
s. 167.

372



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

swiata lokujg ,,Leidarvisir”®. ,,Hauksbok” zawieral nawet plan Jerozolimy™.
Tymczasem Snorri (Prolog 4) stwierdza:

»Blisko $rodka $wiata zbudowano dom i osade (herbergi), najwspanialsze
jakie kiedykolwiek istnialy. Nazwano ja Troja, lecz my zwiemy jg Turcjg (Tyrk-
land)*. Zbudowano to miasto duzo wigksze od innych i z wigkszym kunsztem,
ze wszelkich kosztowno$ci i materiatow, jakie tam tylko byty do uzycia. Znaj-
dowalo si¢ tam dwanascie krolestw i jeden krol nadrzedny*, a wiele poteznych
krajow podlegalo kazdemu krolestwu. Byto w tym grodzie*> dwanascie gtow-
nych jezykoéw. Jego wladcy znacznie przewyzszali innych ludzi, jacy byli na
$wiecie, we wszystkich ludzkich sprawach™®.

% Alfraedi islenzkt, 1, wyd. K. Kélund, Kebenhavn 1908, s. 22.
*Hauksbdk, s. 186.

“Poréwnaj z 9 rozdziatem Gylfaginning, gdzie podobnie polozony w centrum Asgard ,,my
nazywamy Trojg”. Turcja i Turcy pojawiajg si¢ w zrodtach staronordyckich juz u Ariego in
frodi (Islendinga boc, Anhang II: Ares Islinderbuch, wyd. W. Golther, Altnordische Saga-Bi-
bliothek 1, Halle 1923, s. 22), ktéry wywodzi réd Ynglingéw od 1. Yngve Tyrkia conungr, po
ktérym nastepowat 2. Niorpr Svia conungr; por. A. Faulkes, Descent from the Gods, s. 114-115.
Heimslysing 4 (Hauksbok, s. 155) lokuje Turkéw w Tracji i twierdzi, jakoby stamtad zasiedlili
oni Szwecje.

“Yfirkonungr, krél nadrzedny, panujacy nad innymi krélami. W jezyku skaldéw nie wy-
stepuje, pojawiaja sie jednak podobne zlozenia w ko$cielnym kontekscie jak ,yfirhildingr, rex
summus’, czyli Bog, ,yfirddmmari, summus judex” czyli Bog; ,yfirdrotning, summa regina’,
czyli NMP (Sveinbjorn Egilsson, Lexicon poeticum antiqua lingua septentrionalis, Hafniae
1860, s. 899). Typowo skandynawskie pojecie wezesnofeudalne, bardzo uzyteczne do opisu sy-
tuacji na przyklad w Norwegii czy Irlandii, albo natury wladzy Kanuta Wielkiego. Termin moégt
tez jednak oznacza¢ cesarza: ,,Julius Cesar var fyrstr Romverja yfirkonung alls heims’, patrz:
Cleasby, Vigfusson, Craigie 1957, s. 725. Sposob zorganizowania Troi w Prologu odpowiada
opisowi zorganizowania Asgardu w Gylfaginning 14.

2] borginni. Dopiero w tym miejscu Snorri po raz pierwszy jednoznacznie mowi o grodzie
(borg), nie o kraju. Rzeczownik ,,borg” oznaczajacy w tym kontekscie w pierwszym znaczeniu:
zamek, twierdze, a dopiero w drugim miasto (to znaczenie dominuje dzi§ w nowoislandzkim)
tlumacze jako grod, zgodnie z jego pierwszym znaczeniem, niewykluczajacym jednak funkeji
miejskich, o co najwyrazniej Snorriemu chodzilo.

BW ,,Codex Wormianus” pojawia sie tu nastepnie dluga interpolacja (dlatego w wydaniach
Prologu po ustepie czwartym nastepuje od razu dziewiaty, ustepy pomiedzy nimi zostaly bo-
wiem usuniete z wydan, gdyz ich autorem z cala pewnoscig nie byl Snorri). Interpolacja po-
$wiecona jest Priamowi i jego pochodzeniu od Saturna, antycznym bogom, synom Priama
i bohaterom trojanskim, a wreszcie Rzymianom, w obawie przed ktérymi potomkowie Priama
na czele z Odynem zdecydowali si¢ schroni¢ na PéInocy. Edda Snorra Sturlusonar. Codex Wor-
mianus AM 242, fol., Kebenhavn, Kristiania 1924, s. 4-6. Wywodzenie Priama od Saturna jest

373



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

W tym fragmencie na szczegdlna uwage zastuguje Troja jako Turcja. Nie
jest to bowiem tak catkiem wlasny wymyst Snorriego! Turcja i Turcy poja-
wiajg sie w zrédlach staronordyckich juz u Ariego in frodi, u ktérego na po-
czatku listy dynastycznej Ynglingdw stoi: 1. Yngve Tyrkia conungr, po ktérym
dopiero nastgpowal 2. Niorpr Svia conungr*. A ,Heimslysing” (4) lokuje
Turkéw w Tracji i twierdzi, jakoby stamtad zasiedlili oni Szwecje!* Dojdziemy
wnet i do tego motywu! Tu wro¢my jeszcze na chwile do mitu trojanskiego
pochodzenia Frankéw u Fredegara, ktéry stwierdzil przy tej okazji, ze tak
Frankowie, jak Macedonczycy i Turcy byli potomkami Trojan*. Pamietac tu
nalezy o mozliwym w Skandynawii utozsamieniu kraju Turkéw z Rosja, ktéra
zanim wpadla w rece szwedzkich Ruséw?’, znajdowata si¢ juz pod wpltywami
Chazarow!

Wracajmy do Snorriego, ktdry tak oto kontynuuje opowies¢ o Troi (Pro-
log 9):

w $redniowieczu typowe i pojawia si¢ na przyklad u Honoriusa Augustodunensis (De imagine
mundi III: Patrologia Latina 172, s. 171) i w Pierwszym Mitografie Watykanskim (Scriptores
rerum mythicarum Latini tres, wyd. G.H. Bode, Cellis 1834, s. 341 43), por. A. Faulkes, Descends
from the Gods, s. 102.

*Ari in frodi, Islendinga boc, Anhang II: s. 22. por. A. Faulkes, Descent from the Gods,
s. 114-115; O. Sundqyvist, Freyr’s Offsprings, s. 151.

“Heimslying 4 (w Hauksbok, s. 155), gdzie czytamy: “Danubium heitir 4 hon fellr or Alpia
fiollum [...] fyrir vtan ana heitir Tracia. Pa stendr st borg er Konstantinopolim heitir [...] pa
borg kalla menn Miclagard. A Trakia bygdi fyrst Tiras, sonr Iafeths Noasonar; fra honum er
komen pi6d st er Tyrkir heita. Pa er oc mioc margra manna mal, at pvi er fornar boekr visa til,
at pui lande bygdisk Svipi6d. en Noregr af Suidiod. en Island af Néregi, en Groenland af slande.
Hia Tracia er Ungara land”.

Wywodzenie Turkéw z Tracji, ktére pozornie wydaje si¢ nowym pomystem, dajacym sie
powiazac z poczatkami wypraw krzyzowych, moze mie¢ duzo dawniejsze korzenie (co zauwa-
zyl juz Andreas Heusler, Die gelehrte Urgeschichte, s. 89 i 108-109). Uczona warstwa wiedzy
o Turkach mogta pochodzi¢ z Liber Historiae Francorum, z Fredegara lub z wykorzystujacych
zawarte tam pomysly dziel pozniejszych, szczegdlnie Aimoina z Fleury (patrz wyzej). Jak sadze,
w przywolanych tu cytatach z literatury staroislandzkiej dZwigczg echa tej wlasnie frankijskiej
tradycji o Turkach.

“Fredegar, II, 4-6: wyd. B. Krusch, MGH Scriptores Rerum Merovingicarum 1, Hannoverae
1888, s. 45-46.

“Por. W. Duczko, Rus Wikingéw, Warszawa 2006.

374



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

»Jeden z tamtejszych kroléow nazywal si¢ Munon albo Mennon*. Miat on
za zong¢ corke nadrzednego kréla Priama, ktora nazywala si¢ Troan®. Mieli
oni syna, ktéry nazywat sie Tror, ktérego my nazywamy Thor®. Byt on na wy-

“Munon — jest to echo postaci starozytnego Memnona, ktéry w starozytnej tradycji o woj-
nie trojanskiej mial przyjs¢ Troi na pomoc. Wedlug Andreasa Heuslera (Die gelehrte Urge-
schichte, s.129-130), Munon, recte Memnon, Priam i Troan wzieli si¢ u Snorriego z Trojumanna
sagi, gdzie Memnon wystepuje jako Menon (jak w niektorych tacinskich tekstach Daresa). Warto
jednak zauwazy¢, ze Memnon (jako sojusznik Troi) i Frig (opisany jako krol Troi i nastepca
Priama) pojawiajg si¢ wczesniej u Fredegara (11, 4: MGH Scriptores Rerum Merovingicarum 1,
wyd. B. Krusch, s. 45).

*Postac fikcyjna o imieniu urobionym od nazwy Troi, wystepuje jednak juz w Trojuman-
na sadze (s. 9) w wersji z Hauksbok jako cérka Priama i siostra Kassandry, w tym samym
manuskrypcie (1963, s. 56) utozsamiona pdzniej z Kassandra. Andreas Heusler (Die gelehrte
Urgeschichte, s. 129) uznat te zbiezno$¢ za jeden z mocniejszych argumentéw za tym, iz autor
Prologu znal Trojumana sage!

*Tror jako Thor to kolejne fikcyjne imi¢, w ktorym Snorri starat sie potaczy¢ nazwe Troi
z brzmieniem imienia boga Thora (por. A. Heusler, Die gelehrte Urgeschichte, s. 130-131).
Ciekawa jest tu posta¢ Trosa pojawiajacego sie u Izydora z Sewilli, znajacego jakiegos trojan-
skiego krola Trosa: ,,Ericthonius, deinde nepos eius Tros, a quo Troiani nuncupati sunt”. Izydor
z Sevilli, Etymologiae IX, 2, 67: Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive Originum
Libri XX, wyd. W.M. Lindsay, 1, Oxonii 1985. W Troadzie ,,huius regio Troia est, quam ex suo
nomine apellavit Tros, Troianorum rex, Ganymedis pater”. Izydor z Sevilli, Etymologiae XIV, 3,
41: Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive Originum Libri XX, wyd. W.M. Lindsay,
2, Oxonii 1985, brak paginacji). Jak zauwaza A. Faulkes (Descent from the Gods, s. 102), Tros
pojawia sie juz wczesniej u Diktysa z Krety. Z Diktysa wiec zapewne pochodzi Tros u Izydora.
Ale w znanych nam wariantach Trojumanna sagi Tros vel Tror nie wystepuja!

Snorri w przypadku wielu imion wprowadza w Prologu prosta jak matematyczne réwna-
nie metode identyfikacji, opisana przez Andreasa Heuslera (Die gelehrte Urgeschichte s. 133)
w sposob nastepujacy:

»X~ — imie klasyczne lub obce; ,=” — ktorego my nazywamy..”; ,,y” — imie nordyckie.

Wiréd takich imion klasycznych i obcych, podobnie brzmiacych i tozsamych rzekomo
z nordyckimi, pojawiaja sie takze zmyslone, i to w rozmaity sposob. Jak zwracaja uwage Ursula
i Peter Dronke (The Prologue of the Prose Edda, s. 166-167), jest to sposéb inny niz na przyktad
ten zastosowany w Trzecim Mitografie Watykanskim Remigiusza z Auxerre, ktéry stwierdzat,
ze poeci nadawali bogom imiona zgodnie z ich dokonaniami. Tymczasem Snorri, podobnie jak
Nenniusz, Goeffrey of Monmouth i — dodalbym — poniekad Fredegar, probuje innej strategii,
utozsamiajac nordyckich bogéw z bohaterami Homera, ale przede wszystkim z takimi, o ktorych
Homer nigdy nie slyszal, pomijajac natomiast duzo wazniejsze postacie z Iliady, Odysei i Eneidy.
Przyklad Trora vel Trosa zréwnanego z Thorem jest tu znamienny!

Podobny jednak sposéb utozsamiania rodzimych béstw z antycznymi (okreslany w ba-
daniach poganstwa jako interpretatio Romana) stosuje juz Trojumanna saga (1), stwierdzajac:
»Saturnus var kalladr er ver kollum Frey” (Trojumanna saga, s. 1). Armann Jakobsson (‘Er
Saturnus er kalladr en vér kéllum Frey’ The Roman Spring of the Old Norse Gods, [w:] Be-
tween Paganism and Christianity in the North, wyd. L.P. Stupecki, ]. Morawiec, Rzeszéw 2009,

375



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

chowaniu® w Tracji u ksiecia, ktory zwat sie Loricus®. Gdy mial dziesie¢ lat,
wzigl bron swojego ojca. Byl tak piecknego wygladu, ze posréd innych ludzi
wygladal jak kos¢ stoniowa wlozona w dab. Jego wlosy byly pigkne jak ztoto>.
Gdy mial dwanascie zim, byt juz w pelni sil**. Wtedy podnidst z ziemi dziesig¢

s. 160-161) zwraca uwage na zrownywanie bostw skandynawskich z nordyckimi w réznych
islandzkich encyklopedycznych zbiorach w rodzaju Alfroedi oraz w Hauksbok. U Snorriego
interpretatio Troiana ma jednak glebszy sens, nie stuzy bowiem wykazaniu, ze wszystkie obrzyd-
liwe bostwa poganskie sa siebie rowno warte, ale udowodnieniu, ze mieszkancy Skandynawii
(a juz szczegolnie Islandczycy) sa spadkobiercami tej samej tradycji co Rzymianie, Brytowie,
a moze takze Frankowie.

Dopiero w ostatnim fragmencie Gylfaginning i w tzw. Epilogu Snorri zorientowatl sie, ze
moze dokona¢ lepszej identyfikacji i utozsamit (Oku)Thora z Hektorem (patrz nizej), podajac
w Epilogu kolejna serie utozsamien staronordyckich bogdéw, tym razem z bardziej znanymi
bohaterami opowiesci o Troi. Tak czy inaczej utozsamienie staronordyckich (lecz euthemeryzo-
wanych) bogow z trojaniskimi herosami osadzalo Skandynawie w ogélnoeuropejskiej tradycji.

' At uppfoezlu. Snorri wspomina tu typowy, islandzki zwyczaj oddawania dzieci na wy-
chowanie do domdéw moznych krewnych, przyjaciét i patrondw. Dzieci, rosngc w ich domach,
nawigzywaly w ten sposéb dodatkowe wiezy spoteczne, stajac si¢ przybranymi bra¢mi (sio-
strami) potomstwa swojego gospodarza. Typowym przykladem zastosowania tej praktyki jest
dziecinstwo samego Snorriego, ktorego oddano na wychowanie do Jona Loptssona.

?Loricus: Andreas Heusler (Die gelehrte Urgeschichte, s. 136) identyfikowal go z Vingni-
rem, przybranym ojcem Thora i Hléry wspomnianym w Skaldskaparmal 4, gdzie ten (podobnie
jak jego zona Hldra) pojawia sie jednak tylko w prozie pidra Snorriego, a nie w cytowanych
przezen strofach skaldow! Wedlug komentarza Anthonyego Faulkesa do jego wydania Eddy
Snorriego (Edda. Prologue and Gylfaginning, s. 170) nie znaleziono przekonujacego wyjasnie-
nia tego imienia. Faulkes przychylal sie jednak do stwierdzenia, ze moze to by¢ zepsuta forma
jakiego$ imienia antycznego, np. Illiricus. Tymczasem imie¢ wydaje sie by¢, pozostajac na gruncie
taciny, catkowicie czytelne: ,lorica, -ae” to rodzaj zbroi, jak to zwiezle definiuja: ,,lorica” — to
»der romische Panzer’, ,loricatus”, to kto§ owa zbroje noszacy, a ,,loricarius” to rzemie$lnik
produkujacy zbroje (P.G.W. Glare, Oxford Latin Dictionary, Oxford 1982, s. 1044; Paulys Realen-
cyklopédie der Classischen Altertumswissenschaft, wyd. G. Wissowa et alii, 13/2, Stuttgart 1927,
kol. 1444-1449). Loricusa w$rod osob wymienianych w stownikach kultury antycznej brak,
pojawia si¢ on natomiast w zoologii, gdzie takim wlasnie mianem zostala okre$lona... papuzka
zwistogtéwka. Warto jednak zwrdci¢ tez uwage na pojawiajacego sie¢ w znanych najprawdopo-
dobniej Snorriemu Breta sogur (9: Hauksbok, s. 244) Locrinusa, syna Brutusa i drugiego po nim
kréla Brytow (co jest ttumaczeniem opowiesci Goeftreya of Monmouth, De gestis Britonum, I1,
23:2007, s. 31). Prosta przestawka skutkuje forma Loricus!

»*Nie oznacza to, ze byl blondynem, ale ze byt rudy! Albowiem najlepszym zlotem, méwiac
po staropolsku, bylo zloto ,,czerwone”, podobnie zreszta okreslano je w Skandynawii, por. L.P.
Stupecki, Mitologia skandynawska w epoce Wikingéw, Krakéw 2003, s. 132; poréwnaj ponizej
motyw rudych wloséw Sif, zony Thora.

> ,Haf6i hann fullt alf”, dostownie: ,,miat pelnie sil” [meskich]; oznacza to jednak przede wszyst-
kim, ze doszed! do lat sprawnych i wlasnie z punktu widzenia prawa staf sie mezczyzna. Wiek ten

376



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

skor niedzwiedzich naraz i zabit swego przybranego ojca Lorica i jego Zone Lore
albo Glore™ i przywlaszczyt sobie rzady nad krélestwem Tracji. My nazywamy
je Thrudheim®. Nastepnie podrézowal daleko przez lady i poznal wszystkie
cze$ci $wiata, 1 pokonal sam wszystkich berserkéw i olbrzymow, jednego z naj-
wiegkszych smokdéw i mnoéstwo [dzikich] zwierzat™”. W pdinocnej czesci $wiata
spotkal wieszczke, ktora nazywata sie Sybilla, a ktdrg my nazywamy Sif, i wziat
ja za zone. Nikt nie potrafi powiedzie¢, z jakiego rodu pochodzila. Byla ona
najpiekniejsza z kobiet, jej wlosy byty jak ztoto*®. Ich synem byt Loridji, ktéry byt

okresdlano w $redniowieczu réznie i wahat sie on od dwunastu do pietnastu, a nawet osiemnastu
lat. Hakon Hakonsson zostat w 1217 roku krélem Norwegii w wieku lat trzynastu. W Sadze o Jom-
svikingach (Jomsvikiga saga 16: The Saga of the Jomsvikings, wyd. N.E Blake, London 1962, s. 17)
granice wieku, powyzej ktérego przyjmowano do bractwa, okreslono na lat osiemnascie, co jednak
tylko podkre$la¢ miato przymioty Vagna, ktérego przyjeto, po swoistej probie sprawnoéci, mimo
ze mial dopiero lat dwanascie (Jomsvikiga saga 22-23: The Saga of the Jomsvikings, s. 23-24). I jak
sie wydaje, wlasnie wiek lat dwunastu wyznaczat najwcze$niejszg mozliwg granice wieku sprawne-
go. Wydaje sie wiec, ze Snorri chcial podkresli¢, iz Thor osiagnat wiek meski w najwcze$niejszym
mozliwym czasie! Mit o Thorze pokonujacym Midgardsorma pokazuje go ewidentnie jako mtlo-
dzienica, co czyni nie tylko Snorri (gdy w Gylfaginning 48 Thor wyrusza na Midgardsorma ,,sem
ung drengr’, ,,jako mlody kawaler”), ale takze w Hymiskvida 19, ktora okre$la go w tym epizodzie
mianem ,,sveinn” (,,mlodzieniec”), por. L.P. Stupecki, Mitologia, s. 155.

»*Hléra pojawia sie jako przybrana matka Thora w Skaldskaparmal 4 (por. A. Heusler, Die
gelehrte Urgeschichte, s. 136), ale jedynie w prozie Snorriego.

**Kolejny przyktad uzycia przez Snorriego formutly identyfikacji x=y, tym razem w zastoso-
waniu do kraju. Thrudheim jako siedziba Thora pojawia sie w Eddzie Poetyckiej w Grimnismal
4, natomiast w Gylfaginning 21 siedziba Thora nazwana jest Thrudvangr (patrz L.P. Stupecki,
Mitologia, s. 135)!

*’Charakterystyka przedstawiajaca w jednym, lecz nieco dziwnym zdaniu, tego, co skadinad
wiedziano o Thorze: wcigz podrozowal ladem (co wyjatkowo trafne!), walczyl z olbrzymami
(ale nie z berserkami, co jest cecha heroséw w sagach, a nie Thora!), pokonal Midgardsorma
(ktdrego tu jednak autor po raz pierwszy i jedyny nazywa smokiem, ,,dreki’, a nie wezem). Dziwi
tez przypisanie Thorowi bojow z dzikimi zwierzetami — skadingd nieznanych z innych zZrodet.
Miejsce to nieco pochopnie uznat ongi§ Andreas Heusler (Die gelehrte Urgeschichte, s. 136)
za jeden z dowodéw, iz Prolog nie wyszed! spod pidra Snorriego, co jest zbyt daleko idacym
wnioskiem. Poniewaz jednak uzycie w tym fragmencie stowa ,,dreki” (smok) do okreslenia
Midgardsorma (ktdrego najczesciej zwano po prostu ,,orm’, waz) i przypisanie Thorowi walk
z berserkami i zwierzetami jest dos¢ szokujace, to mozna zatozy¢, ze zajmujgcy nas passus ulegh
zmianom pod reka pozniejszego skryby lub jest po prostu interpolacja. Berserkowie, zwierzeta
i smok (,,dreki”) pojawiaja sie tez jednak w skondensowanej formie w manuskrypcie uppsal-
skim, musi by¢ to wiec bardzo wczesne zepsucie tekstu. Opis tego, co wiemy o Thorze, patrz w:
L.P. Stupecki, Mitologia, s. 129-158.

**Ponownie jak w przypadku Thora oznacza to po prostu, ze Sif byta ruda, patrz L.P. Stupecki,
Mitologia, s. 279.

377



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

jak jego ojciec”, jego synem byl Einridi®, jego synem byl Vingethor®, jego sy-
nem Vingener®, jego synem Modi, jego synem Magi®®, jego synem Seskef*, jego

**Podobienstwo Loridiego do jego ojca Thora nie dziwi, gdy zwazymy, ze Hlorridi to jeden
z najdawniejszych przydomkoéw (heiti) Thora, wspomniany w Skéldskaparmal (v. 428), ale po-
jawiajacym sie w juz w X wieku u Einarra skallaglamm w Velekkli 15, czesto w Hymiskvidzie (4,
16, 27, 29, 37), w Thrymskvidzie (7, 8, 14, 31) i w Lokasennie 54 (patrz R. Simek, Lexikon der
germanischen Mythologie, Stuttgart 1995, s. 190). Przydomek pojawia sie tez w 24 strofie tzw.
Vikarsbalkr (Den norsk-islandske Skjaldediktning, wyd. . Jonsson, B2, Kebenhavn-Christiania
1915, s. 348) zapisanej w Gautreks sadze (7: Fornaldarsdgur Nordurlanda 3, wyd. Gudni Jonsson,
Bjarni Vilhjdlmsson, Reykjavik 1944, s. 28).

“Ponownie wariant innego przydomka Thora, brzmigcego Eindridi w cytowanej w Skald-
skaparmal (v. 70/8) strofie 19 Haustlong Thjodolfa inn Hvinni (oraz w thuli w v. 428/4) po-
$wiadczony takze w Vellekli 15, patrz R. Simek, Lexikon, s. 84.

' Przydomek Thora Vingpérr, przytoczony w Skaldskaparmal (thula v. 428/7), po$wiadczo-
ny w Thrymskvidzie 1 i Alvissmal 6. patrz L.P.Stupecki, Mitologia, s. 138.

W postaci Vingnir imie poswiadczone takze (lecz nie wytacznie!) jako przydomek Thora
w Gylfaginning 53 oraz w Vafthrudnismal 51 i 53. Ale — jak juz wspomniano — Vingnir poja-
wia si¢ w Skaldskaparmal 4 jako przybrany ojciec Thora, zapewne Olbrzym, imi¢ moze tez by¢
przydomkiem Odyna, patrz komentarz A. Faulkesa do jego wydania Skaldskaparmal: Snorri
Sturluson, Edda. Skaldskaparmal 2, London 1998, s. 519.

©Magi (recte Magni) i M6di, w rzeczywisto$ci synowie Thora. Magni — wraz z Modim — sg
poswiadczeni u Snorriego jako synowie Thora w Gylfaginning 53 i Skaldskaparmal 1 i 4. Magni,
jak sie zdaje, byt w mitologii nordyckiej personifikacja mocy Thora (L.P. Stupecki, Mitologia,
s. 1291 134), pojawia si¢ juz w X wieku w kenningu Thora fadir Magna w Thorsdrapie (21) Eilifa
Gudrunarsona (cytowanej przez Snorriego w Skaldskaparmal, v. 44/2), wystepuje tez w Har-
bardsljod (9 i 53). Uwazano, ze Magni i Modi przezyja ragnarok i odziedzicza po ojcu jego mtot
(Vafthrudnismal 51). O Modim, poswiadczonym samodzielnie w Hymiskvidha 34, w kenningu
Thora ,,0jciec Modiego”, niewiele ponadto wiadomo (L.P. Stupecki, Mitologia, s. 135), cho¢
wystepuje jeszcze w kenningu na okreslenie poety 6ds skap-Mo6di w Skaldskaparmal v. 300b/6
(A. Faulkes, Skaldskaparmal, 2, s. 492). Badaczy dziwi nieco, Ze Snorri zdecydowal si¢ z imion
dwdch synow Thora i z jego licznych przydomkow zbudowacé tu dtuga genealogie siegajg osta-
tecznie az do Odyna (skadinagd w Gylfaginning przedstawionego jako ojciec Thora). Zauwazono
tez, ze pierwsze sze$¢ imion tej genealogii rymuje si¢ lub aliteruje w parach: Léridi-Einridi,
Vingeporr-Vingener, Méda-Magi.

#Sescef, bezmyslnie przepisana z jakiej$ anglosaskiej genealogii staroangielska fraza ,,Se
Sceaf..” — ,ten (wyzej wspomniany) Scaef..” (A. Faulkes, The Genealogies and Regnal Lists
in a Manuscript in Resen’s Library, [w:] Sjottu ritgerdir helgadar Jakobi Benediktssyni 20. jali
1977, wyd. E.P. Péturson, J. Kristjansson, Reykjavik 1977, 1, s. 179; por. A. Faulkes w komenta-
rzu do swojego wydania Eddy Snorriego Sturlusona: Edda. Prologue and Gylfaginning, s. 173.
Scaef w Beowulfie, v. 4 (Beowulf and the Fight at Finnsburg, wyd. E. Klaeber, Boston 1950, s. 1)
jest ojcem Scylda (okreslonego jako Scyld Scefing), tozsamego ze skandynawskim Skjoldem,
praojcem Skjoldugow, patrz S. Wierzbinski, The Symbolic Significance of Skjoldr and Scyld,
[w:] Between, s. 131-149; por. R. Simek, Lexikon, s. 374-375.

378



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

Snorri, wprowadzajac do Prologu genealogie Asow jako potomkoéw Trojan, skorzystat
z jakiej$ rodzimej genealogii typu Langfedgatal (,wyliczenia przodkéw”), patrz E.E Halvor-
sen (Langfedgatal, Kulturhistorisk Leksikon for nordisk middelalder, 10, Reykjavik 1965, kol.
311-313). Lacza one tradycyjne genealogie ludow i wtadcow siegajace do postaci germanskich
bogow jako praprzodkow (Skjolda, Yngwiego/Freja, Wotana/Wodena/Odyna), siegajac nawet
do rzekomych przodkéw Odyna, wigzac je z typowymi dla europejskiego sredniowiecza chrze-
$cijanskimi genealogiami biblijnymi wywodzonymi od Noego i jego synéw i siegajacymi dalej,
az od praojca Adama. Pojawiajg si¢ na Islandii w wielu wersjach co najmniej od poczatkow
XIIT wieku (A. Faulkes, Descent from the Gods, s. 92-125). Andreas Heusler (Die gelehrte
Urgeschichte, s. 92-93) zbadat kiedys dostepne, drukowane wersje takiej listy, dochodzac do
wniosku, ze jej islandzki prawzorzec mial postaé: 1. Japhet; 2. Japhan; 3. Zechim; 4. Ciprus;
5. Cretus; 6. Celius; 7. Saturnus 1 Krit; 8. Jupiter; 9. Dardanus; 10. Erichonius; 11. Tros; 12. Ilus;
13. Lamedon; 14. Priamus; 15. Troan i jej maz Munon eda Mennon; 16. Tror-Porr; 17. H16ridi;
18. Einridi; 19. VingePorr; 20. Vingener; 21. Moda; 22. Magi; 23. Sescef; 24. Bedvig; 25. Athr-
Annarr; 26. Irtmann; 27. Hermoth; 28. Scealdna-Skioldr; 29. Beaf-Bidr; 30. Eat; 31.Godulfr;
32. Finnr; 33. Frealaf-Frioleifr. 34. Voden-Odinn. Czy taki jeden jedyny prawzorzec kiedykol-
wiek istnial, trudno dowie$¢. Nie ulega natomiast watpliwosci, ze Islanczycy byli zainteresowani
genealogiami skandynawskich, anglosaskich (i szerzej — germanskich) doméw kroélewskich co
najmniej od X wieku (kiedy powstaty Ynglingatal i Haleygjatal), a zainteresowanie podtrzymy-
walo pokrewienstwo (mniejsza prawdziwe czy rzekome) waznych islandzkich rodéw — w tym
wlasnego rodu Snorriego, Sturlungéw (wywodzacego sie od Skjoldungow, A. Faulkes, Descent
from the Gods, s. 102) z dynastiami norweskimi. Mozna przyja¢, ze juz u schytku XII wieku
istnialy genealogie najwazniejszych skandynawskich rodéw panujacych: Ynglingéw, Skjoldun-
gow i jarlow z Hladir (A. Faulkes, Descent from the Gods, s. 98-99).

Taka ,uczona” lista dynastyczna Snorriego ukazuje przodkéw ,,do Odyna” (ktory przy tej
okazji traci swoja boskos¢!) i sklada sie w czeéci pierwszej (w kanonicznej wersji Eddy Snorriego
az do Priama praktycznie pominietej!) z postaci z mitologii antycznej, uzupetnionych o Noego
(ktory jest u Snorrriego wspomniany z imienia) i jego synow (ktdrych imion u Snorriego brak).
U Snorriego biblijno-antyczna czes¢ listy jest wiec mocno zredukowana i tworzg ja: Priam, Mu-
non albo Menon ozeniony z Troan, cérkg Priama (ktérych Snorri mégt znalezé w Trojumanna
sadze, tak sadzi A. Faulkes, Descent from the Gods, s. 101), ich syn Tror (ktérego w Trojuman-
na sadze brak), oraz — pobocznie — wychowujacy Trora w Tracji Loricus (niewyjasnionego
pochodzenia) i Glora (zaczerpnieta z mitologii nordyckiej). Druga czes¢ listy, sSrodkowa, roz-
poczyna si¢ od Thora (ktorego nalezy zaliczy¢ do obu list, albowiem jako Tror nalezy do listy
antycznej a jako Thor do rodzimej). Mamy na niej imie Thora (i jego Zony Sif) oraz imiona jego
potomkdéw urobione od jego przydomkéw (Loridi, Einridi, Vingethor, Vingner) i imion jego
dwoch synéw Modiego i Mag(n)iego (tez w ostatecznej instancji bedacych czyms w rodzaju
przydomkow Thora). Mamy wreszcie cze$¢ trzecig, oparta na listach anglosaskich (gdzie nie-
ktére imiona bostw z natury rzeczy dublujg imiona rodzime!). Tworzg ja: Seskef, Bedvig, Athra,
Artman, Hermod, Skjaldun, Bjafr, Jat, Gudolf, Finn, Friallaf, i Woden czyli Odyn. Zdecydowanie
bardziej ,poganskie’, sa kolejne listy ,od Odyna” o duzo bardziej autentycznym charakterze,
umieszczone w odpowiednich miejscach narracji o wedréwce Odyna przez Skandynawie (patrz
nizej).

Trzecia czgé¢ listy Snorriego ,,do Odyna” i lista ,,saksoniska” (wsrod list ,,od Odyna”) maja
ewidentne prazrodlo anglosaskie. Najblizszg i najdawniejsza analogia s3 bowiem dla niej li-
sty z pochodzacego z potowy XI wieku rekopisu Cotton Tiberius B v, fol. 22-23 (A. Faulkes,

379



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

The Genealogies, s. 177, przyp. 2). Bardzo podobne listy, oczywistej proweniencji anglosaskiej,
zawieral utracony w pozarze Kopenhagi w 1728 roku Codex Resenius, z ktorego jednak trzy
strony skopiowat przed pozarem Arni Magnusson (zawarto$¢ kodeksu, w tym opis list podaje za
Arne Magnussonem Stéfan Karlsson, Alfraedi Sturlu Pérdarsonar, [w:] Sturlastefna, wyd. G.A.
Grimsdéttir, J. Kristjansson, Reykjavik 1988, s. 38-39). Wypisy zachowane w manuskrypcie AM
1 e B II fol., 85v-91r zawierajg pig¢ list dynastycznych, skopiowanych z anglosaskiego Zrédta
bardzo podobnego do Cotton Tiberius B v (patrz A. Faulkes, The Genealogies, s. 177-190).
Pierwsza z list w wypisach z Codex Resenius zawierala liste przodkéw krélow Wessexu od
Sescefa do Odyna i od Odyna przez Beldega do kroléw Wessexu i odpowiada liscie w Tiberius
B v zatytulowanej ,Haec sunt genealogiae regum Occidentalium Saxonum”. Tyle Ze lista ang-
losaska biegnie w odwrdconym kierunku, zaczynajac si¢ od krélow Wessexu i siegajac w naj-
odleglejsza przeszto$¢. Gdy jednak lista Reseniusa w najdalszej przeszto$ci umieszcza Sescefa
(cho¢ Arni zauwazyl, Ze w manuskrypcie najprawdopodobniej brak poprzedzajacego tekstu!),
to na podobnej liscie anglosaskiej mamy ciag dalszy, ktory brzmi: ,,Bedwig Scaefing [Bedwig syn
Scaefa]. Se Scef waes Noés sunu [ten Scef byl synem Noego] ond he waes inna paere earce ge-
boren. Noe was Lameches sunu. Lameh MaPisalemys. Madusalem waes Enoches. Enoh. Lared.
Malalehel. Caino. Enos. et Adam. primus homo et pater omnium qui est Christus” (A. Faulkes,
The Genealogies, s. 179).

Podobna liste przodkow kréla Wessexu Athelwulfa podaje juz jednak Anglo-Saxon Chro-
nicle (sub anno 855: Anglo-Saxon Chronicle, wyd. D. Whitelock, London 1965, s. 44) wedlug
ktorej: Athewulf byt synem Egberta, syna Ealhmunda, syna Eafa, syna Eoppa, syna Ingilda.
Ingild byl bratem Ine, kréla Zachodnich Sasow, ktory panowat przez 37 lat, a potem poszedt
[w pielgrzymke] do $w. Piotra i tam [czyli w Rzymie] zakonczyt zycie. Byli oni synami Cenre-
da. Cenred byl synem Ceolwolda, syna Cutha, syna Cuthwinea, syna Cealwina, syna Cynrica,
syna Creoda, syna Cerdica. Cerdic byl synem Elesa, syna Esla, syna Gewisa, syna Wiga, syna
Freawine&a, syna Freothgara, syna Branda, syna Bealdeaga, syna Wodena, syna Frealafa, syna
Finna, syna Godwulfa, syna Geata, syna Taetwa, syna Beawa, syna Sceldwa, syna Heremoda,
syna Itermona, syna Hathra, syna Hwala, syna Bedwiga, syna Sceafa, to jest syna Noego” [to
ostatnie zdanie po facinie oznacza ni mniej, ni wiecej, Ze Scaefa utozsamiono na Wyspach z Se-
mem!]. ,Urodzil si¢ on w arce Noego. Lamech. Methuselah, Enoch, Jared, Mahalaleel, Cainan,
Enos, Seth, Adam pierwszy czlowiek i nasz ojciec, to jest Chrystus. Amen’.

Zauwazy¢ tez mozna, czego dotad w badaniach nie odnotowano, ze anglosaska lista dy-
nastyczna, z ktorej korzystal Snorri, pokrywata si¢ w duzym stopniu z dwoma fragmentami
listy przodkow Ethelwulfa (czyli listy przodkéow kroléw Wessexu) Williama z Malmesbury. Ta
w calosci wyglada nastepujaco:

»Ethelwulfus fuit filius Egbirhti, Egbirhtus Elmundi, Elmundus Eafae, Eafa Eoppae, Eop-
pa Ingildi fratris Inae regis, qui ambo filii fuere Chenredi; Chenredus Chelwaldi, Chelwaldus
Cudae, Cuda Cudwini, Cudwinus Cheaulini, Cheaulinus Chinrici, Chinricus Cherdicii qui fuit
primus rex West-Saxonum; Cherdicius Elesii, Elesius Eslii, Eslius Giwii, Giwius Wigii, Wigius
Frewini, Frewinus Fridegarii, Fridegarius Brondii, Brondius Beldegii, Beldegius Wodenii; de
isto, ut saepe diximus, processere reges multarum gentium. Wodenius fuit filius Fridewaldi,
Fridewaldus Frelafii, Frelafius Finni, Finnus Godulfi, Godulfus Getii, Getius Tetii, Tetius Beowii,
Beowius Sceldii, Sceldius Sceaf; Iste, ut ferunt, in quondam insulam Germaniae Scandzam (de
qua Jordanes, historiographus Gothorum, loguitur) appulsus, navi sine remige, puerulus, posito
ad caput frumenti manipulo, dormiens, ideoque Scef nuncupatus, ab hominibus regionis illius
pro miraculo exceptus, et sedulo nutritus: adulta aetate regnavit in oppido quod tunc Slaswic,

380



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

synem Bedvig®, jego synem Athra, ktérego my nazywamy Annan®, jego syn
Itrman®, jego synem Hermod®, jego synem Skjaldun, ktérego my nazywamy
Skjold®, jego synem Bjaf, ktdrego my nazywamy Biar”, jego synem Jat”', jego
synem Gudolf?, jego synem Finn”, jego synem Friallaf, ktérego my nazywamy

nunc vero Haithebi appellatur. Est autem regio illa Anglia Vetus dicta, unde Angli venerunt in
Britanniam, inter Saxones et Gothos constituta. Sceaf fuit filius Heremodii, Heremodius Stremo-
nii, Stremonius Hadrae, Hadra Gwalae, Gwala Bedwegii, Bedwegius Strephii, hic, ut dicitur, fuit
filius Noae in arca natus”. (Gesta Regum Anglorum, II, 116: Willelmi Malmesbiriensis Monachi
De Gestis Regum Anglorum Libri Quinque, 1, wyd. W. Stubbs, Rerum Britannicarum Medii
Aevi Scriptores 90/1, London 1887, s. 120-121; por. S. Wierzbinski, The Symbolic Significance,
s. 139).

®Bedvig to staroanglosaski Bedwig, ktory pojawia si¢ w genealogiach anglosaskich, patrz
WYZej.

% Athra to anglosaski Hathra (patrz wyzej), natomiast Annan to Annarr (w Gylfaginning
10 drugi maz Nétt, czyli Nocy i ojciec Jord, Ziemi) poswiadczony poza Snorrim w wierszu
Sexstefja (3) skalda pjédulfa Arnérssona, ale pojawia sie tez w Voluspa (11 i 15) karzet Anarr.
Imie bezsprzecznie urobione od pospolitego liczebnika porzadkowego annarr (drugi), jak sa-
dzi réwniez A. Faulkes w komentarzu do swojego wydania Eddy Snorriego Sturlusona (Edda.
Prologue and Gylfaginning, s. 163). Poréwnaj ponizej Thridi, ,,trzeci’, jako imi¢ jednej z postaci
troistego Odyna rozmawiajacego z Gylfim.

“Itrman to staroangielski Iterman, patrz wyzej.

“Hermod to deifikowany heros staronordycki, tozsamy z Hermodem z anglosaskiego Be-
owulfa (R. Simek, Lexikon, s. 180). Tu jednak zostal osadzony posrodku zapozyczonej, anglo-
saskiej listy dynastycznej, wiec musi zosta¢ uznany za postac z jakiej$ genealogii anglosaskiej,
w ktérych Hermod wystepuje!

98Skjold pojawi sie wnet ponownie w Prologu (11) na Jutlandii, czyli w Reidgotalandzie jako
przodek Skjoldungow. Wyglada wiec na to, ze Snorri przepisal najpierw Sceldiego z anglosaskiej
listy dynastycznej (na ktdrej pojawia sie Sceldi jako syn Scaefa i ojciec Beowa), prawidtowo
identyfikujac go ze Skjolem, ale potem w innym miejscu spokojnie wykorzystal dunska liste
przodkéw Skjoldungdéw, z tym samym Skjoldem w roli gtéwnej, tym razem wystepujacym bez
anglosaskiego kontekstu swego imienia.

"*Biaf to staroangielski Beow, w listach dynastycznych krélewskich doméw anglosaskich
najczesciej syn Scylda (R. Simek, Lexikon, s. 49). Bjar pojawia si¢ w Alsvinnsmal jako posiadacz
konia Kerti (ibidem).

"!Jat to staroangielski Eat, czyli po prostu Geat! Jest on anglosaskim odpowiednikiem Gauta/
Gota, praojca Gotow wystepujacego u Jordanesa pod imieniem Gapt (De origine actibusque
Getarum, 13-14: MGH Auctores antiquissimi 5/1, wyd. T. Mommsen, Berolini 1882, s. 76).
Jego imieg stalo si¢ na PéInocy jednym z najwazniejszych przydomkow Odyna, por. A. Faulkes,
Descent from the Gods, s. 93.

2Gudolfr to staroangielski Godulf, patrz wyzej.

7Finn, w staroangielskim tak samo, syn Godulfa. W Beowulfie (v. 1096 i w innych) krol
Wschodnich Fryzow.

381



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

Fridleif"*. Mial on potem syna, ktory nazywal si¢ Woden, ktérego my nazywa-
my Odynem”. Byt on wybitnym czlowiekiem dzieki swej wiedzy i wszelkim
przymiotom. Jego zona zwala si¢ Frigida’, my ja nazywamy Frigg”

Snorri moéwi tu o Troi, czyli o pierwszym ziemskim Asgardzie. W przypadku
Trora-Thora podaje to, co wiedziano o Thorze, ale umieszcza go w Tracji, chyba
po prostu droga skojarzenia podobnego brzmienia stéw. Dopiero pod koniec
Gylfaginning Snorri zorientowal sie, ze moze dokonac lepszego utozsamienia
(o czym na koncu artykutu). Fragment o Thorze jest tu zreszta prawdopodobnie
nieco zepsuty. Kazde z wymienionych powyzej imion wymagatoby osobnego
ekskursu. Warte uwagi jest co$ innego, to mianowicie, ze mamy tu w rzeczy-
wisto$ci do czynienia z lista dynastyczna.

Dalszy ciag swej opowiesci zawartej w Prologu (10) Snorri poswigca juz
gléwnie Odynowi. Stwierdza, ze mial on dar jasnowidzenia (podobnie jak jego
zona) i dzigki temu odkryl, Ze jego imie zostanie zachowane w pamieci i czczo-
ne przed imionami innych kroléw — ale na poéinocy. ,,Z tego powodu opuscit
Turcj¢” z calym swoim ludem. ,,I gdy przejezdzali przez jaki$ kraj, méwiono
o nich wiele chwalebnych rzeczy tak, ze wydawali si¢ bardziej podobni do bo-
géw niz do ludzi”. Tym stwierdzeniem Snorri przygotowuje juz w Prologu swoja

"Frialla to staroangielski Frealaf. A. Heusler (Die gelehrte Urgeschichte, s. 86) przywotat dla
niego w swej analizie liste przodkow krélow Kentu u Neniusza z 679 w postaci: Frealaf, Fredulf,
Finn, Folcwald, Geta, qui fuit, ut aiunt, filius dei [czyli Wodena].

Woden to anglosaska posta¢ imienia Wotana/Odyna. W tym miejscu imi¢ w takiej postaci
zaczerpniete jest z listy anglosaskiej. Tyle ze u Williama z Melmesbury Woden wystepuje jako
syn Fridewalda (opuszczonego u Snorriego), ten jednak byl synem tylko co przezen wspomnia-
nego Frealafa. Natomiast Anglo-Saxon Chronicle podobnie jak Snorri czyni Wodena od razu
synem Frealafa, syna Finna.

7Frigida — wedlug komentarza A. Faulkesa do jego wydania Eddy Snorriego (Prologue and
Gylfaginning, s. 166) Snorri méglt mie¢ tu na mysli Frygie, nazwa bowiem tej krainy wedtug
komentarza Serwiusza do Eneidy (I, 182) miata pochodzi¢ od imienia cérki Ezopa. U Izydora
z Sewilli, Etymologiae XIV, 3, 41: ,Phrygia dicta a Phrygia Europis filia” (Isidori Hispalensis
Episcopi Etymologiarum sive Originum Libri XX, wyd. W.M. Lindsay, 2, Oxonii 1985, brak pa-
ginacji). Moze jednak Snorri skojarzyl tez zarazem Frigg z tacinskim przymiotnikiem ,frigida’,
»zimna’, skojarzenie takie odpowiadaloby skadinad dobrze charakterowi tej postaci w poswie-
conych jej mitach w wariancie nordyckim (natomiast dla odmiany w wariancie anglosaskim pod
adresem Frigg pojawia sie, cho¢by u Aelfrica, zarzut rozwiaztoéci, nie przypadkiem tez piatek
w jezykach germanskich nazwany jej imieniem, to kalka aciniskiego ,,dies Veneris™!). Na mapach
$wiata, ktérymi postugiwal si¢ najprawdopodobniej Snorri, pojawia si¢ zarazem jako nazwa
strefy zimnej facinskie okreslenie ,,zona frigida” (patrz na przyktad R. Simek, Skandinavische
Mappae Mundj, ryc. 7, s. 177).

382



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

euhemerystyczng teze o nordyckich bogach jako Trojanach, rozwinieta potem
w Gylfaginning.

Odyn najpierw dociera do Saksonii, ktérg opanowuje (Prolog 10). Kraj ten
dzieli si¢ sie u Snorriego na Wschodnia Saksonie (Austr Saxland) i Westfalie.
Sadzac po imionach osadzonych przez Odyna we Wschodniej Saksonii synéw
Odyna i jego potomkéw, Snorri méwiac o tym kraju, miat na mysli... Kent
i Deire. W Westfalii jako potomkéw Odyna Snorri umiescit legendarnych kro-
16w Wessexu. Potem wymienil Francje, gdzie dla odmiany osadzil Wolsungéw.
Pézniej Odyn wyruszy¢ mial na péinoc do Reidgotalandu (Prolog 11). Gdzie
te mityczng kraine umiesci¢ — trudno niekiedy powiedzie¢, najczesciej daje
sie ja osadzi¢ w Danii, czasem w gockich krajach Szwecji, czasem daleko na
wschodzie”. Snorri wiedzial, jakie kfopoty sprawia umieszczenie tego kraju na
mapie, wigc oddajac go we wladanie rodowi Skjoldungéw, wyjasnia (Prolog
11): ,53 oni krélami Danii, a Jutlandia nazywa si¢ teraz to, co kiedy$ nazywano
Reidgotalandem™

Potem Odyn dotrze¢ miat do Szwecji:

»Panowal tam pewien krdl, ktéry nazywany byl Gylfi”®. Gdy si¢ tylko do-
wiedzial o wyprawie ludzi z Azji (Asiamanna), ktérzy byli zwani Asami (Aesir),
udat sie na ich spotkanie i zaproponowatl, ze Odyn moze mie¢ tyle wladzy
w jego krolestwie, ile sam sobie zyczy. I takie powodzenie towarzyszylo ich
wyprawie, ze gdzie tylko zamieszkali w jakims kraju, panowal tam dobry uro-
dzaj i pokdj”, i wszyscy wierzyli, Ze to oni byli tymi, ktérzy to zrzadzili, gdyz
widzieli, ze tak mozni ludzie jak oni nie byli podobni do innych, jakich wi-
dzieli w pieknosci i madrosci. Odyn stwierdzil, ze kraj posiada dobre grunty
i warunki naturalne, wybral wiec w nim miejsce na umocnione miasto, ktore

7Reidgotaland jest tozsamy z krajem Hraedmanna z Beowulfa. Jest to kraina wspominana
wielokrotnie w sagach i w poezji. W Heimslysing umieszczony jest na wschod od. .. Polski: Tekst
wymienia: Pulina land. Vindland [=Potabszczyzna]. Er vestast nest Danmork. En austr fra Po-
lena er Reidgota land. Ok pa Hunland. Tu jest to wigc chyba po prostu Rus, ale Ru$ w dawnych,
gockich czasach.

0 Gylfim patrz nizej.

7, Ar ok fridr”, urodzaj (szerzej dobrobyt) i pokéj (w znaczeniu podobnym jakie ma sto-
wianski mir, nie tylko braku wojny, ale i wlasciwego biegu spraw publicznych i prywatnych),
autentyczna formuta rytualna opisujaca idealny porzadek spoteczny, za ktory sktadano ofiare
dla Freja, patrz A. Huldgard, Ar — ,,gutes Jahr und Erntegliick” — ein Motivkomplex in der
altnordischen Literatur und sein religionsgeschichtlicher Hintergrund, [w:] Runica — Germa-
nica — Mediaevalia, Berlin-New York 2003, s. 282-308.

383



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

teraz nazywa si¢ Sigtuna®. Mianowal tam wodzow (héfdingjum) w taki sposob,
jak to bylo zrobione w Troi*, ustanawiajagc w miescie dwunastu przywddcow
(héfuomenn), by sadzili wedlug prawa kraju, i stworzyt je takim we wszystkich
ustawach, jakie bylo w Troi i do ktérego Turcy przywykli” (Prolog 11).

Ta sama opowie$¢ w ,,Ynglinga sadze” poprowadzona jest nieco inaczej®.
Ale dochodzimy wreszcie do sedna sprawy. Uciekinierzy z Troi, czyli Turcy,
s3 to wprawdzie Asowie, ale nie s3 oni bogami, tylko szczegélnie madrymi
ludzmi, ktérzy osiedlili si¢ w Skandynawii. Przy okazji szwedzka Sigtuna staje
sie nowa Troja.

Jednak to jeszcze nie koniec wedrowki Odyna. W ostatnim fragmencie
Prologu (11) Odyn dociera az do Norwegii, osadzajagc tam na tronie swojego
syna Saeminga, od ktérego zdaniem Snorriego wywodza swoje rody i krolowie
Norwegii, i jarlowie Hladir, i inni mozni. Snorri powoluje sie przy tym na...
»Haleygjatal™®.

Wazne sg tu jeszcze dwa stwierdzenia Snorriego. Najpierw drobiazg geogra-
ficzny. Rozdziat zaczyna on stwierdzeniem, ze Odyn ,,dotarl do morza, o kto-
rym sadzono, ze otacza wokot wszystkie lady” (Prolog 11). To ukryta polemika
ze Sredniowiecznym, postantycznym obrazem $wiata. ,,Tak sadzono”.. Ale my
juz wiemy lepiej. Za tym morzem bowiem cos jeszcze jest. Chocby Islandia,
Grenlandia i Winlandia! Drugie jego stwierdzenie ma charakter etniczno-ling-
wistyczny (Prolog 11):

8 Sigtunir, Sigtuna, por. role, jaka odgrywa w Ynglinga sadze, I, 16. Zdaniem archeologéw
obecna Sigtuna jako wazne centrum handlowe rozkwitla dopiero w drugiej potowie X wieku,
zastepujac Birke. Wyrazne w literaturze staroislandzkiej przekonanie o dawnosci tego osrodka
moze wynikac z faktu, ze obecna Sigtuna przejeta nazwe swej poprzedniczki, zwanej juz w XII
wieku Fornsigtuna (,,dawna Sigtuna”), ktora byla posiadloscia i siedzibg krélewska. Do niej to
odnosi si¢ runiczna inskrypcja z XI wieku (til) sihtunum, patrz E. Nyman, S. Tesch, Sigtuna,
[w:] Reallexikon der Germanischen Altertumskunde 28, 2005, s. 403-406.

81 I paliking sem verit hafdi i Troja” — stwierdzenie Snorriego o Sigtunie jest tu oczywistym
echem stwierdzenia z Bretta sogur 9 (Hauksbdk, s. 244) o zbudowaniu przez Bryta-Brutusa
Londynu: ,,Brito let borg gera liking eftir Troio”

#2Ynglinga saga 5: Snorri Sturluson, Heimskringla 1, wyd. B. Adalbjarnarson, Reykjavik
1939 s. 14-16.

830 Haleygjatal patrz: G. Steinsland, Det hellige bryllup og norren kongeideologi, Oslo 1991,
s. 214-220.

384



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

»Asowie brali sobie za zony kobiety z tych krajéw, podobnie niektdrzy z ich
synow, i pomnazaly sie ich rody, tak ze od Saksonii az po wszystkie dziedziny
potnocy szerzyl sie ich jezyk, jezyk Asow, i stal si¢ rodzimym jezykiem we
wszystkich tych krajach®’. Sadzg wigc ludzie, Ze mozna wiele wywnioskowa¢
z imion, ktore zostaly zapisane w tych genealogiach, jako ze imiona te naleza
do jezyka, ktéry Asowie przyniesli tu do tej czesci §wiata, do Norwegii, i do
Szwecji, i Danii, i do Saksonii; takze w Anglii s3 dawne nazwy krain i miejsc,
ktdre, jak mozna zrozumie¢, pochodzg z innego jezyk niz ten”®.

WNIOSKI

Prolog do ,Eddy” Snorriego nie jest, jak sie czgsto twierdzi, rodzajem list-
ka figowego, usprawiedliwiajacego zainteresowanie autora poganska mitologia
Skandynawii, ktéra potem przedstawia w Gylfaginning. Prolog oczywiscie w ja-
kims$ stopniu usprawiedliwia mitologiczne zainteresowania Snorriego. Ale przede
wszystkim przedstawia on w nim jasno, do tego na tle innych autoréw $rednio-
wiecznych w bardzo oryginalny sposob, jak wyglada swiat i jakie w nim miejsce
zajmuja Skandynawowie. Opisuje stworzenie §wiata, tak, jak si¢ ono wedlug jego
wiedzy i rozumu dokonato, geneze religii poganskich oraz pochodzenie Skan-
dynawéw i ich jezyka. Probuje udowodnic, ze pochodzg oni od Aséw, czyli ludzi
z Azji, i co wigcej wywodzg sie z najwazniejszego, najstarszego i najszlachetniej-
szego miejsca w Azji, czyli z Troi. Owi Asowie nie sg oczywiscie bogami, tylko
wyjatkowo wybitnymi ludzmi — a skadinad s3 oni Turkami. Tym sposobem
Snorri osigga dwa cele na raz: Przypisuje Skandynawom (w szczegoélnosci ich
moznym!) wyjatkowo szlachetne wedtug europejskich standardéw pochodzenie,
a przy okazji euhemeryzuje ich dawnych, rodzimych bogéw. A ze potomkowie

8Ta wizja Snorriego byta wielokrotnie wykorzystywana w teoriach méwigcych o przyjsciu
na tereny Niemiec i — przede wszystkim — do Skandynawii aryjskiej ludnosci germanskiej
(»Aséw”), ktora miala sobie podporzadkowa¢ nizej stojacych kulturowo tubylcow, ktoérych
chetnie utozsamiano z mitycznymi Wanami. Takie tezy (patrz np. K.A. Eckhardt, Der Wanen-
krieg, Bonn 1940), podszyte pangermanskim szowinizmem, wspdlczesna nauka zdecydowanie
odrzuca.

Stwierdzenie metne, nie wiadomo, czy Snorri ma tu na mysli nazwy przedgermanskie,
czy germanskie! Wydaje si¢ jednak, ze chodzito mu wlasnie o nazwy przedgermanskie, czyli
celtyckie, i chcial je skontrastowaé z germanskimi (tak sadzi w swym komentarzu A. Faulkes,
Prologue and Gylfaginning, s. 57; jednoznacznie jako tyczace nazw przedgermanskich rozumie
stwierdzenie Snorriego takze U. Strerath-Bolz, Sprache und Religion, s. 272).

385



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

Skandynawo6w na poczatku XXI wieku beda juz patrze¢ na Turkéw innym okiem,
tego nie mogl zaprawde przewidzie¢. Podkresli¢ tez warto ogromna gesto$¢ tego
tekstu, wrecz przetadowanego $redniowieczng erudycja, potraktowang jednak
w bardzo oryginalny sposob, i jego wyrazne wewnatrztekstowe powigzanie z ko-
lejng czedcia dziela — Gylfaginning. W odréznieniu od niektérych badaczy nie
mam nawet cienia watpliwosci, ze Prolog wyszed! spod pidra Snorriego.

A zwiazki Prologu z antykiem? Nie zauwazyli Panstwo? Przeciez caly czas
jest w nim mowa o uciekinierach z Troi!

Konczac, warto chocby pokrotce pokaza¢, jak temat Aséw jako Turkow i za-
razem Trojanczykow Snorri rozwingl w Gylfaginning (na jego szersze porow-
nanie z ,,Ynglinga saga” zaprawde brak juz miejsca).

Ot6z Snorri z motywu wedrowki Aséw jako wygnancéw z Troi uczynit
w Gylfaginning ramy swej opowie$ci. Wspomniany juz w Prologu szwedzki
krol Gylfi dowiaduje si¢ na poczatku Gylfaginning (2) o wedréwce Aséw i o to-
warzyszacym im szczegolnym szczesciu. Postanawia wiec osobiscie wywiedziec
sie, co si¢ wlasciwie dzieje, i w przebraniu, pod przybranym imieniem Gang-
leriego wybiera si¢ do nich do Asgardu (lecz gdzie sie ten Asgard znajdowal,
Snorri nie wyjasnia). Obdarzeni darem jasnowidzenia Asowie wystrychneli
jednak wtedy Gylfiego na dudka, mamigc go wizjg grodu, w ktérym go jako-
by przyjmujg i pouczajg o nordyckiej mitologii. Stad nazwa tej czesci ,Eddy”
Snorriego brzmi Gylfaginning, czyli ,Omamienie Gylfiego”. A gdy Asowie
swe nauki zakonczyli, natychmiast znikli i Gylfi zostal sam w szczerym polu.
W swych naukach Asowie powtarzajg to, co w Prologu Snorri powiedzial od
siebie o powstaniu, dziejach i koncu $wiata, ale czynig to w inny, poganski
juz sposob (lub w sposéb na poganski ustylizowany). Gylfaginning ma wiec
forme literackiego cytatu, w ktérym Snorri pozwala powiedzie¢ swoje swoim
poganskim bohaterom.

Wedtug tej wizji (Gylfaginning 9) Asowie

»zbudowali sobie grod w srodku $wiata, ktory jest zwany Asgardem. My
nazywamy go Troja*. Tam mieszkuja bogowie i ich rody; i dokonalo si¢ tam
potem wiele waznych rzeczy tak na ziemi, jak i w gorze. [...] Jego zona nazywa
sie Frigg Fjorgvinnsdottir, i to od nich pochodzi réd, ktéry nazywamy rodem
Asow, ktory zamieszkiwal stary Asgard® i podlegajace mu krélestwo, i caly

%¢Troja jako Asgard pojawia sie juz w Prologu, patrz wyzej.
¥ Asgard hinn forna, czyli ,,Stary Asgard”, jest elementem bardzo skomplikowanej kon-
strukgji Snorriego, ktory probuje odroznic stary Asgard, czyli Troje, od nowego, czyli Sigtuny,

386



LESZEK P. SLUPECKI, HEKTOR NA ISLANDII

ten r6d pochodzi od bogow®. I dlatego moze by¢ nazywany Alf6drem [ojcem
wszystkich lub wszystkiego], gdyz jest ojcem wszystkich bogéw i ludzi i wszyst-
ko, co istnieje, powstato dzieki niemu i jego mocy™®.

I tylko tyle z mitu trojanskiego zostato w tresci owej mitograficznej wizji pogan-
skiej mitologii. Mit trojanski jako taki powraca w Gylfaginning dopiero na koncu
opowiesci. Kiedy Asowie powiedzieli juz Gylfiemu, co chcieli, i znikneli, wtedy

~Gangleri uslyszal wielki huk ze wszystkich stron, odwrocil si¢ na bok i spoj-
rzal. A gdy si¢ lepiej rozejrzat, zobaczyt, ze stoi na zewnatrz* na otwartym polu,
i nie widzi tam zadnej hali ani grodu. Udal si¢ wiec w swoja droge i przybyt
z powrotem do swego krolestwa, i opowiedzial tam o rzeczach, ktére zoba-
czyl i ustyszal. A po nim ludzie powtarzali sobie te opowiesci jeden drugiemu.
Asowie za$ zasiedli do rozmowy i radzili, i przypominali sobie te wszystkie
opowiesci, ktére zostaly mu opowiedziane, i nadali te nazwy, ktore wczesniej
zostaly wspomniane, ludziom i miejscom, tym, ktére tam®" byly, tak, ze gdy
uplynelo juz duzo czasu, ludzie nie mieli watpliwosci, ze wszyscy oni byli jed-
nymi i tymi samymi, ci Asowie, o ktérych opowiesci teraz opowiedziano, i ci
ktérym potem nadano te same imiona. Kto$ zostat tam nazwany Thorem — co

i na dodatek jeszcze od rzekomego miejsca, w ktérym Asowie ukazali Gylfiemu w ztudzeniu
wizje Asgardu nieistniejgcych bogéw, ktory oczywiscie nie istnieje, ale istnial w staronordyckiej
mitologii, o ktorej Snorri opowiada. Nie byla to jednak, jak wida¢, konstrukeja prosta i jasna!
8W tle tego stwierdzenia dostrzec mozna wywodzenie przez rody krolewskie w Skandyna-
wii i Anglii swych genealogii od Odyna (co jest oczywiste w Prologu); w pewien sposob wiec, jak
zauwazyl John Lindow, wywodzacy sie od Odyna ziemscy dynasci mogli sie uwazac za Aséw!
8 Alf6dr — termin utworzony na wzor Valfdr, autentycznego przydomka Odyna, bedacy
niczym innym jak kalka chrzescijanskiego ,,omnipater”, L.P. Stupecki, Mitologia, s. 98. Snorri
zdaje sie tu modelowa¢ posta¢ Odyna z jednej strony na wzér Boga Ojca jako stworcy i pana
wszechrzeczy, z drugiej jednak zarazem na wzdor Zeusa-Jupitera, ojca wielkiej rodziny bogéow.
Ijedno, i drugie wydaje si¢ by¢ dawnemu nordyckiemu poganstwu obce, Snorri zaprzecza zresz-
ta sam sobie, gdyz tylko co dziatania stworcze przypisal na réwni i Odynowi, i jego braciom!
W pochodzenie wielu najwazniejszych bogéw od Odyna, postulowane dalej przez Snorriego,
inne zrodla pozwalajg watpi¢. Nawet Thor nie musial by¢ pierwotnie synem Odyna, a z cala
pewnoscia nie byl nim nigdy (poza wizja Snorriego) Tyr.
*Gangleri rozmawial wczesniej z Harem, Jafnharem i Thridim we wnetrzu ich hali!
*'Poniewaz rzecz dzieje si¢ w Szwecji, tam tez nalezy umiescic¢ akcje opowiesci i owe nazwy.
Nie inaczej jest w jego Prologu. Podobnie, nawet w jeszcze bardziej wyrazisty sposob, Snorri
konstruuje ramy swej opowiesci w Ynglinga sadze.

387



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 6/2012 - OBRAZ ANTYKU W SREDNIOWIECZU

oznacza starego Asa-Thora”, to jest Oku-Thora® — i to jemu przypisano te
wielkie czyny, ktérych Thor (Hektor)*, dokonat w Troi. I tak to ludzie uwierzyli,
ze Turcy opowiadaja opowiesci o Ulisesie, i ze nazwali go imieniem Lokiego,
Turcy bowiem byli jego najwigkszymi wrogami” (Gylfaginning 54).

Leszek P. Stupecki

HECTOR ON ICELAND — THE TROJAN STORY IN OLD ICELANDIC
SOURCES, OR HOW SNNORI STURLSON INCLUDED SCANDINAVIANS
IN THE ANTIQUE HERITAGE

Summary

The paper acquaints Polish readers with how Snorri Sturluson used the Trojan myth
in his Edda; developing his version of it in the Prologue and using it as a frame story
of Gylfaginning. The paper shows the medieval reception of the Trojan myth (Dictys,
Dares), the background of Trojan myth in Iceland (Trojumanna saga, Bretta sogur),
and medieval strategies of using the Troy myth to demonstrate ancient origins of own
nations, which, in emulation of the Romans was done by the Franks and the Britons.
Snorri employs this myth for the sake of Scandinavians, developing euhemeristic story
about the Zsir showing them as clever people from Troy. To him it was rather a tool
to underline the ancient descent of Scandinavian elites, a trick giving him the reason
to write a long text about Old Norse paganism in Christian setting. For the author of
the paper Snorri is undoubtedly the author of the Prologue. Some Frankish influence
is suspected to be among the sources for his tale of Troy.

%2 Asap6rr hinn gamli, Snorri uzywa tu jednego z przydomkéw Thora, patrz wyzej.
% Okuporr, przydomek Thora, patrz wyzej.

*‘Snorri zabawia sie tu subtelng gra stow, trojanski heros Hektor to bowiem dla niego w tym
miejscu ,,Ec-tor”.



