STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011
ISSN 2082-5951

Roberta Giordano
(Cassino)

LA SCRITTURA DELLA DECOLONIZZAZIONE:
JOSE MARIA ARGUEDAS

Abstract

This paper is aimed at analysing the mechanism of choosing the literary language
in some writings of José Maria Arguedas. The author made this choice according to
several perspectives: cultural, political and emotional.

Key words
language, transculturation, decolonisation, biculturalism

65



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011 - IDEE

La lingua é come una pelle:

strofino la mia lingua contro unaltra.
Come se avessi parole a mo’ di dita,

o dita sulla punta delle mie parole.
R. Barthes'

Il punto di partenza di questo lavoro € rappresentato dalla lettura antropo-
logico-letteraria, offerta da Angel Rama?, del termine transculturacién, coniato
dal cubano Fernando Ortiz. Lapproccio di tipo culturalista e sistemico che
spinge il critico uruguayano a difendere la necessita di una contestualizzazione
dell'analisi letteraria (ritiene la letteratura parte integrante del sistema sociale,
culturale, economico e storico di ogni paese), pone l'accento sul ruolo straor-
dinario svolto dai fenomeni letterari cosiddetti transculturatori, cioé capaci di
creare un punto di contatto, di comunicazione, e di travaso, soprattutto, da una
cultura ad unaltra.

Il concetto di transculturacion, preso a prestito dall'autore di “Contrapunteo
cubano del tabaco y del azucar” (La Havana, J. Montero, 1940), si trasforma
cosi in uno strumento utilissimo per un’'interpretazione critica della produzione
latinoamericana del post-colonialismo, in quanto squarcia un velo sul ruolo
svolto da alcuni intellettuali nella direzione della costruzione e del rafforzamen-
to del sentimento d’identita nazionale delle singole compagini latinoamerica-
ne, processo spesso complicato dallestremamente eterogenea e frammentaria
composizione sociale e culturale di ciascuna di esse.

La definizione di regionalistas pldsticos, in riferimento ad intellettuali come
José Maria Arguedas, Juan Rulfo, Augusto Roa Bastos, Gabriel Garcia Marquez,
Jodo Guimaraes Rosa, sta ad indicare esattamente I'idea che la letteratura sia
artefice in alcuni casi di un processo antropologico ed estetico transculturatore
mai sperimentato prima, in cui viene finalmente illuminata I'identita culturale
primigenia dei rispettivi paesi, contro la transculturazione cosmopolita di autori
come Jorge Luis Borges o Julio Cortazar.

I punto focale di questo lavoro e rappresentato da uno dei tre elementi-
chiave della teoria elaborata da Rama, cioé uno di quei fattori definiti creatori di
transculturazione, e mi riferisco alla lingua, gli altri due sono la strutturazione
letteraria, e la visione del mondo. Il supporto teorico del critico uruguayano

! Image-Music-Text, Stephen Heath (trad.), New York 1977, p. 82. La traduzione & mia.

2 A, Rama, Transculturacién narrativa en América Latina, México D.E. 1982.

66



ROBERTA GIORDANO, LA SCRITTURA DELLA DECOLONIZZAZIONE: JOSE MARIA ARGUEDAS

diventa cosi fondamentale per dimostrare quanto sia politicamente ed ideolo-
gicamente potente 'uso che della lingua fa José Maria Arguedas, trasforman-
dosi, attraverso scelte sempre ponderatissime, nel veicolo di uno straordinario
procedimento di decolonizzazione culturale.

Lesempio piu interessante di questo processo si materializza, ad esempio,
allorché lo scrittore peruviano inserisce una composizione orale in lingua in-
digena (gli huaynos e gli harahuis) all'interno della trama di un romanzo o di
un racconto, impiegando dunque un codice letterario ed espressivo altro, cioe
occidentale. Vista in questottica, cosi, la sua narrativa si candida a diventare il
modello migliore per rappresentare questo livello di transculturazione, inteso
come fase di sconfinamento da una cultura ad unialtra, dove ci si impossessa
di un preciso genere letterario, per transculturarlo poi attraverso due modalita
tipiche della cultura quechua: le canzoni, ed i racconti orali.

Attraverso simili modalita, cosi, lelemento indigeno viene rielaborato da-
lle singole regioni latinoamericane non solo come tema, ma soprattutto come
fattore culturale da integrare nella cultura egemonica: la lingua, dunque, che
s'intreccia con il mito, con le strutture di un pensiero che, a volte modificano
la sintassi, e rielaborano sempre il discorso, viene presentata da un lato come
terreno di scambio tra due distinte entita culturali, quella europea e quella in-
digena, dallaltro come terreno fertile per la nascita di unidentita nuova, che
non annulli nessuna della due preesistenti’.

Lopzione translinguistica, espafiol-quechua, messa in campo da Arguedas,
¢ il risultato di un sentimento ingombrante, quello che lo lega alla comunita
indigena che lo ha allevato, ed ¢ allo stesso tempo uno strumento forte e con-
creto di oggettivazione di una precisa visione ideologica, e politica, che punta al

* Se nell'ambito del pensiero critico latinoamericano un esponente di rilievo di questa ten-
denza & sicuramente Angel Rama, & vero anche che gia nel 1959 Miguel Leén Portilla aveva
individuato nella literatura de los vencidos lo specchio di una visione indigena della conquista
del continente americano. Cornejo Polar ha inoltre sottolineato lesistenza di una corrente de-
finita della literatura heterogénea, Edmundo Bendezu, dal canto suo, ha coniato il termine di
literatura otra, e Martin Lienhard infine quello di literatura alternativa. Tutte tesi convergenti
sulla necessita di dar voce ad una sensibilita culturale e letteraria, che non sia piti lo specchio di
un unico discorso dominante, quello europeo: «A partir de textos y enfoques disimiles, todos
estos estudios coinciden, pues, en insinuar que en América Latina, el discurso dominante,
europeizado y elitista, no expresé ni expresa realmente la vision y la sensibilidad de amplias
muchedumbres marginadas desde la conquista o en una época mas reciente. Todos, también,
sugieren la existencia de expresiones literarias alternativas». M. Lienhard (1990), La voz y su
huella. Escritura y conflicto étnico-cultural en América Latina 1492-1988, Lima 1992, terza ed.,
p. 13.

67



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011 - IDEE

riscatto ed alla rivitalizzazione di una cultura che, per troppi anni, & stata quasi
esclusivamente sinonimo di esotico*.

Arguedas ¢ il difensore infaticabile di una reale e fattiva possibilita di resis-
tenza di fronte allo strapotere di un modello culturale unico, che si materializza
nell'imposizione di un codice linguistico unico, il castigliano, riconoscendo pur
tuttavia questa potenzialita alla lingua medesima®.

Lo scrittore & profondamente cosciente della propria posizione di scrittore
bilingue, che si concretizza nella scelta di uno spagnolo letterario e che lascia
sempre filtrare tra le proprie maglie la lingua degli affetti, il quechua. I suoi pro-
tagonisti, cosi come lui stesso, sentono in quechua, dando un valore superiore
a questa lingua, a cui si legano idiosincraticamente: lopzione di uno spagnolo
letterario, opposto, naturalmente, alloralita della lingua indigena, diventa il
luogo-simbolo di un lacerante conflitto culturale, e di un irrisolvibile dramma
esistenziale.

La sua scrittura impone cosi una definizione che non ¢ facile formulare, ma
che ¢ intellettualmente e socialmente interessantissima: nel suo caso ¢ cioe pit
corretto parlare di bilinguismo o di diglossia? Probabilmente, si potrebbe gia
in partenza scartare la prima opzione, se ¢ vero che, come sostengono alcuni®,
il bilinguismo perfetto non esiste, nel senso che, riflettendo ognuna delle due
lingue un dato non esclusivamente espressivo, bensi sociale e culturale, inevi-
tabilmente I'una sarebbe sempre il riflesso ed il risultato di una condizione di
inferiorita rispetto allaltra, in termini di disparita sociale, e dunque di status,
di potere, di prestigio, o di ideologia.

A ben guardare, tuttavia, anche I'ipotesi della diglossia, espressione coniata
da Ferguson nel 1959, e reintrodotta da Fishman nel 1967, tende a sottolineare
una situazione di disequilibrio, una sorta di co-presenza tra due lingue diverse’:

* Sul valore della manipolazione ideologica, che sottende all'imposizione della lingua unica,
siveda J.C. Moreno Cabrera, La dignidad e igualdad de las lenguas. Critica de la discriminacion
lingiiistica, Madrid 2000.

> In uno studio classico sul colonialismo linguistico del 1974 Louis-Jean Calvet ha coniato
il termine di glottofagia, alludendo alla fagocitazione che avrebbero esercitato alcune lingue
rispetto ad altre, pur riconoscendo comunque lesistenza di misure per opporvi resistenza. Cfr.
L.J. Calvet (1974), Lingiiistica y colonialismo. Breve tratado de glotofagia. J.A. Doval (trad.),
Madrid 1981.

¢ Cfr. per esempio M. Siguan y W.E. Mackey (1986), Educacion y bilingiiismo, Madrid
1989.

7 La diglossia, ricorda Calvet, ¢ una delle tracce linguistiche lasciate dalla fase coloniale. L.J.
Calvet, op. cit., p. 80.

68



ROBERTA GIORDANO, LA SCRITTURA DELLA DECOLONIZZAZIONE: JOSE MARIA ARGUEDAS

dunque, accanto ad una lingua forte e dominante, una debole, tesi che, unita
alle idee elaborate al riguardo da Mallafré®, spingerebbe a scorgere nella lingua
narrativa e transculturale di Arguedas il luogo del contrasto tra la lingua della
tribu e la lingua della polis, tra la lingua materna e la lingua letteraria.

Walter Mignolo, poi, propone una terza via, sostenendo che sia molto piu
opportuno nel caso di scrittori come Arguedas parlare di bilanguaging’®, sotto-
lineando cioe che, trattandosi di una pratica non esclusivamente grammaticale,
piuttosto, politica ed ideologica anche, e che dunque supera di gran lunga il
bilinguismo stesso, esso prende corpo in un esercizio letterario, che nasconde
sempre, in realta, I'intenzione dell'affermazione culturale.

Credo sia molto piu corretto affermare che il presunto e complicato bilin-
guismo di Arguedas sia piuttosto la manifestazione di una difficile e sentimen-
talmente dolorosa condizione, quella di un intellettuale ibrido, scisso tra due
culture, che lo spinge, in modo contraddittorio in apparenza, ad usare la lingua
forte, lo spagnolo, per preservare quella debole, il quechua. A ben guardare,
dunque, la scelta dello spagnolo come lingua letteraria, nonché della comuni-
cazione, parrebbe pil il segno di una convinta forma di resistenza culturale,
che di resa di fronte ai conquistatori.

Arguedas dunque incorpora nel castigliano i segni di una lingua che, altri-
menti, rimarrebbe emarginata, perché, come dice Ngugi'’, le lingue non sono
solo veicolo di cultura, ma anche agenti di comunicazione. Lo spagnolo di-
venta dunque, paradossalmente, la via per esprimere la voce della marginalita,
dellalienazione, di cio che ¢ periferico, ed allo stesso tempo intimo, perché il
suo, in realta, & un progetto sovversivo, quello della ricerca di una comunica-
zione, che non comporti imposizioni.

Quando si approccia il tema del translinguismo letterario, gran parte delle
teorie elaborate in merito usa la medesima prospettiva, cioé parte dal presu-
pposto politico, insito nel meccanismo di scelta della lingua letteraria. Steven
Kellman, ad esempio, secondo cui la letteratura translinguistica ¢ propria di

8 Cfr. ]. Mallafré, Llengua de tribu i llengua de polis: bases d'una traduccio literaria, Barce-
lona 1991.

’ «Bilanguaging is not a grammatical but a political concern as far as the focus of bilanguag-
ing itself is redressing the asymmetry of languages and denouncing the coloniality of power and
knowledge». W. Mignolo, Local Histories/Global Designs. Coloniality, Subaltern Knowledges,
and Border Thinking, Princeton/New Jersey 2000, p. 231.

""W.T. Ngugi, Decolonising the Mind. The Politics and Language in African Literature,
London 1981, pp. 30-41.

69



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011 - IDEE

scrittori che scrivono in pit di una lingua (ambilinguals), o in una lingua che
non ¢ la materna (monolingual translinguals), e secondo cui il translingue
e: «a writer who resides between languages», sottolinea come la scelta della
lingua letteraria, cioe differente dalla materna, a volte autentica scelta, altre
necessita, non sia mai un fatto casuale o innocente, ma sempre scelta politica
implicita'’.

Si potrebbe partire proprio da questa teoria per spiegare il procedimento
compiuto da Arguedas: la connotazione politica della sua scelta ¢ infatti evi-
dente, perché decide si di usare lo spagnolo, la sua seconda lingua, ma solo per
pura convenzione, in modo strumentale, perché riconoscendone la superiorita
in termini di capacita di diftusione di idee e di valori, gli affida il compito di
portare il piu lontano possibile I'incanto dell ayllu'2.

Il problema linguistico, intrinsecamente legato alla sua condizione di sog-
getto emotivamente e culturalmente apolide, ¢ talmente pregnante da indurlo
a ripetute riflessioni, tanto che, secondo Escobar, bisognerebbe distinguere tra
il discorso arguediano letterario, cioe produttore di fatti concreti, e quello teo-
rico, cioe riferito alla speculazione teorica elaborata intorno a questo tema: gia
nellarticolo “Entre el kechwa y el castellano la angustia del mestizo’, ad esempio,
Arguedas stesso rappresenta la difficolta dell'uomo andino nel cercare di espri-
mere il proprio mondo interiore in una lingua che non gli appartiene:

«El kechwa es la expresion legitima del hombre de esta tierra, del hombre
como criatura de este paisaje y de esta luz. Con el kechwa se habla en forma
profunda, se describe y se dice el alma de esta luz y de este campo, como belleza
y como residencia [...] Si hablamos en castellano puro, no decimos ni del pai-
saje ni de nuestro mundo interior [...] Pero si escribimos en kechwa hacemos
literatura estrecha y condenada al olvido»".

Pur tuttavia, & forte la consapevolezza del fatto che in quel momento la
lingua del potere in Peru sia lo spagnolo, pertanto, 'uso del quechua condan-
nerebbe la descrizione di quel mondo fantastico agli stretti confini nazionali.
Arguedas opta cosi per uno spagnolo quechuizado:

11S. Kellman, The Translingual Imagination, Lincoln/London 2000, p. 9.

2Layllu rappresenta la comunita indigena. Sugli aspetti linguistici della scrittura di
J.M.Arguedas, si veda M. Aleza Izquierdo, Aspectos lingiiisticos de la narrativa de José Maria
Arguedas, Valéncia 1997.

B].M. Arguedas, Entre el kechwa y el castellano la angustia del mestizo (1939), [in:] .M. Ar-
guedas, Nosotros los maestros, Wilfredo Kapsoli (presentacion y seleccion), Horizonte, Peda-
gogia en la pedagogia 3, Lima 1986, pp. 31-33.

70



ROBERTA GIORDANO, LA SCRITTURA DELLA DECOLONIZZAZIONE: JOSE MARIA ARGUEDAS

«Esta ansia de dominar el castellano llevara al mestizo hasta la posesion
entera del idioma. Y su reaccion sobre el castellano ha de ser porque nunca
cesara de adaptar el castellano a su profunda necesidad de expresarse en forma
absoluta, es decir, de traducir hasta la ultima exigencia de su alma, en la que lo
indio es mando y raiz»'*.

La prospettiva sulla quale l'autore inizia a riflettere & quella di una futura
letteratura mestiza, idea probabilmente maturata durante lesperienza di maes-
tro nei villaggi andini; Arguedas sa cioe che il mestizo andino ¢ bilingue, in
quanto possiede due codici linguistici, il guechua ed il castigliano; sa anche che
egli domina bene il quechua, sa esprimersi in quella lingua, mentre non ha un
controllo totale dello spagnolo, in quella lingua, infatti, non ¢ capace di dire
tutto cio che vorrebbe. Lo scrittore resta convinto, comungque, della difficolta
che deriverebbe da una letteratura quechua, non perché questa non sia uno
strumento valido di rappresentazione, ma perché l'uso di quella lingua non
permetterebbe al messaggio in essa contenuto di universalizzarsi.

Questo dissidio fa si, secondo Escobar, che la narrativa arguediana si sviluppi
secondo una struttura linguistica doppia, come se ci fossero sempre due lingue,
una in atto, l'altra in assenza, cioe lo spagnolo scritto ed il quechua latente,
e questa situazione creerebbe quasi un doppio effetto illusorio: che I'indio si stia
esprimendo realmente in quechua, mentre il testo ¢ scritto in spagnolo, e che il
lettore, dal canto suo, legga quella lingua diversa, cosi come se la comprendesse,
una traslazione simbolica®.

Loriginalita del processo decolonizzatore, dunque, cosi come attivato da Ar-
guedas, consiste, a mio avviso, nel fatto di averne affidato il compimento alla
lingua dei colonizzatori stessi. Non si tratta, infatti, del semplice riscatto della
componente indigena peruviana, o pitl genericamente latinoamericana, bensi
della costruzione di una relazione pacifica tra mondo europeo e non, dove la
lingua dei vincitori serve per parlare dei vinti'.

"“Ibidem, p. 32.

5 A. Escobar, Arguedas o la utopia de la lengua, Instituto de Estudios Peruanos, Serie Lengua
y Sociedad 6, Lima 1984, p. 72.

'*Secondo Ashcroft, Griffiths e Tiffin, gli scrittori transculturali mettono in moto cinque
strategie, affinché filtri attraverso una lingua europea la sensibilita di un’altra cultura, non euro-
pea: il glossing, cioe I'impiego di parole in lingua vernacolare, tradotte poi nel testo; le untransla-
ted words, cioe parole in lingua vernacolare non tradotte; I'interlanguage, cioe il mescolamento
delle strutture linguistiche di entrambi i codici; la syntactic fusion, cioe la fusione, appunto, tra la
sintassi indigena ed il lessico europeo; il code switching and vernacular transcription, l'alternanza

71



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011 - IDEE

In questa decisione penso sia racchiuso il senso piu profondo di una forma
di resistenza ideologica e politica ancora piu efficace ed interessante: essa ris-
ponde infatti alla volonta di non ghettizzare il mondo magico-religioso indige-
no, di non farne cioé materia di studio per specialisti soltanto, ma trasformarlo,
al contrario, in un tutt'uno armonico con la cultura europea'’.

Per tutte queste ragioni ¢ molto probabilmente corretto affermare che Argue-
das vada con la propria scrittura molto al di la dell'indigenismo tradizionale, la
sua tensione costante ad uno spagnolo che incorpori l'anima quechua ¢ un pro-
cedimento intellettualmente complesso, ed ideologicamente preciso, perché ¢ lo
sforzo dell'uvomo/intellettuale che si ostina a fare dialogare quei due mondi.

Cosi, all'interno di una struttura linguistica prepotentemente castigliana,
mette in essere un efficace processo di quechuizacion, che si concretizza nell'uso
della struttura sintattica di quel codice espressivo. Questa lingua, nello speci-
fico, si caratterizza per I'impiego di alcuni suffissi per esprimere una serie di
relazioni, che il castigliano, invece, rappresenta attraverso I'uso dei pronomi,
degli articoli, delle preposizioni e delle congiunzioni: tende, quindi, ad omette
di frequente l'articolo, preferisce il gerundio alle altre forme verbali, e soprat-
tutto pospone il verbo agli altri elementi della frase’®.

Luso di questa struttura riflette una logica verbale distinta da quella della
lingua dominante, ¢ il segno tangibile della presenza di una realta altra, latente,
e soprattutto di unaltra lingua, e di unaltra forma despressione: tutto cio si pa-
lesa in particolar modo nel momento in cui prendono corpo nel testo emozioni
ed intuizioni, che sono soggiacenti in personaggi che parlano in quechua.

Se da una parte simile organizzazione narrativa infonde ritmo e musicalita
al testo, compie dallaltra il non certo secondario scopo di mettere in scena, nel
senso di trasmettere ad un pubblico pil vasto possibile, la cultura e la mentalita
andina, e cio diventa particolarmente palpabile nelle opere di finzione, cioe
quando a parlare, si suppone sia un soggetto che parli in quechua, mentre il
testo, al contrario, verra letto in spagnolo.

tra la lingua europea standard con i vari dialetti locali. Cfr. B. Ashcroft, G. Griffiths, H. Tiffin
(1989), The Empire Writes Back. Theory and Practice in Post-Colonial Literatures, London/
New York 1994.

7Cfr. D. Sales Salvador, Puentes sobre el mundo. Cultura, traduccién y forma literaria en
las narrativas de transculturacion de José Maria Arguedas y Vikram Chandra, Peter Lang, Bern
— Berlin - Bruxelles — Frankfurt am Main — New York — Oxford - Wien 2004.

'8Cfr. J. Calvo Pérez, Introduccion a la lengua y cultura quechuas. De aca para alla: Lenguas
y Culturas Amerindias 1, Valencia 1995.

72



ROBERTA GIORDANO, LA SCRITTURA DELLA DECOLONIZZAZIONE: JOSE MARIA ARGUEDAS

Illessico quechua € abbondantissimo, vengono impiegate parole che, alcune
volte l'autore traduce all'interno del testo stesso, come fa con il titolo del rac-
conto “Warma Kuyay”"?, il cui significato, indicato in parentesi, ¢ Amor de nifio,
altre, invece, integra completamente nel testo, lasciandole quindi non tradotte
(paca-paca®, mamaya®, tayta®, mak’tasu®, witron*, jarawi*®), parole di origine
quechua (cholo*, coca”), per non parlare, ancora, dei nomi propri, oltre che dei
toponimi quechua, pure numerosissimi (Kutu, Sausiyok®®, Chawala, Wayrala,
Nazca, Sondodo, Chacralla).

Interessante risulta poi l'attitudine a trascrivere parole, ortograficamente
modificate rispetto allo spagnolo standard, perché in realta l'autore intende
riprodurre quello autentico, cosi come scorrettamente pronunciato da parte di
quelli che parlano in quechua. Arguedas, in fondo, ha come punto di partenza
quello della cultura mestiza andina, di cui ¢ lui stesso espressione, e per questa
ragione quando nel racconto prende la parola El Kutu, membro della comu-
nita indigena, che parla in quechua, e che molto probabilmente ha appreso lo
spagnolo come seconda lingua, si esprime in questo modo:

«Déjate, nifo! Yo, pues, soy endio, no puedo con el patron. Otra vez, cuando
seas abugau, vas a fregar a Don Froilan»®.

11 titolo originale & Agua. Los escoleros. Warma Kuyay, Lima 1935. Sybila Arredondo de
Arguedas dice che Warma Kuyay fu pubblicato per la prima volta in Signo, 1, 3 novembre 1933,
p. 3, col titolo Wambra Kuyay, forse un errore tipografico. Ledizione del racconto qui usata
¢ quella presente in Los rios profundos y seleccion de cuentos, Caracas 1986, pp. 207-211.

**Parola quechua, che significa civetta.
' Ya & particella enfatica. Mamaya ¢ espressione affettuosa per mamma.

2 Espressione di rispetto che equivale a sefior, e con cui si indica anche il pit influente dei
comuneros.

»Da mak’ta, e significa giovane forte.
*Indica un patio grande, molto probabilmente deriva dallo spagnolo buitron.

»11 jarawi, harawi, o haravi, &€ una canzone incaica, recitata soltanto dalle donne, e sempre
in coro, durante i funerali, o per dare il benvenuto a persone molto amate o importanti, ancora
durante le semine, le raccolte, i matrimoni. La voce delle donne raggiunge note acute impossibili
per quelle maschili. Si veda la descrizione offerta da J.M. Arguedas, in Sefiores e indios. Acerca
de la cultura quechua, Buenos Aires, Arca Editorial 1976, pp. 177-178.

*Indica il mestizo, di sangue europeo ed indigeno.
?’Dal quechua kuka.
*#Toponimo quechua, ¢ il luogo dove crescono i salici.

*Warma Kuyay, op. cit., p. 209.

73



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011 - IDEE

La parola endio sta per indio, ed abugau sta per abogado. Questa trascrizio-
ne ¢ dovuta al fatto che il quechua, il cui sistema vocalico ¢ formato da tre soli
segni, i, 4, a, contro i cinque del castigliano, confonde le vocali che presentano
un maggior grado di somiglianza, i/e, ed o/u. Per quel che riguarda, invece, la
caduta della d intervocalica, ¢ un fenomeno popolare che si riscontra in tutto
I'ambito ispanofono.

Il ventaglio di diminutivi a cui Arguedas ricorre ¢ vasto, prevalentemente
con una denotazione affettiva; il loro uso diventa vitale nella sua scrittura, tan-
to che vengono impiegati sia in corrispondenza di nomi comuni che di nomi
propri, il piti delle volte formati nel testo con l'aggiunta del suffisso quechua, cha
(Justinacha, Pedrucha, Anitacha, Zarinacha, nifiacha). Per indicare il vocativo,
invece, si ricorre al suffisso quechua, y (Kutullay, Justinay).

E esattamente in questo tipo di pratiche linguistiche, dove vengono speri-
mentate forme di travaso da una lingua ad unaltra, o meglio da una cultura
ad unaltra, che Arguedas dimostra di essere un autentico transculturatore. La
sua prosa riflette la dualita e la sensibilita di chi cerca nei due codici culturali,
nella polarita scritto-orale, una soluzione: simpossessa dunque dello spag-
nolo per preservare la sensibilita quechua, facendosi interprete e portavoce
dell'inclinazione, propria della visione indigena, che la parola sia la cosa.

Non riesco, inoltre, a non leggere Arguedas alla luce della tesi di Mikhail
Bakhtin, perché tutto il suo scrivere, sia sotto forma di racconto, sia di romanzo,
mi appare come una grande struttura dialogica, e polifonica, come un tentativo
continuo di mantenere vivo quel dialogo: ¢ il dialogo tra gli uomini, siano essi
spagnoli, indios, o mestizos, ¢ il dialogo con la natura, ¢ il dialogo con il passato,
il ricordo, 'ayllu, ¢ il dialogo con il mito, con i riti, con la musica, con il sacro
che sfocia nel magico. Il dialogo che Arguedas sperimenta va molto al di la de-
lla comunicazione linguistica, perché si nutre si di parole, ma anche di colori,
rumori, sapori, che in realta hanno voce, e che inevitabilmente comunicano
con tutto il mondo circostante®.

La posizione di Arguedas rispetto alla questione linguistica va tuttavia evol-
vendo, e la traccia di cio € rappresentata da un articolo del 1950, “La novela y el
problema de la expresion literaria en el Perti™*, che segna sicuramente una svol-

Al riguardo, si vedano di M. Bakhtin (1975), Teoria y estética de la novela, Helena
S. Kritkova y Vicente Cazcarra (trad.), Madrid 1989; (1979), Estética de la creacion verbal,
México 1992, 5 ed.; (1981), The Dialogic Imagination. Four Essays. M. Holquist (ed.), C. Emer-
son and M. Holquist (trad.), Austin 1996.

3'].M. Arguedas, La novela y el problema de la expresion literaria en el Perti, Mar del Sur 9, 1950.

74



ROBERTA GIORDANO, LA SCRITTURA DELLA DECOLONIZZAZIONE: JOSE MARIA ARGUEDAS

ta: se cioe in un primo momento l'autore ha cercato di trasferire al castigliano
la morfo-sintassi quechua, usando abbondantemente questo codice anche sul
piano lessicale, come visto precedentemente, arriva ora invece alla conclusione
che questopzione sia inadeguata.

Se in “Agua” (1935), ad esempio, € ricorso spessissimo a modifiche del cas-
tigliano, di cui ne ha disordinato la sintassi, ed in cui ha inserito abbondante
lessico quechua, opzione definita del lenguaje criollo, ora Arguedas si convince
del fatto che la soluzione formale ottimale per la propria prassi narrativa sia
lo spagnolo. Sa di dovere compiere la scelta pitt dolorosa, se vuole salvare la
cultura indigena: tradurre.

Arriva cosi a scegliere per i suoi uomini andini uno spagnolo speciale, rico-
nosciuto come convenzionale, sceglie cioe di tradurre in spagnolo quello che gli
andini si dicono in quechua, e pare che in “Los rios profundos” (Buenos Aires
1958) questa scelta arrivi al punto piu alto, se secondo Rowe si tratta di un
percorso traduttivo, per Escobar, invece, si tratta del passaggio dal paradigma
translinguistico a quello diglossico.

Queste, le parole usate da Arguedas:

«Creo que en la novela Los rios profundos este proceso ha concluido. Uno
s6lo podia ser un fin: el castellano como medio de expresion legitimo del mun-
do peruano de los Andes; noble torbellino en que espiritus diferentes, como
forjados en estrellas antipodas, luchan, se atraen, se rechazan y se mezclan,
entre las mas altas montafas, los rios mas hondos, entre nieves y lagos silen-
ciosos, la helada y el fuego»®.

In questo romanzo, infatti, tale scelta appare oltre modo matura, ¢ ormai
evidente che Arguedas abbia assunto una posizione differente, perché se prima
di questa fase era quasi arrivato alla creazione di una terza lingua, né casti-
gliano, né quechua, ora, invece, opta per uno spagnolo corretto, all'interno del
quale pero cerca di salvaguardare una prospettiva quechua in cui interpretare il
mondo: si tratta quasi di un processo traduttivo. Arguedas perfeziona il proprio
spagnolo per rappresentare la cosmo-visione quechua.

Il romanzo “El zorro de arriba y el zorro de abajo” (Buenos Aires 1971)
infine, pubblicato postumo, rappresenta la chiusura di questo cerchio imma-
ginario: qui, infatti, Arguedas utilizza un procedimento discorsivo totalmente
differente, rinuncia alla logica della traduzione, modifica ed adatta il lingua-
ggio piu fluido che aveva elaborato per “Los rios profundos” e per “Todas las

?La novela y el problema de la expresion literaria en el Peru, op. cit., p. 34.

75



STUDIA EUROPAEA GNESNENSIA 4/2011 - IDEE

sangres” (Buenos Aires 1964). Elabora, ora, un castigliano molto pit carico di
quechuismos, sottolineando le differenze linguistiche in corrispondenza della
geografia e della classe sociale dei singoli personaggi®.

Si tratta, in fondo, del romanzo a cui affidera il compito di annunciare la pro-
pria morte. Quel nucleo di avvenimenti, che si sviluppa intorno allemigrazione
degli uomini andini dalla sierra verso la costa, segna infatti la resa dell'uomo
e dell'intellettuale: la parola & ormai insufficiente per rappresentare la fine del
sogno, dell'utopia.

Roberta Giordano
PISANIE O DEKOLONIZAC]I: ]OSE MARIA ARGUEDAS

Streszczenie

Tworczos¢ José Marii Arguedasa jest proba obiektywizacji trudnej i emocjonalnej
dwoistosci istniejacej miedzy jezykiem hiszpanskim, do ktérego znajomosci jako jezyka
wspdlnoty intelektualnej oraz wladzy politycznej autor zostaje zobligowany, a keczua,
ktory bedzie dla niego zawsze jezykiem uczug, a takze $rodkiem dostepu do obszaru
wspomnien i utraconego raju. W artykule skupiam si¢ nad ludzkg oraz ideologiczna
trajektoria urzeczywistniang przez autora w odniesieniu do jezyka. Uwydatniam jedng
bardzo interesujaca kwestie, a mianowicie, ze Arguedas stara si¢ broni¢ sakralnosci
i czaru $wiata peruwianskich Indian, wprawiajac tym samym w ruch autentyczny i sil-
ny proces dekolonizacji kulturowej dotyczacy tej wspdlnoty, uzywajac jednak zawsze
jezyka samych konkwistadoréw. W ten sposdb jego proza zamienia si¢ w instrument,
ktdry przekazuje wiadomo$¢ o klesce tamtej utopii, pozostajac widocznym znakiem
nadzwyczajnej formy oporu kulturowego.

3Cfr. D. Sales Salvador, op. cit., pp. 392-393.



