
121

Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt 
wobec fundamentów moralności

History of Ethics in Dialogue: Lévinas and Haidt on the Found-
ations of Morality

Eryk Józef Pieszak
pieszak@amu.edu.pl
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu
ORCID: 0000-0002-8086-3935

Abstract: This article aims to assess the contemporary validity of Emmanuel Levinas’s ethical 
philosophy in the context of Jonathan Haidt’s empirical research in moral psychology. 
A comparative analysis is undertaken, aligning Levinas’s phenomenological ethics with Haidt’s 
theory of moral intuitionism. Levinas, through the concept of the Other, posits a primordial 
ethical imperative of responsibility that emerges in the face-to-face encounter with another 
human being. Haidt, by contrast, conceptualizes morality as a product of evolved emotional 
and socio-cognitive mechanisms, emphasizing the intuitive foundations of moral judgment. 
The analysis suggests that while Haidt’s moral foundations theory reveals the culturally and 
socially constructed variability of moral reasoning, Levinas’s framework—though situated 
within philosophical discourse—offers a potentially universal ethical paradigm grounded in 
intersubjective obligation.

Keywords: face, the Other, the stranger, ethics, moral foundations.

Streszczenie: Celem artykułu jest weryfikacja aktualności koncepcji etyki E. Lévinasa w kon-
tekście współczesnych badań społecznych J. Haidta. Zastosowano analizę porównawczą, ze-
stawiając fenomenologiczną filozofię moralną Lévinasa z psychologiczną teorią intuicjonizmu 
moralnego Haidta. Lévinas, odwołując się do kategorii „Innego”, akcentuje pierwotny, etyczny 
imperatyw odpowiedzialności wobec drugiego człowieka, ujawniający się w bezpośrednim 
spotkaniu z jego twarzą. Haidt natomiast ujmuje moralność jako zjawisko zakorzenione 
w emocjonalnych i społecznych mechanizmach poznawczych, podkreślając rolę intuicji w jej 
kształtowaniu. Konkluzja artykułu wskazuje, iż podstawy moralności formułowane przez Ha-
idta są interpretowane w sposób zróżnicowany w zależności od kontekstu kulturowego i spo-
łecznego, podczas gdy propozycja Lévinasa, choć osadzona w filozoficznej refleksji, odznacza 
się potencjalną uniwersalnością etyczną.

Słowa klucze: Twarz, Drugi, Inny, Etyka, Fundamenty moralne.

ISSN 2082–0860
Vol. LIX (2025/2), s. 121-138
doi : 10.14746/sh.2025.59.2.007

Sensus
HistoriaeUniwersytet 

im. Adama Mickiewicza 
w Poznaniu

© 2025. The Author(s). Published by Adam Mickiewicz University in Poznań, 2025. Open 
Access article, distributed under the terms of the Creative Commons license (CC BY-SA 4.0) 
Attribution-ShareAlike 4.0 International (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/).

*Artykuł nadesłany: 10.04.2025; nadesłany po poprawkach: 23.09.2025; zaakceptowany: 31.10.2025.



Eryk Józef Pieszak

122

Wstęp

Emmanuel Lévinas, francuski filozof żyjący między 1906–1995, koncentro-
wał się głównie na etyce, odpowiedzialności oraz relacji z Innym. Jego filo-
zofia jest głęboko zakorzeniona w tradycji egzystencjalizmu i fenomenologii. 
Dzisiaj, 30 lat po jego śmierci, można spojrzeć na jego koncepcję właściwie 
już z historycznej perspektywy. 

Lévinas w swej koncepcji dokonujeał ważnej zmiany, stawiając etykę na 
pierwszym miejscu w filozofii. Jest uznawany za jednego z najważniejszych 
myślicieli XX w. w dziedzinie filozofii moralnej i etycznej. Jego koncepcja na-
dal jest szeroko dyskutowana. Warto zatem spojrzeć na nią z szerszej, tzn. 
nie tylko humanistycznej perspektywy. Myśl etyczna XXI wieku zaczyna być 
coraz bardziej związana z naukami społecznymi. Szczególnie ciekawe w dzie-
dzinie etyki wydają się dzisiaj badania Jonathana Haidta zawarte szczegól-
nie w książce Prawy umysł.

Oczywiście, obaj myśliciele podchodzą do moralności z różnych per-
spektyw. E. Lévinas koncentruje się na indywidualnym spotkaniu z Innym, 
postrzegając moralność jako absolutny priorytet, który wymaga odpowie-
dzialności wobec drugiego człowieka. Jego podejście ma wymiar trans-
cendentalny, w którym etyka wynika z relacji między jednostką a Innym, 
stawiając odpowiedzialność jako centralny punkt moralności. Z kolei J. Haidt 
bada moralność głównie w perspektywie społecznej, traktując ją jako mecha-
nizm ewolucyjny i emocjonalny mający na celu zapewnienie spójności spo-
łecznej. W jego teorii moralność jest wynikiem procesów ewolucyjnych, które 
wspierają współpracę i porządek w grupach.

Warto także zauważyć, że dla Lévinasa religia, szczególnie judaizm, 
odgrywała główną rolę w jego filozofii. Dla niego moralność i religia są nie-
rozerwalnie połączone, a odpowiedzialność wobec Innego jest także wyra-
zem religijnego zobowiązania. Haidt, choć również uwzględnia rolę religii 
w kształtowaniu moralności, traktuje ją bardziej jako kulturowy element, 
który wpływa na moralność w danej społeczności, a nie jako transcenden-
talny fundament, jak u Lévinasa.

W rozważaniach na temat potwierdzania teorii Lévinasa przez Haidta 
zastosuję analizę konfrontacyjną teorii. 

Analiza porównawcza teorii Lévinasa i wyników badań Haidta stanowi 
zestawienie dwóch różnych perspektyw w badaniach nad moralnością, od-
powiedzialnością i emocjami społecznymi. Lévinas w swojej filozofii, szcze-
gólnie w kontekście pojęcia Innego, koncentruje się na etycznym obowiązku 
wobec drugiego człowieka, którego fundamentem jest spotkanie z Innym 
w twarzy drugiego. Z kolei Haidt, badając moralność przez pryzmat emocji 
i intuicji, proponuje bardziej społeczno-psychologiczne podejście do rozu-



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

123

mienia moralności, uwzględniając, jak nasze instynkty moralne kształto-
wane są przez mechanizmy społeczne i emocjonalne.

Jonathan Haidt, w swojej pracy nad etyką, przedstawił teorię opartą na 
moralnych fundamentach (moral foundations theory). Zgodnie z jego podej-
ściem, ludzkie poczucie moralności opiera się na kilku podstawowych funda-
mentach, które różnią się w zależności od kultury i społeczeństwa. W książce 
Prawy umysł. Dlaczego dobrych ludzi dzieli religia i polityka?1 Haidt wyróżnia 
sześć głównych fundamentów etycznych, które kształtują nasze decyzje 
moralne: troska/krzywda (Care/Harm), sprawiedliwość/oszustwo (Fairness/
Cheating), lojalność/zdrada (Loyalty/Betrayal), autorytet/bunt (Authority/
Subversion), świętość/upodlenie (Sanctity/Degradation). Oraz  szósty, który 
jest właściwie obecny we wszystkich pozostałych wolność/bunt (Liberty/Op-
pression). Każdy bowiem może podchodzić do owych fundamentów w inny, 
wolny sposób.

Haidt podkreśla, że wyróżnione fundamenty moralne są głęboko zako-
rzenione w naszej naturze i są wynikiem ewolucji, a także kulturowych uwa-
runkowań.

1. Fundament troska/krzywda (Care/Harm) 

Troska to fundament, który według J. Haidta2 odnosi się do naszej wrodzo-
nej wrażliwości na cierpienie innych i potrzeby ochrony słabszych. Jest to 
główny element moralności opartej na trosce o innych, szczególnie dzieci 
i osoby w trudnej sytuacji. Co ciekawe, kiedy autor Prawego umysłu zajmuje 
się tym fundamentem podczas wykładów czy na stronach książki, przed-
stawia twarz dziecka3. potrzebującej osoby . Według Haidta wizerunek ma-
łego dziecka stanowi wezwanie do podjęcia odpowiedzialności i roztoczenia 
opieki. Dorosły, konfrontując się z widokiem niemowlęcia, uświadamia sobie 
jego całkowitą zależność. Obraz dziecka — jego twarzy, — wywołuje rów-
nież reakcję emocjonalną związaną ze wzruszeniem. Twarz drugiego to jeden 
z centralnych punktów koncepcji E. Lévinasa.

Wyjaśnia on: 

Twarz nie jest zbiorem złożonym z nosa, czoła, oczu itd.; z pewnością jest 
tym wszystkim, lecz nabiera znaczenia twarzy poprzez nowy wymiar, jaki 
otwiera w postrzeganiu jakiegoś bytu. Poprzez twarz byt jest nie tylko za-
mknięty w swym kształcie i gotowy poddać się dłoniom — jest otwarty, osa-

1 J. Haidt, Prawy umysł. Dlaczego dobrych ludzi dzieli religia i polityka?, przeł. A. Nowak-
-Młynikowska, Smak Słowa, Sopot 2014.

2 Ibidem, s. 180-185.
3 Ibidem, s. 181.



Eryk Józef Pieszak

124

dza się w głębi i w tym otwarciu przedstawia się w pewien sposób osobowo. 
Twarz jest nie dającym się sprowadzić do niczego innego sposobem, w jaki 
byt może się objawić w swej tożsamości. Rzeczy są tym, co nigdy nie objawia 
się osobowo i w ostatecznym rozrachunku nie posiada tożsamości. Wobec 
rzeczy stosuje się przemoc. Rozporządza nimi, ogarnia je. Rzeczy dają się 
ująć, nie ofiarowują twarzy. Są to byty bez twarzy. Być może sztuka stara 
się nadać rzeczom twarz, i właśnie w tym kryje się zarazem jej wielkość i jej 
kłamstwo.4 

Twarz upodmiotawia tego, do którego należy. Nie jest zbiorem pew-
nych elementów, nie jest także pewną całością, lecz czymś o wiele głębszym. 
T w a r z  j e s t  o b j a w i e n i e m  s i ę  t o ż s a m o ś c i  b y t u ,  w o b e c 
k t ó r e j  n i e  m o ż n a  s t o s o w a ć  p r z e m o c y .  Jest także czymś, co 
można ofiarować innym przez samo posiadanie. W tym miejscu pojawia się 
wzmianka o sztuce, w której twarz jest także obecna. Ale ta twarz jest kłam-
stwem, nie wynika to koniecznie z przytoczonego przed chwilą cytatu, warto 
więc może dopowiedzieć coś więcej, mianowicie że w kulturze judaistycznej 
nie tworzono obrazów z wizerunkami ludzkich twarzy — byłoby to wykro-
czeniem przeciwko boskim przykazaniom. Dlaczego warto to dopowiedzieć? 
W tym kontekście oszustwo sztuki jest większe, ponieważ jest bardziej wy-
kroczeniem niż tylko kłamstwem. W takiej perspektywie twarz jest tym, co 
przynależy do człowieka, tym, co odróżnia go od przedmiotu, tym, co czło-
wiek może ofiarować innym, ale przede wszystkim jest prawdą człowieka, 
a nie artystyczną fikcją, imaginacją. Prawdą, której nie można odebrać czy 
wykreować; prawdą, która jest nierozerwalnie z człowiekiem połączona. 

Kiedy J. Haidt opisuje zdjęcie dziecka ilustrujące fundament troski, pisze: 
„Widok słodkiego maleństwa wzbudza w nas gotowość do zachowań opie-
kuńczych i wchodzenia w interakcję”5. Można więc zauważyć, że według ba-
dań Haidta to spojrzenie, widok, wyzwala troskę i chęć zaopiekowania się. 
Jest to zachowanie szersze niż samo spotkanie w twarzy drugiego. Obok 
dziecka, które stanowi ilustrację zagadnienia troski, Haidt umieszcza także 
zdjęcie człowieka atakującego fokę, która patrzy w jego stronę. Twarz, która 
patrzy, twarz potrzebująca, staje się wyzwalaczem naszych uczuć moralnych. 
Rysunek spoglądającej foki zatytułowany jest: „Aktualny włącznik funda-
mentu »troska/krzywda«.”

Lévinas nie uwzględnia w swoich rozważaniach zwierząt, jednak warto 
pamiętać, że pisze on o moralności po Holokauście, w czasie, gdy wobec czło-
wieka ludzie potrafili nie mieć jakichkolwiek podmiotowych uczuć. Człowiek 

4 E. Lévinas, Trudna wolność. Eseje o judaizmie, przeł. A. Kuryś, przy współpr. J. Migasińskiego, 
wstępem opatrzył M. Jędraszewski, posł. napisał M. Czajkowski, Atext, Gdynia 1991, s. 9.

5 J. Haidt, op. cit., s. 182; por. G.D. Sherman, J. Haidt, Cuteness and disgust: The humanizing 
and dehumanizing effects of emotions, “Emotion Review” 3(2), 2011, s. 215-222.



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

125

był traktowany jako coś mniej wartościowego niż użyteczny przedmiot, co 
można nazwać kłamstwem bezpodmiotowego patrzenia w twarz.

Jeżeli sztuka jest kłamstwem, które odbiera człowiekowi w pewien spo-
sób możliwość bezprzedmiotowego spojrzenia na twarz, która uprzedmio-
tawia to, co żywe, co wymyka się przedmiotowemu traktowaniu, należy się 
zastanowić, w czym objawia się wielkość sztuki.

Warto przybliżyć i wyjaśnić religijny wymiar koncepcji E. Lévinasa. Ed-
mond Jabès zauważa że tak, jak stworzenie jest śmiercią Boga, tak „Człowiek 
niszczy siebie tworząc”6. Sztuka przekreśla to, co ludzkie, zarazem w dwóch 
znaczeniach. Powoduje, że człowiek staje się „mniej niż człowiekiem”, sztuka 
bowiem odbiera mu twarz i jednocześnie staje się „więcej niż człowiekiem”, 
ponieważ na podobieństwo Boga przekreśla sam siebie, tworząc.

Edmond Jabès,  zajmując się hebrajskim doświadczeniem boskości jako 
nieobecności, kiedy opisuje powstanie świata, mówi, że Bóg po każdym eta-
pie stworzenia traci część samego siebie. Kończy stwierdzeniem: „Po stwo-
rzeniu zwierząt i roślin Bóg był wszystkim prócz fauny i flory globu. Po 
stworzeniu człowieka B ó g  p o z o s t a ł  b e z  t w a r z y  [wyróżnienie — 
E.P.]”7. Pogłębia to naszą interpretację. Jeżeli Bóg po akcie kreacji Sam Siebie 
pozbawił twarzy, stworzył przekaz (Biblię), który stał się jego obliczem, dru-
gim natomiast jego obliczem stała się twarz człowieka, ponieważ powstała 
ona z zanegowania oblicza Boga.

Twarz nie może być redukowana do układu elementów fizjonomicznych  
— nosa, oczu czy policzków — lecz jawi się jako wydarzenie kreacji, w któ-
rym człowiek zostaje wezwany do przekroczenia samego siebie i otwarcia na 
Innego. Analogicznie do aktu stwórczego Boga, który powołuje do istnienia 
to, co różne od Niego, twarz człowieka stanowi przestrzeń twórczego spo-
tkania i relacji. W tym sensie twarzą Boga jest obraz Jego dzieł, natomiast 
twarzą człowieka — jego zdolność do twórczego i odpowiedzialnego wejścia 
w relację z innym.

Jabès widzi w akcie kreacji śmierć Boga, dla Lévinasa akt kreacji jest obja-
wieniem się (Boga), lub wejściem w Inne (człowieka). Z pewnym zastrzeżeniem: 
k r e a c j a  n i e  m o ż e  b y ć  o d s e p a r o w a n a  o d  j e j  e t y c z n e g o 
w y m i a r u .

Człowiek przez sztukę objawia swą twarz, może wejść w dialog z innym. 
Z drugiej jednak strony może dążyć do uprzedmiotowienia Drugiego8. Praw-

6 E. Jabès cyt. za: V. Vitiello, Pustynia, ethos, opuszczenie, [w:] J. Derrida, G. Vattimo i inni, 
Religia, przeł. M. Kowalska, P. Mrówczyński i in., Wydawnictwo KR, Warszawa 1999, s. 172.

7 Ibidem, s. 173.
8 I. Lorenc, Logos i mit estetyczności, Uniwersytet Warszawski, Instytut Filozofii, War-

szawa 1993, s. 151-181.



Eryk Józef Pieszak

126

dziwa śmierć kryje się w tworzeniu podobizn, w simulacrum, które nie ma nic 
do powiedzenia, które jest odebraniem podmiotowości. 

Dla kultury żydowskiej to, co jest niedopuszczalne według prawa, a więc 
to, co nieetyczne, jest dodatkowo poniżone przez swoją nierzeczywistość9. 
Simulacrum jako upodobnienie nic nie wyraża, jest milczeniem, które odbiera 
możliwość wypowiedzi. 

O ile więc Bóg dla E. Lévinasa objawia się w swoim stworzeniu, to tworze-
nie przez człowieka może się okazać krzywdą, o której pisał J. Haidt.

2. Sprawiedliwość/oszustwo (Fairness/Cheating) 

Fundament sprawiedliwość10, o którym pisał J. Haidt, odnosi się do poczucia 
sprawiedliwości, równości i uczciwości. W kontekście społecznym oznacza 
to dążenie do równego traktowania wszystkich osób oraz przeciwdziałanie 
oszustwom. Jak zauważyliśmy wcześniej, dla Lévinsa oszustwo czy kłamstwo 
to postawa, w której nie uwzględnia się drugiego człowieka jako podmiotu.

Jednak Lévinas pisze także: 

[ . . . ] trzeba sprawiedliwości, to znaczy porównania, koegzystencji, współ-
czesności, zebrania, porządku, tematyzacji, widzialności twarzy i przez to 
intencjonalności i intelektu, a w intencjonalności i intelekcie zrozumiałości 
systemu i, przez to, także współobecności na stopie równości jakby przed 
sądem. Istota jako synchronia: razem-w-pewnym-miejscu.11

Widzimy tutaj równość wynikającą z zachowań społecznych. Jest ona 
równością jakby narzuconą sobie nawzajem poprzez stworzone przez siebie 
prawa, ale jednocześnie jest współodpowiedzialnością objawioną we współo-
becności. W tej równości rodzi się odpowiedzialność za życie Drugiego.

Lévinas pisze, że „twarz znaczy w ogołoceniu, w kruchości pytania, w ry-
zyku śmierci”12. Co mogą oznaczać te słowa? Czy twarz zawsze stoi przed po-
stawionym pytaniem: czy mogę cię zabić? Nie jest to pytanie bezpodstawne. 
W twarzy przybliża się do nas bowiem Nieskończony, ale także w twarzy 
przychodzi do nas Drugi jako ten, który podobnie jak „Ja” żyje. W  m o -
m e n c i e  k i e d y  w  j a k i k o l w i e k  s p o s ó b  u p r z e d m i o t a w i a m 
D r u g i e g o ,  d o k o n u j ę  j e g o  z a b ó j s t w a  i jest to zabójstwo bez 
postawienia jakiegokolwiek pytania o przyzwolenie. Ryzyko śmierci pojawia 

9 Zob. A. Grzegorczyk, Niekartezjańskie współrzędne w dzisiejszej humanistyce, Wydawnic-
two Naukowe UAM, Poznań 1993, s. 46.

10 J. Haidt, op. cit., s. 186-189.
11 E. Lévinas, Auterment qe’étre ou-delá de l’essence, La Haye, Springer, New York 1973, s. 200.
12 E. Lévinas, O Bogu, który nawiedza myśli, przeł. M. Kowalska, przedmowa T. Gadacz SP, 

Znak, Kraków 1994, s. 208.



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

127

się już wtedy, kiedy Drugi ma zostać wykorzystany jako narzędzie, a nie jako 
pomocnik. Odarcie Drugiego z jego człowieczeństwa, potraktowanie w inny 
sposób niż czysto podmiotowy, jest niesprawiedliwością społeczną, a tym sa-
mym śmiercią. 

Zacytujmy jeszcze raz Lévinasa, tym razem, aby prześledzić czym jest 
obowiązek wobec Drugiego, jaki powstaje w obliczu jego śmierci. 

Lęk i odpowiedzialność za śmierć drugiego człowieka, nawet jeżeli osta-
teczny sens tej odpowiedzialności za śmierć Innego jest odpowiedzialno-
ścią przed Nieubłaganym i, koniec końców, obowiązkiem nakazującym, by 
drugiego człowieka nie zostawiać samego w obliczu śmierci. Nawet jeżeli 
w obliczu śmierci — sprawiającej, że sama prostota proszącej mnie twarzy 
odsłania wreszcie w pełni i swoje bezbronne odsłonięcie, i sam swój opór — 
nawet jeżeli, koniec końców, w tej konfrontacji i w tym bezsilnym oporze, 
niepozostawianie-drugiego-człowieka-samym polega tylko na tym, że od-
powiadam „oto jestem” (me voici ) na prośbę, która mnie wzywa. W tym tkwi 
chyba tajemnica relacji społecznej (de la socialité ) oraz w najwyższym stop-
niu bezinteresownej i znikomej miłości bliźniego, miłości bez pożądania.13

Wydaje się, że nie można już w tak szeroki sposób interpretować słowa 
‘śmierć’. Śmierć jako koniec życia jest tym momentem, w którym nie można 
opuścić innego. ‘Oto jestem’ komunikowane wobec Innego w odsłonięciu 
twarzy Drugiego jest wyrazem miłości, która jest naturalnym odruchem. 
Współbycie, do którego zostaje wezwane „Ja”, jest jego odpowiedzialnością 
indywidualną i społeczną, do której zostaje kategorycznie wezwane. 

Sprawiedliwość, o której pisał J. Haidt, jest różnie rozumiana przez ludzi 
o różnych poglądach. „Jest ona (sprawiedliwość) rozumiana dwojako. Ludzie 
o lewicowych poglądach często utożsamiają sprawiedliwość z równością, 
podczas gdy prawica utożsamia ją z proporcjonalnością.”14 Porównując obu 
myślicieli, można zauważyć, że mówią o podobnym fundamencie — cho-
ciaż odwołują się do jego podstaw, istnieje tu duże podobieństwo. W jednym 
i drugim przypadku niesprawiedliwość to coś, co Lévinas nazywa „uśmierce-
niem”. W interpretacji badań, które przeprowadza J. Haidt, owo uśmiercenie 
może być postrzegane na różne sposoby.

3. Lojalność/zdrada (Loyalty/Betrayal) 

Fundament lojalności/zdrady według Haidta odnosi się do poczucia lojalno-
ści wobec grupy, do której należymy — rodziny, narodu, czy jakiegoś zespołu. 

13 Ibidem, s. 263.
14 J. Haidt, op. cit., s. 189.



Eryk Józef Pieszak

128

Lojalność odgrywa główną rolę w budowaniu więzi i solidarności w obrębie 
społeczności.

Jak już wcześniej zauważono, dla Lévinasa sprawiedliwość, a zatem rów-
nież kwestie moralności, realizowane są w kontekście współobecności, która 
ma miejsce w momencie nawiązania relacji. Dla Lévinasa moralność jest 
czymś bardziej wtórnym niż u Haidta.

Wspólnota w koncepcji Lévinasa jest natomiast objawieniem wymiaru 
ponadludzkiego. Twarz Drugiego znaczy Nieskończonego — czy w tym zda-
niu chodzi o to, że twarz jest znakiem Boga, czy może Bóg w jakiś sposób 
zostaje naznaczony ludzką twarzą? Wydaje się, że obie odpowiedzi będą 
tutaj słuszne. Pierwsza jest oczywista, ponieważ Boga spotykamy w twarzy 
Drugiego, jest więc ta twarz znakiem Boga. J e ż e l i  n a t o m i a s t  m o -
ż e m y  n a p r a w d ę  s p o t k a ć  B o g a  w  t w a r z y  D r u g i e g o ,  t o 
B ó g  z o s t a j e  n a z n a c z o n y  t ą  t w a r z ą . Odpowiedzialność wobec 
Drugiego rośnie w miarę mojej sprawiedliwości wobec niego, w ten sposób 
Nieskończony jest naznaczony niekończącą się odpowiedzialnością przeka-
zywaną człowiekowi. 

Można mieć co prawda wątpliwości, czy w powyższych rozważaniach 
Nieskończony i Bóg to Ten Sam.  Choć już była o tym mowa, zastanówmy się 
nad następującymi słowami: 

Zwrot wywołany przez twarz Innego, gdzie w świetle samego zjawiska do-
chodzi do głosu nadmiar znaczenia, który można nazwać chwałą. Czy to, co 
nazywamy słowem Bóg, nie nawiedza mnie w pytaniu, które mnie wzywa 
i które się mnie domaga i, przed jakimkolwiek zaproszeniem do rozmowy, 
rozbija kształt, w jakim ukazuje mi się podobna do mnie jednostka, stając 
się twarzą drugiego człowieka? W porównaniu ze wszystkimi uczuciami 
bycia-w-świecie nowość mojej nie-obojętności ma absolutnie różne, inne, 
nieprzedstawialne, nieuchwytne , to znaczy na Nieskończoność, która mnie 
wzywa — rozbijając przedstawienia, przez które ukazują mi się byty nale-
żące do rodzaju ludzkiego — aby w twarzy drugiego człowieka wyznaczyć 
mnie jako jedynego i wybranego, bez możliwości uchylenia się.15

Wykryliśmy w tej wypowiedzi potwierdzenie naszych wcześniejszych 
ustaleń. Nieskończoność, Bóg jako to, co nieprzedstawialne, objawia się 
w twarzy Drugiego. To objawienie wzywa mnie jako jedynego i wybranego 
w taki sposób, że to, do czego jestem wybrany w twarzy Drugiego, jest nie-
uniknione, a jestem wybrany do sprawiedliwości wobec Drugiego.

Można zadać pytanie, kim jest Drugi. Odpowiedzmy słowami Lévinasa: 

Tą sytuacją, gdzie nadchodzi zdarzenie do podmiotu, który go nie przyj-
muje, który nie może nic móc względem niego, lecz gdzie, jednakże, w pe-

15 E. Lévinas, O Bogu, który nawiedza…, s. 264.



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

129

wien sposób znajduje się wobec niego, jest relacja z drugim, twarzą w twarz 
z drugim, spotkanie twarzy, która zarazem daje i zakrywa drugiego. Inny 
„wzięty na siebie” — to właśnie drugi16. 

Można wywnioskować z tych słów, iż Drugi, jako że jest innym, przez spo-
tkanie jego twarzy „wziętym na siebie”, jest tym samym, a jednocześnie 
— Innym, mającym we mnie miejsce. Przypomnijmy, że w powyższych roz-
ważaniach zostało przytoczone odmienne tłumaczenie biblijnego nakazu 
„Kochaj bliźniego swego jak siebie samego”, które można odczytać „Kochaj 
bliźniego swego, to ty sam”. Zrozumiemy wtedy, jak bliski jest Inny obja-
wiony w twarzy, zrozumiemy, że „Ja” i Drugi to ten sam. Jakże innego wy-
razu nabierają w tym momencie słowa „Nie zabijaj”17. 

Dla Lévinasa relacja rodząca się w grupie, mniejszej czy większej, zawsze 
wiąże się z indywidualną lojalnością wobec drugiego, człowieka wobec czło-
wieka. Bycie człowiekiem to bycie lojalnym wobec każdego podmiotu w in-
dywidualnej relacji.

Lévinas zajmuje się tym samym fundamentem, pokazując tylko, że po-
działy wynikające z poglądów czy podejścia do sytuacji są jedynie rodzajem 
zawężenia spojrzenia na potrzebującego. U niego lojalność należy się każ-
demu, niezależnie od tego, kim jest i jak bliski jest. Każdy człowiek należy do 
grupy ludzi, a niepodjęcie za niego odpowiedzialności jest zdradą.

Kiedy odrzucimy ten pierwotny fundament, możemy zobaczyć, jak 
ważny staje się fundament, który Haidt określa lojalnością. Pisze on: „Przez 
miliony lat nasi przodkowie starali się sprostać adaptacyjnemu wyzwa-
niu tworzenia się i utrzymania koalicji, które mogłyby odpierać zagrożenia 
i ataki konkurencyjnych grup.”18 Ten sposób myślenia jest jedynym, który 
zapewnia bezpieczeństwo, o ile nie znajdziemy podstawy moralnej do relacji, 
o której mówi E. Lévinas.

16 E. Lévinas, Le Temps et l’Autre, [w:] Le Choix — Le Monde — L’Existence, ed. J. Wahl, 
Arthaud, Grenoble — Paris 1947, s. 170.

17 Zapytajmy w tym miejscu: Czy można jeszcze mówić o Bogu po oświeceniu? Nie ist-
nieją przecież, jak twierdzą jego zwolennicy, żadne uprzywilejowane lub a priori kategoryczne 
prawdy. W ten sposób zostaje wyeliminowany ze świata wymiar świętości. Wszystkie fakty 
i wszyscy obserwatorzy są równi. Wszelkie wyniki można zakwestionować. W ten sposób 
jednak dochodzi do usunięcia z zasięgu ludzkiej refleksji fundamentalnych pytań, ponieważ 
nie mogą istnieć na nie żadne uprawomocnione odpowiedzi. Wydaje się więc, że nie tylko 
można mówić po oświeceniu o Bogu, ale trudno jest o Nim milczeć. W każdym razie nie można 
przemilczeć kwestii poruszanych przez religię. Zob. E. Gellner, Postmodernizm, rozum i religia, 
przeł. M. Kowalczuk, PIW, Warszawa 1997; zob. też: Jan Paweł II, Fides et ratio, Pallottinum, 
Poznań 1998.

18 J. Haidt, op. cit., s. 191.



Eryk Józef Pieszak

130

4. Autorytet/bunt (Authority/Subversion) 

Fundament autorytet/bunt jak opisano go w Prawym umyśle odnosi się do 
szacunku dla hierarchii, tradycji i autorytetów19. Cechuje się postrzeganiem 
porządku i struktury jako wartościowych dla utrzymania ładu w społeczeń-
stwie.

W przypadku myśli Lévinasa tym autorytetem jest coś naprawdę podsta-
wowego. Jest nim Bóg ale jednocześnie coś ponadludzkiego, coś, co odsłania 
się w twarzy Drugiego. To Bóg, który może być rozumiany jako Nieskończo-
ność, transcendencja.

Jeżeli uznamy, że myślenie Rosenzweiga jest bliskie Lévinasowi, za-
uważymy, że świadczyć o absolutnej prawdzie to żyć autentycznym życiem 
żydowskim. Znaczy to także, że „prawda”, w której łączy się judaizm i chrze-
ścijaństwo, leży w Bogu, sposób posiadania prawdy to jej potwierdzenie 
w swym życiu. Można pokusić się o połączenie poprzedniej wypowiedzi 
z analizowaną, a wówczas uzyskamy następujące odpowiedzi na postawione 
wcześniej pytania. Poszukiwanie prawdy to poszukiwanie Boga, ponieważ 
to w nim leży prawda. Poszukiwanie prawdy w sensie filozoficznym zaciera 
się tutaj i przekształca w jej posiadanie w sensie religijnym. Poszukiwanie 
miało być usprawiedliwione (tutaj można by się zastanowić, czy nie jest tak, 
że posiadanie prawdy samo się usprawiedliwia), posiadanie natomiast jest 
jej potwierdzeniem w życiu, a więc potwierdzeniem tego, co znaleźć można 
w Bogu swym życiem. P o w s t a j e  p y t a n i e ,  c z y  r z e c z y w i ś c i e 
c z ł o w i e k  m o ż e  s w o i m  ż y c i e m  p o t w i e r d z a ć  t o ,  c o  p o -
s i a d a ,  a  c o  z n a j d u j e  s i ę  w  B o g u ? 

Dodajmy, że droga do Boga jest tutaj także drogą ustanowioną przez 
Boga. Ustanowienie drogi przez Boga można odszukać w następujących 
słowach Lévinasa: „Ale prawdziwy cud nie polega na tym, że manna spada 
z nieba, lecz że odpowiada naszym potrzebom”20. Bóg odpowiada nam przez 
zaspokojenie naszych potrzeb. Takim zaspokojeniem potrzeb jest dla nas 
Tora, która jest odpowiedzią przed postawieniem pytania — uważa autor 
Trudnej wolności.

Prawda polega na ryzykowaniu własnego życia jako odpowiedzi na ob-
jawienie, które oznacza tu to samo co Miłość Boga. Można zastanowić się, 
dlaczego prawda polega na ryzykowaniu. C z y  m o ż n a  z  t e g o  w n i o -
s k o w a ć ,  ż e  o b j a w i e n i e ,  a  t y m  s a m y m  M i ł o ś ć  B o g a , 
j e s t  c z y m ś  n i e p e w n y m ?  Czy może to ryzyko jest ryzykiem by-

19 Ibidem, s. 193-197.
20 E. Lévinas, Cztery lektury talmudyczne, przeł. E. Burska, Oficyna Literacka, Kraków 

1995, s. 83.



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

131

cia nieautentycznym? Zauważmy, że w tekstach Lévinasa cały czas mowa 
o prawdzie ludzkiej, która jest świadectwem dotyczącym wiecznej, boskiej 
prawdy. Można stąd wnioskować, iż ryzykowanie życia jest ryzykowaniem 
na rzecz wieczności.

Można się zastanowić, jak przedstawia się dialog człowieka i Boga. 

Prawdziwe człowieczeństwo człowieka — pisze Lévinas — i jego męska ła-
godność pojawiają się na świecie razem z surowymi słowami wymagającego 
Boga; to, co duchowe, nie przedstawia się już jako poznawalna zmysłowo 
substancja, lecz poprzez nieobecność; Bóg jest konkretny nie poprzez wcie-
lenie, lecz poprzez Prawo; zaś Jego wielkość nie jest tchnieniem Jego świętej 
tajemnicy. Jego wielkość nie wywołuje bojaźni i drżenia, lecz napełnia nas 
najwznioślejszymi myślami. Zakryć swe oblicze, by wymagać od człowieka 
— w sposób nadludzki — wszystkiego, stworzyć człowieka zdolnego do od-
powiedzi, zdolnego zmierzyć się z Bogiem jako wierzyciel, a nie wyłącznie 
jako dłużnik — oto prawdziwie boska wielkość!21 

B ó g  t a k ż e  m ó w i  d o  c z ł o w i e k a ,  a l e  c z y  c z ł o w i e k  m o ż e 
m u  o d p o w i a d a ć ?  Bóg, mówiąc do człowieka, staje się konkretny dla 
człowieka poprzez prawo.  Dla autora Trudnej wolności Prawo jest Twarzą 
Boga. Patrząc na drugiego, człowiek wezwany do odpowiedzialności –  — co 
stanowi sedno boskiego Prawa –  — kieruje się ku Bogu. Wielkość Boga nie 
jest tchnieniem wiecznej tajemnicy ani też przyjęciem pozycji tego, któremu 
człowiek wszystko zawdzięcza, lecz tym, że napełnia nas najwyższymi my-
ślami oraz tym, iż właśnie stwarza nas — ludzi zdolnych do odpowiedzi, do 
zmierzenia się z Nim. Dlatego dialog, o którym była mowa wcześniej, to nie 
tylko dialog ludzi na drodze ku Bogu, ale także, a może przede wszystkim 
dialog człowieka z Bogiem. 

Zatrzymajmy się nad problemem boskiego prawa. 

Prorocy prorokowali dla tych — uważa Lévinas — którzy nadal wiodą swe 
codzienne życie ekonomiczne, ale nie ulegają determinizmowi tego życia; 
z pewnością dla tych, którzy zakładają rodzinę, ale poświęcają ją na rzecz 
bezinteresownego życia intelektu, uosabianego przez studiującego Prawo, 
który bezpośrednio dostępuje objawienia, poznania Boga; dla tych, któ-
rzy trudnią się handlem i pracują, lecz poświęcają swą pracę studiującemu 
Prawo; dla tych, którzy posiadają, lecz poświęcają swą własność studiują-
cemu Prawo.22 

Studiujący prawo jawi się tutaj jako osoba, która poświęciła się wyższej war-
tości, jaką jest poznanie Boga, a jak już ustaliliśmy, w przekonaniu Lévinasa 
w Bogu znajduje się prawda. Jest więc p r a w o  d r o g ą  d o  p r a w d y , jego 

21 E. Lévinas, Trudna wolność..., s. 153. 
22 Ibidem, s. 66.



Eryk Józef Pieszak

132

poznanie zaś jest poznaniem prawdy. Można zatem zaryzykować stwierdze-
nie, że dla Lévinasa pytanie o ontologię i epistemologię (a w szczególności 
o prawdę ontologiczną i epistemologiczną) jest nieporozumieniem (podob-
nie jak u Heideggera, który te pytania uważał za „skandal filozofii”).

Ci, którzy poznają prawo, pracują dla tych, którzy prowadzą zwyczajne 
życie, tzn. mają rodziny i bezrefleksyjnie pracują. Poznając dla innych, sami 
nie ulegają takiemu życiu jak inni. Dlatego ci, którzy pracują, muszą się 
w jakiś sposób poświęcić tym, którzy poznają prawo. Jak już wcześniej za-
uważyliśmy, p r a w d a  d l a  L é v i n a s a  j e s t  p o t w i e r d z e n i e m 
w  ż y c i u  t e g o ,  c o  z n a j d u j e  s i ę  w  B o g u . Jest więc dla proroka 
— by odwołać się do jego przykładu — pomocą w jej poznaniu przez innych 
ludzi, a dla innych ludzi pomocą prorokowi. 

Można się zastanowić, czym jest nauczanie, które studiujący prawo prze-
kazują innym ludziom. 

Nauczanie jest takim sposobem urzeczywistniania się prawdy, że nie jest 
ona moim dziełem, że ja nie mogę jej posiadać jako wynikającej z mojej 
wewnętrzności. Głosząc takie urzeczywistnianie się prawdy, modyfikuje 
się oryginalny sens prawdy i strukturę noeza-noemat jako sens intencjo-
nalności.23

W  n a u c z a n i u  n i e  m a m y  w i ę c  d o  c z y n i e n i a  z  p r a w d ą 
p o c h o d z ą c ą  z  l u d z k i e j  i n t e n c j i ,  l e c z  z  u r z e c z y w i s t -
n i e n i e m  s i ę  p r a w d y .

Prawda staje się jedyną rzeczywistością, rzeczywistość jest prawdą. 
Prawda, którą człowiek otrzymuje od Boga, nie podlega weryfikacji. Zanikają 
dylematy związane z klasyczną koncepcją prawdy, z odniesieniem myśli do 
rzeczywistości obiektywnej, ponieważ jak pisał Lévinas: 

Głoszenie prawdy jako modalności relacji między Tym Samym a Innym nie 
polega na przeciwstawieniu się intelektualizmowi, lecz na zapewnieniu jego 
fundamentalnego dążenia, szacunku bytu oświetlającego intelekt.24

Przyczyną dążenia do Drugiego jest pragnienie i właśnie w tym pragnieniu, 
jak okaże się później, urzeczywistnia się prawda.

Powróćmy jednak do kwestii samej prawdy. Lévinas pisał: 

Gdy uświadamiam sobie spójność dyskursów różniących się od mojego, które 
są wygłaszane obok mnie, i gdy szukam wspólnego języka, wówczas wscho-
dzi jutrzenka prawdy i zarysowuje się pierwszy zarys uniwersalizacji. Życie 

23 E. Lévinas, Totalność i nieskończoność. Eseje o zewnętrzności, przeł. M. Kowalska, wstę-
pem poprzedziła B. Skarga, przekł. przejrzał J. Migasiński, Wydawnictwo Naukowe PWN, 
Warszawa 1998, s. 271.

24 Ibidem, s. 35.



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

133

prawdy i rozprzestrzenianie się prawdy są tym samym pojmowane jako ży-
cie w państwie, jako polityka. Szanować drugiego to przede wszystkim od-
woływać się do jego poglądów.25

Pojawia się zatem powtórnie problem dyskursu, który zostaje przedstawiony 
jako wyraz prawdy. Szukanie wspólnego języka, poszukiwanie porozumienia, 
życie w państwie, a wręcz polityka, to życie i rozprzestrzenianie się prawdy. 
Prawda jest więc nie tylko dialogiem między Bogiem i człowiekiem, między 
człowiekiem a człowiekiem, ale także znalezieniem wspólnego języka między 
różnymi ludźmi połączonymi we wspólnotę, taką, jaką jest państwo. Prawda 
jest więc pewnym rodzajem polityki. Jednak nie w sensie, jaki nadaje jej 
Foucault26, czyli wytworzenia prawdy dla władzy i rozumienia władzy jako 
instytucji tworzącej prawdę, lecz odwrotnie, polityka jest pewnym uobecnie-
niem się prawdy. 

Warto wsłuchać się w ten sposób pojmowania autorytetu i prawdy. 
Nie jest to jedynie czysto religijny autorytet ani narzucająca się wykładnia 
prawa, która stanowi obowiązującą prawdę. To autorytet wykraczający poza 
jakikolwiek ludzki autorytet, a także miłość i relacja przed zgodnością zdania 
z rzeczywistością.

W tym kontekście, kiedy myślimy o fundamencie autorytet/bunt, jak go 
opisuje J. Haidt, myśl E. Lévinasa wykracza poza wszelką ludzką ingeren-
cję. Lévinas nie zgadza się na tworzenie i utrwalanie autorytetów, które bro-
niłyby racji poszczególnych grup. Haidt pisze natomiast, że: „Kiedy ludzie 
dołączają do tej czy innej drużyny politycznej, zanurzają się w jej matriksie 
moralnym”27, czyli w nieuprawomocnionym obrazie moralności.

Można powiedzieć, że E. Lévinas dostrzega miejsce, w którym nawet ci, 
którzy są skłóceni przez różne działania polityczne i różnorodne poglądy, 
stając naprzeciw siebie, widzą Twarz Drugiego, która wzywa ich do podję-
cia odpowiedzialności za niego. Można zatem stwierdzić, że obu myślicielom 
chodzi tak naprawdę o jedno: o odnalezienie wzajemnego człowieczeństwa 
w innych ludziach.

5. Świętość/upodlenie (Sanctity/Degradation) 

Fundament świętość/upodlenie, jak tłumaczy J. Haidt, dotyczy poczucia 
czystości28, szacunku dla sacrum  oraz dążenia do unikania zanieczyszczenia 

25 E. Lévinas, Trudna wolność…, s. 254.
26 Zob. B. Allen, Foucault, czyli prawda w polityce, [w:] idem, Prawda w filozofii, przeł. M.S., 

Instytut Filozofii i Socjologii PAN, Warszawa 1994, s. 173-203.
27 J. Haidt, op. cit., s. 399.
28 Ibidem, s. 198-206.



Eryk Józef Pieszak

134

— zarówno w sensie fizycznym (np. unikanie brudu), jak i moralnym (np. 
nieetyczne zachowania).

Rozważania dotyczące podstaw etyki w filozofii Lévinasa rozpocznijmy 
od pytania o dobro. 

Czy prawda, pyta on, na pewno ostatecznie usprawiedliwia poszukiwa-
nie prawdy, albo czy poszukiwanie prawdy usprawiedliwia się samo, jakby 
prawda pokrywała się z Ideą Dobra?29

Pytanie to jest dla nas ważne, ponieważ można odwołać się tutaj choćby 
do pojęcia sprawiedliwości, jednego z fundamentów etyki według J. Haidta.

Widać, że autor pytania ma wątpliwości dotyczące tego pojęcia. Waż-
niejsze jest jednak to, jakie one są. Czy prawda usprawiedliwia poszukiwanie 
prawdy? C z y  p o s z u k i w a n i e  p r a w d y  u s p r a w i e d l i w i a  s i ę 
s a m o ?  Mamy tu zdecydowane odróżnienie prawdy i poszukiwania prawdy, 
a dalej odróżnienie prawdy oraz Idei Dobra. Można się zastanowić, czy Lévi-
nas uważa, że prawda istnieje, skoro poszukiwanie prawdy samo mogłoby 
siebie usprawiedliwiać. Gdyby jednak istniała, dlaczego nie ma usprawiedli-
wiać jej poszukiwania.

Spróbujmy odpowiedzieć na te pierwsze wątpliwości, rozważając to, co 
napisał Lévinas w książce Trudna wolność: 

Rosenzweig jest jednym z nielicznych filozofów żydowskich, który nie tylko 
przyznał chrześcijaństwu podstawowe miejsce w duchowym stawaniu się 
ludzkości, ale który uznał to poprzez swą odmowę zostania chrześcijani-
nem. Żyć autentycznym życiem żydowskim znaczy świadczyć o absolutnej 
prawdzie. „Prawda ludzka zawsze jest moją prawdą”. Prawda jako taka, 
w której łączy się judaizm i chrześcijaństwo, leży w Bogu. Sposób, w jaki 
człowiek posiada prawdę, nie polega na kontemplacji tej prawdy w Bogu, 
lecz na potwierdzaniu jej swoim życiem. Prawda ludzka, chrześcijańska 
i żydowska, jest potwierdzaniem. P o l e g a  n a  r y z y k o w a n i u  w ł a -
s n e g o  ż y c i a  w  p r z e ż y w a n i u  j e j  j a k o  o d p o w i e d z i  n a 
O b j a w i e n i e , to znaczy jako odpowiedzi na Miłość Boga. Lecz człowiek 
może na nią odpowiedzieć tylko życiem wiecznym jako Żyd, albo wieczną 
drogą jako chrześcijanin. Obydwa sposoby są niezbędne. I są tylko te dwa 
sposoby. Każdy musi żyć autentycznie tylko na swój sposób. Prawda ludzka 
jest świadectwem składanym przez życie, dotyczącym boskiej prawdy kresu 
czasów. Rosenzweig nazywa tę teorię prawdy „teorią mesjanicznego pozna-
nia”. Po raz kolejny miłość Boga do człowieka, która rodzi miłość człowieka 
do bliźniego, jest Objawieniem, to znaczy przejawem prawdy. Poznanie 
tej prawdy przez człowieka jest jego odkupieńczą miłością. Ale miłość jest 
możliwa tylko dla istoty pojedynczej, to znaczy śmiertelnej. Właśnie jako 
śmiertelna uczestniczy ona w Wieczności Boga. „Fakt, że każda chwila może 
być ostatnią, czyni ją wieczną”. W odpowiedzi na prawo śmierci, którego 

29 E. Lévinas, O Bogu, który nawiedza…, s. 270.



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

135

dotyczy jego książka prowadząca do życia, Rosenzweig podejmuje biblijną 
formułę: miłość mocniejsza nad śmierć.30

Miłość mocniejsza niż śmierć to wyznacznik czystości w Lévinasowskim spo-
sobie patrzenia na relacje moralne. Mamy tu miłość, odpowiedź, która jest 
odpowiedzialnością za drugiego jako obmycie brudu obojętności.

Czystość nie jest zaledwie pilnowaniem siebie, ale jest wezwaniem do 
troski i odpowiedzialności. Ten aspekt koncepcji Lévinasa jest szczególnie 
ważny, ponieważ wszystkie pięć fundamentów właściwie osadzonych jest 
właśnie w dwóch pierwszych. J. Haidt zauważa, że 

[ . . . ] liberałom może być jeszcze trudniej zrozumieć konserwatystów niż 
konserwatystom liberałów, ponieważ liberałowie często nie pojmują, że 
fundamenty Lojalność, Autorytet i Świętość mogą mieć coś wspólnego 
z moralnością.31 

Fundamenty są różnie rozumiane i w różnym stopniu uznawane przez różne 
grupy społeczne. Lévinas wydaje się je przedstawiać w taki sposób, że mogą 
przy odrobinie chęci być rozumiane przez wszystkich32.

Podsumowanie

Jonathan Haidt w książce Prawy umysł zauważa: „Filozofów rzadko jednak 
interesuje to, co myślą ludzie. Etyka normatywna stara się ustalić, które dzia-
łania są dobre a które złe.”33 To poważny zarzut, jednak można zauważyć, że 
do tej mniejszości należy właśnie E. Lévinas. Autor Trudnej wolności wycho-
dzi od realnego spotkania, wyjścia naprzeciw drugiemu człowiekowi i spoj-
rzenia mu prosto w twarz.

Jeżeli mamy podsumować porównanie filozofii Lévinasa i Haidta, funda-
menty, o których pisał autor Prawego umysłu, obecne są także w koncepcji 
etycznej drugiego z omawianych myślicieli. Przy czym Lévinas przedstawia 
te fundamenty w sposób, który sprawia, że stają się one uniwersalne dla 
wielu grup społecznych o różnych poglądach politycznych.

Warto tutaj wspomnieć jeszcze o fundamencie wolność/ucisk (Liberty/
Oppression), który według Haidta wiąże się z poczuciem sprzeciwu wobec 
tyranii, opresji oraz ograniczania indywidualnych praw i wolności34.

30 E. Lévinas, Trudna wolność…, s. 204-205.
31 J. Haidt, op. cit., s. 399.
32 Przede wszystkim problem będzie dotyczył niewierzących, choć nakaz moralny zawarty 

w Twarzy Drugiego nie jest nakazem tylko religijnym.
33 J. Haidt, op. cit., s. 350.
34 Ibidem, s. 227-242.



Eryk Józef Pieszak

136

Haidt postrzega wolność jako integralną część innych fundamentów, 
zwłaszcza sprawiedliwości i troski. Na przykład poczucie opresji może pro-
wadzić do dążenia do wolności, co jest związane z walką o równość i spra-
wiedliwość, a także z dążeniem do ochrony jednostek przed nadużyciami ze 
strony silniejszych grup społecznych czy rządów. Można tu również odwołać 
się do teorii Lévinasa, dla którego wolność jest zadaniem — zadaniem, które 
jest trudne, jak mówi tytuł jednej z jego książek35.

Podsumowując, obaj myśliciele nie ignorują wolności, ale traktują ją bar-
dziej jako część szerszego obrazu moralnych fundamentów, w którym inne 
kwestie — takie jak sprawiedliwość czy opieka — pełnią bardziej centralną 
rolę w rozważaniach moralnych i etycznych. 

Jonathan Haidt traktuje moralność bardziej pragmatycznie, wskazując 
na jej ewolucyjny wymiar i funkcję społeczną. Nie stawia etyki ponad innymi 
aspektami życia społecznego, ale traktuje ją jako mechanizm, który umożli-
wia współpracę i tworzenie spójnych grup. Haidt nie umiejscawia etyki  jako 
najważniejszej dla ludzkiej egzystencji jak Lévinas, który stawia ją na pierw-
szym miejscu w swojej filozofii. Dla Lévinsa moralność wynika ze spotkania 
z „Innym” i nie jest kwestą systematycznego podejścia, lecz odpowiedzią na 
obecność drugiego człowieka.

Haidt natomiast widzi moralność jako zjawisko ewolucyjnie ukształto-
wane, wynikające z mechanizmów społecznych i emocjonalnych. Jego „teoria 
fundamentów moralnych” sugeruje, że moralność kształtuje się przez pod-
stawowe zasady. Lévinas podkreśla, że moralność jest nierozerwalnie zwią-
zana z relacją międzyludzką, szczególnie odpowiedzialnością wobec drugiego 
człowieka.

Obaj myśliciele dostrzegają znaczenie kontekstu społecznego moralno-
ści, jednak Lévinas kładzie większy nacisk na indywidualne spotkanie z „In-
nym”, podczas gdy Haidt na mechanizmy ewolucyjne i społeczne zasady 
zapewniające współpracę w grupach. Haidt uznaje wielość kultur, w których 
fundamenty moralne mogą się różnić, a Lévinas proponuje bardziej interper-
sonalną perspektywę, w której fundamentem moralności jest odpowiedzial-
ność wobec drugiego.

Mimo różnic, zarówno Lévinas, jak i Haidt zgadzają się, że moralność nie 
jest wyłącznie rozumową abstrakcją, lecz głęboko zakorzenioną w relacjach 
społecznych i emocjach.

Ponadto, w dużym stopniu koncepcja Lévinasa zawiera w sobie funda-
menty społeczne, które bada Haidt. Lévinas, choć przede wszystkim filozof 
etyczny, przedstawia te fundamenty w sposób, który może przemawiać do 
osób o różnych poglądach politycznych i społecznych. Można powiedzieć, 

35 Zob. E. Lévinas, Trudna wolność…



Historia etyki w dialogu: Lévinas i Haidt wobec fundamentów...

137

że u Lévinasa znajdujemy próbę zdefiniowania dyskursu moralnego, który 
mógłby stać się punktem wyjścia do dialogu między grupami o odmiennych 
doświadczeniach i przekonaniach społecznych. Jego filozofia, skupiona na 
odpowiedzialności wobec Innego, może stanowić podstawę do budowania 
mostów między różnymi segmentami społeczeństwa, szczególnie w kontek-
ście współczesnych podziałów.

Pytanie, które zadałby Haidt, brzmi: czy tym grupom naprawdę zależy 
na porozumieniu? Haidt, przyjmując bardziej pragmatyczne podejście, wska-
zuje na mechanizmy, które kształtują nasze postawy moralne, ale jego teoria 
nie zakłada automatycznego dążenia do porozumienia. Zamiast tego pod-
kreśla, jak łatwo grupy mogą się zradykalizować i jak trudne jest osiąganie 
konsensusu w obliczu głębokich różnic ideologicznych. W tym kontekście 
pytanie Haidta o chęć porozumienia staje się bardzo istotne: czy, mimo teo-
retycznych fundamentów moralnych, mamy dziś realną wolę do budowania 
dialogu i zrozumienia pomiędzy różnymi grupami społecznymi?

Bibliografia:

Allen B., Prawda w filozofii, przeł. M.S., Instytut Filozofii i Socjologii PAN, War-
szawa 1994.

Derrida J., Vattimo G. i inni, Religia, przeł. M. Kowalska, P. Mrówczyński i in., 
Wydawnictwo KR, Warszawa 1999.

Gellner E., Postmodernizm, rozum i religia, przeł. M. Kowalczuk, PIW, Warszawa 
1997. Jan Paweł II, Fides et ratio, Pallottinum, Poznań 1998.

Grzegorczyk A., Niekartezjańskie współrzędne w dzisiejszej humanistyce, Wydaw-
nictwo Naukowe UAM, Poznań 1993.

Haidt J., Prawy umysł. Dlaczego dobrych ludzi dzieli religia i polityka?, przeł. A. No-
wak-Młynikowska, Smak Słowa, Sopot 2014.

Lévinas E., Auterment qe’étre ou-delá de l’essence, La Haye, Springer, New York 
1973. 

Lévinas E., Cztery lektury talmudyczne, przeł. E. Burska, Oficyna Literacka, Kra-
ków 1995.

Lévinas E., Etyka i nieskończony, przeł. B. Opaska-Kokoszka, „Teksty Filozo-
ficzne”, Kraków 1991.

Lévinas E., Le Temps et l’Autre, [w:] Le Choix — Le Monde — L’Existense, ed. J. 
Wahl, Grenoble — Paris 1947. 

Conflict of interest statement: The Author declares that there was no conflict of interest in this 
study.

Author’s contribution: The Author is solely responsible for the conceptualization and preparation 
of the article.



138

Lévinas E., O Bogu, który nawiedza myśli, przeł. M. Kowalska, przedmowa T. Ga-
dacz SP, Znak, Kraków 1994.

Lévinas E., Ślad innego, [w:] Rozum i słowo. Eseje dialogiczne, red. B. Baran, T. Ga-
dacz,. J. Tischner, PAT, Kraków 1987.

Lévinas E., Totalność i nieskończoność. Eseje o zewnętrzności, przeł. M. Kowalska, 
wstępem poprzedziła B. Skarga, przekł. przejrzał J. Migasiński, Wydawnic-
two Naukowe PWN, Warszawa 1998.

Lévinas E., Trudna wolność. Eseje o judaizmie, przeł. A. Kuryś, przy współpr. J. Mi-
gasińskiego, wstępem opatrzył M. Jędraszewski, posł. napisał M. Czajkow-
ski, Atext, Gdynia 1991.

Lorenc I., Logos i mit estetyczności, Uniwersytet Warszawski, Instytut Filozofii, 
Warszawa 1993.

Sherman, G.D., Haidt, J., Cuteness and disgust: The humanizing and dehumanizing 
effects of emotions, “Emotion Review” 2011, 3(2), s. 215-222.

Autor:

Eryk Józef Pieszak — doktor nauk o komunikacji i poznaniu, adiunkt 
na Wydziale Historii Uniwersytetu Adama Mickiewicza w Poznaniu. Wy-
kładowca na kierunku Wschodoznawstwo. Jego obszar zainteresowań 
naukowych obejmuje różnorodne aspekty komunikacji, począwszy od meta-
fizycznych podstaw tego zjawiska, przez kulturowe i psychospołeczne uwa-
runkowania, aż po praktyczne aspekty przekazu w marketingu i zarządzaniu, 
uwzględniające kontekst zmiany historycznej.


