
Scripta Neophilologica Posnaniensia. Tom XXIV, strony: 161-181 
Wydział Neofilologii, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, 2024 

DOI 10.14746/snp.2024.24.10

Malombra di Antonio Fogazzaro:  
Il romanzo gotico all’italiana e la nuova spiritualità

Katarzyna Kowalik

Uniwersytet Łódzki

ORCID: 0000-0002-2126-2494

Abstract: The article develops the theme of the Italian novel of the age of decadentism, 
Antonio Fogazzaro’s Malombra. The text demonstrates the writer’s approach to the pos-
sible evolution of national literature. The author proposes following the model of the Eng-
lish bourgeois novel that could best correspond to the situation and needs of Italian society 
in the second half of the 19th century. Another factor that distinguishes Malombra from 
the background of literary production in Italy in this period is the author’s visible interest 
in the issues of mysticism and spiritualism, due to his reflection on the place of believers 
in the increasingly industrialised, secularised world, but at the same time in search of spiri-
tual values. All this led Fogazzaro to write a particular form of gothic novel all’italiana, 
in which contemporary discoveries in the field of psychiatry are also reflected. In my analy-
sis, I will introduce the historical context of the work, present Fogazzaro’s ideas, approach 
the plot of the novel and, finally, study it from the point of view of the stylistic and thematic 
innovations proposed by the author.

Abstrakt: Artykuł rozwija temat włoskiej powieści z epoki dekadentyzmu, Malombra au-
torstwa Antonio Fogazzaro. Tekst ukazuje podejście pisarza do możliwej ewolucji literatu-
ry narodowej. Autor proponuje naśladowanie modelu angielskiej powieści mieszczańskiej, 
która najlepiej mogłaby odpowiadać sytuacji i potrzebom włoskiego społeczeństwa drugiej 
połowy XIX wieku. Kolejnym czynnikiem wyróżniającym Malombrę na tle włoskiej pro-
dukcji literackiej tego okresu jest widoczne zainteresowanie autora kwestiami mistycyzmu 
i spirytualizmu, wynikające z jego refleksji nad miejscem ludzi wierzących w coraz bar-
dziej uprzemysłowionym, zlaicyzowanym świecie, który jednocześnie poszukuje warto-
ści duchowych. Wszystko to doprowadziło Fogazzara do stworzenia szczególnej formy 
gotyckiej powieści all’italiana, w której znajdują odzwierciedlenie również współczesne 
odkrycia z zakresu psychiatrii. W swojej analizie przedstawię historyczny kontekst dzieła, 
zaprezentuję idee Fogazzara, przybliżę fabułę powieści oraz przeanalizuję ją z punktu wi-
dzenia zaproponowanych przez autora innowacji stylistycznych i tematycznych.

Key words: Antonio Fogazzaro, Malombra, decadentism, gothic novel, spirituality

Słowa kluczowe: Antonio Fogazzaro, Malombra, decadentismo, romanzo gotico, spiritualità

SNP 24, 2024: strony 161-181. @Author(s).Published by: Adam Mickiewicz University Poznań, Poland, 2024  
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-ND, https://creativecommons.org/

licenses/by-nd/4.0/).



162 Katarzyna Kowalik

1. L’Italia decadente dopo l’unificazione: il contesto storico 
dell’opera di Fogazzaro

L’inizio dell’età del decadentismo in Italia risale al periodo dopo il Risor-
gimento e  l’unificazione dello Stato nel 1861. La corrente si sviluppava il più 
dinamicamente alla fine dell’Ottocento, a partire dagli anni Ottanta. Il termine 
stesso doveva descrivere la sensazione del crollo della società. La parola non 
era nuova: nella storia era già apparsa tante volte in quei periodi in cui si sentiva 
l’impossibilità dello sviluppo successivo della civiltà. Negli ultimi decenni del 
diciannovesimo secolo si sottolineavano le analogie con la caduta dell’Impero 
Romano, riferendosi per esempio a tali opere come Declino e caduta dell’impero 
romano di Edward Gibbon (Giovannetti, 2011:25). Come la più celebre espres-
sione di questo sentimento si può considerare la poesia di Paul Verlaine Languore 
del 1883 con il famoso verso “Sono l’Impero alla fine della decadenza”. In se-
condo luogo, il termine “decadentismo” si riferiva anche “all’uso della critica 
ufficiale di designare come décadents, “decadenti”, gli artisti anticonformisti la 
cui vita e la cui opera costituivano uno scandalo per il pubblico borghese” (Fer-
roni, 2002:27).

Le basi filosofiche di questo movimento artistico-letterario corrispondevano 
alle tendenze diffuse in Italia ai tempi della crisi dei valori e della delusione nel-
la società, causata dai gravi problemi che apparvero dopo l’unificazione naziona-
le: la mancanza dell’unione culturale, sociale ed economica fra il Nord e il Sud 
del paese, gli enormi contrasti fra queste due macrorealtà, un grave deficit causa-
to dalle guerre d’indipendenza, una difficile situazione d’Italia al livello interna-
zionale, dovuta fra l’altro dal conflitto delle istituzioni laiche del nuovo stato con 
la Chiesa cattolica, una debole coscienza politica fra il popolo, l’analfabetismo, 
le tensioni sociali che risultavano dalla posizione crescente della borghesia, la 
sconfitta delle aspirazioni espansionistiche d’Italia in Africa (Sabbatucci, Vidotto 
2018; Olivieri 2007; Mack Smith 2019; Wituch 1987). 

Nato come una reazione contro la fiducia positivista nella scienza, il fenome-
no del decadentismo in Italia corrispondeva ai problemi europei: il sentimento 
della stanchezza, la convinzione del crollo inevitabile della civiltà e il pessimi-
smo, i quali si combinarono, in più, con la situazione difficile del Regno d’Italia.

Si perse la fede nel pensiero; gl’ideali della bontà, della patria, dell’umanità non par-
larono più ai cuori; ricomparvero torbidi conati di misticismo; l’amore [...] fu […] 
sostituito da frenetico e spasmodico sensualismo; si disconobbe l’idea del progresso 
[...] e si ripresero a vagheggiare i regimi di forza e violenza; il pessimismo non operò 
come stimolo di maggiore attività ma di abbassamento verso la carne, l’animalità e la 
libidine; e ciò fu ben definito «decadenza», ma stranamente questa parola […] assunse 
un significato positivo, come di un atteggiamento spirituale distinto tra gli altri atteg-
giamenti, legittimo quanto gli altri e [...] i letterati se ne fecero un pregio e un vanto 
(Croce, 1947: 3).



163Malombra di Antonio Fogazzaro

Nel presente articolo verrà studiata una delle più interessanti risposte lette-
rarie a questo fenomeno, che unisce l’originalità del messaggio filosofico e in-
tellettuale con la riflessione sullo sviluppo della letteratura italiana: il romanzo 
Malombra di Antonio Fogazzaro, pubblicato nel 1881 dall’editore Brigola. Uno 
stimolo decisivo per sviluppare questo argomento può costituire l’opinione del-
la studiosa polacca, dr hab. Katarzyna Biernacka-Licznar, prof. UWr, che si 
è occupata della produzione letteraria dello scrittore italiano nella sua mono-
grafia Antonio Fogazzaro i  jego epoka (Biernacka-Licznar, 2009). Lo studio 
menzionato si concentra sulla presentazione del patrimonio dell’autore sullo 
sfondo dell’epoca, con un’attenzione particolare posta sugli avvenimenti sto-
rici in Italia e sullo sviluppo del modernismo cattolico. Nel capitolo dedicato 
al romanzo Malombra (Biernacka-Licznar, 2009:89-102), nel quale l’autrice 
analizza il testo e presenta la storia della sua ricezione, ella menziona nelle fra-
si conclusive i motivi spiritualistici che arricchiscono il romanzo (Biernacka-
Licznar, 2009:102). Io vorrei svilupparle, collocarle nel contesto delle teorie 
di Fogazzaro sul futuro della letteratura in Italia e crearne il tema principale di 
quest’analisi.

2. Antonio Fogazzaro: la voce di uno scrittore cattolico nell’epoca 
tormentata dal conflitto spirituale

Antonio Fogazzaro (1842-1911) appartenne al gruppo dei precursori del mo-
vimento decadente in Italia. Egli presentava nelle sue opere soprattutto il conflitto 
inconciliabile tra la modernità e la religione:

Per oltre un trentennio – fra Leone XIII e Pio X e fra il duo Depretis-Crispi e Giolitti 
– Antonio Fogazzaro […] ricopre consapevolmente il ruolo di un tormentato scrit-
tore cattolico di confine, rappresentando nei suoi fortunati romanzi l’invocata crisi 
evolutiva della Chiesa cattolica: come necessaria autoriforma religiosa, ma anche nei 
rapporti fra Chiesa e Stato, fra cattolicesimo e democrazia e fra la «Patria» e la fede 
(Isnenghi, 2011:189). 

Nelle sue più celebri opere, il romanziere introdusse uno dei più significativi 
archetipi della letteratura italiana ottocentesca: la figura del santo, cioè un rappre-
sentante del cattolicesimo liberale, molto spesso ex-sacerdote, cattolico ardente 
che desiderava una riforma istituzionale della Chiesa, entrando in conflitto con 
la gerarchia. Il  termine, coniato ovviamente dalla chiara ispirazione religiosa, 
apparve per la prima volta esplicitamente come titolo del romanzo pubblicato 
nel 1905, ma le sue prime rappresentazioni letterarie vennero create già prima, 
ad esempio nel romanzo Daniele Cortis (1885). 

Il personaggio tipico di  Fogazzaro sembra paragonabile alla figura dell’i-
diota dostoievskiano che sacrifica la sua vita per le idee del  Cristianesimo. 



164 Katarzyna Kowalik

Paradossalmente invece, il messaggio dell’autore decadente non venne apprezza-
to dalle autorità religiose:

L’assenza di Dio. Questo sarà il grande tema del romanzo cattolico dell’epoca mo-
derna: la religiosità, nella scrittura di Fogazzaro, vive più drammaticamente, anziché 
nella sua stabilità di consolazione, nell’eco dolorosa della notte di Getsemani [...], 
proprio cioè in questi momenti terribili di vuoto, di assenza divina, in questo fremito 
di ricerca affannosa. Ed è veramente significativo che l’ultimo grande scrittore catto-
lico della nostra letteratura ci offra questa immagine ansiosa del Cristianesimo, questo 
senso agonizzante di una coscienza cristiana, che, se non è preludio di una dissoluzio-
ne, è certo segno di presagio della profonda crisi novecentesca (De Renzo, 1994:24).

Già il suo primo romanzo, Malombra, del 1881, suscitò nei lettori un pensiero 
sugli aspetti religiosi nella vita dell’uomo contemporaneo che domina anche in 
tutti i suoi ulteriori romanzi. 

3. La letteratura della nuova Italia secondo Fogazzaro

Importante anche la riflessione teorica fogazzariana sullo sviluppo della let-
teratura italiana nella particolare situazione storica della nascita dello stato uni-
to e indipendente. Il letterato contribuì alla discussione su questo tema con il 
suo intervento teorico Dell’avvenire del romanzo in Italia, pronunciato nel 1872 

a Vicenza. Il discorso si concentrava soprattutto sulla necessità dei cambiamenti 
nella letteratura italiana. 

Secondo Fogazzaro, la tradizione italiana in cui dominava la poesia, non riflet-
teva la situazione sociale contemporanea. L’autore riteneva che in un paese mar-
cato non soltanto dal cambiamento del sistema politico, ma anche dall’evoluzione 
rapida della situazione sociale rispetto a quella dei decenni delle lotte per l’indi-
pendenza come l’Italia, fosse necessaria la promozione di un genere letterario che 
non aveva prima una ricca tradizione – il romanzo. L’autore del Piccolo mondo 
antico si espresse a favore del modello della letteratura inglese, nella quale proprio 
questo genere letterario da anni svolgeva la funzione più importante. Il romanzo fu 
considerato dallo scrittore come l’unico in grado di rispecchiare la società moderna. 

 La celebre opera di Alessandro Manzoni, I promessi sposi, il primo roman-
zo vero e proprio nella storia della letteratura italiana, non causò la diffusione 
di questo genere, l’unico filone narrativo adeguato alla situazione della crescita 
di potenza del ceto medio nella società. L’autore indicava gli esempi delle altre 
nazioni nelle quali la letteratura seguiva meglio i suoi tempi: la Germania e so-
prattutto l’Inghilterra:

In Inghilterra il romanzo ha radici salde e profonde negli scrittori del secolo XVIII 
[...]. Il popolo pratico, operoso per eccellenza, […] prova necessariamente più intenso 
il bisogno del romanzo […]. Il libro più letto in Inghilterra dopo la Bibbia è il roman-



165Malombra di Antonio Fogazzaro

zo, ne mai si apre la season senza che l’uno o l’altro degli scrittori più celebrati scenda 
nella lizza. Il romanzo inglese sa d’essere il libro delle famiglie; parla un linguaggio 
semplice e puritano, racconta i casi quasi sempre volgari del vicinato, ha gran cura 
dell’economia domestica, s’intenerisce nelle intime effusioni e, convien pur dirlo, la 
sua coscienza serena gli permette di sonnecchiare talvolta accanto al fuoco […]. Di-
ckens e Thackeray hanno appena cessato di toccare; dopo Bulwer, le grandi passioni 
e le grandi intelligenze hanno trovato i  loro posti in Disraeli e nell’autrice di Jane 
Eyre; Collins, Reade, M.r.s. Wood sanno come si  affascinano i  lettori (Fogazzaro, 
1872).

Nella sua opinione, il romanzo moderno doveva evolvere secondo il model-
lo inglese e cominciare a rispondere alle esigenze della società contemporanea: 
esprimere il suo stato psicologico e dare l’occasione di divertimento per i lettori. 
Fogazzaro pose l’attenzione sulla debolezza della letteratura italiana in questo 
campo:

Se è vero che il romanzo è la forma prevalente del sentimento poetico nel nostro tem-
po, la povertà dell’arte italiana è ben grave. È duro dover chiedere agli stranieri il pane 
quotidiano, poco adatto al nostro palato, anche quando non è affatto insalubre, mentre 
potremmo assai bene provvedere a noi col nostro  (Fogazzaro, 1872).

Mettendo in pratica la sua teoria, Antonio Fogazzaro pubblicò alcune opere in 
cui realizzava, fra l’atro, l’ideale del romanzo come la voce del popolo e proprio 
al popolo dedicato. Il suo primo romanzo, ispirato chiaramente alla tradizione 
romantica anglosassone Malombra, in poco tempo raggiunse un grande successo 
e le recensioni positive dalla parte dello stesso Giovanni Verga, il più importante 
scrittore del tempo, l’iniziatore del movimento verista nella letteratura italiana. 
Paradossalmente, il suo romanzo più famoso associato proprio a questa corrente, 
così diversa dal decadentismo, I Malavoglia, uscì nello stesso anno.

4. La trama del romanzo Malombra

Prima dell’analisi del romanzo, occorre introdurre brevemente la trama, abba-
stanza complessa, del testo di Fogazzaro, attualmente poco conosciuta dal pub-
blico fuori dall’Italia. L’opera è stata tradotta in polacco nel 1900 dal traduttore 
con lo pseudonimo Szet. Purtroppo, il testo non è completo: mancavano alcuni 
frammenti, probabilmente a causa della scelta soggettiva del traduttore (Biernac-
ka-Licznar, 2010: 57-58).

La storia comincia dall’arrivo da Milano di un uomo sconosciuto, “viaggia-
tore fantastico” (Fogazzaro, 2004:5), in un paese spopolato vicino alla riva del 
Lago di Como, R., nascosto nella montagna lombarda. Il giovane ospite, Corrado 
Silla, vuole recarsi al Palazzo del Conte Cesare D’Ormengo, un nobile stravagan-
te che l’ha invitato tramite una lettera e gli ha proposto un impiego: voleva che 



166 Katarzyna Kowalik

lo scrittore preparasse un lavoro scientifico-letterario. Alla stazione viene invitato 
da un uomo che si presenta come amico del suo ospite. Silla non sa niente a pro-
posito della casa in cui sarà accolto. Dopo un lungo viaggio “attraverso paeselli 
oscuri, deserti, dove le case pareano difendere accigliate il sonno della povera 
gente” (Fogazzaro, 2004:8) entra nel palazzo ma il conte già dorme. L’immagine 
misteriosa del nobiluomo che Corrado si è creato viene rafforzata dalle voci in-
quietanti che corrono a R. Gli abitanti hanno paura del gran signore. Non è pro-
prio il conte che gli apre la porta: lo fa il suo segretario. Dalla loro conversazione 
emerge la notizia che l’uomo non è italiano ma viene dalla Germania, di Nassau. 
Steinegge chiede Corrado sorpreso “cosa si dice a Milano di Ottone il Grande”, 
chiamando così il Cancelliere Bismarck. Il segretario rivela a Corrado che il con-
te conosce il giovane molto bene, ma non vuole dire che cosa esattamente pensa 
su di lui. Corrado va a dormire nel palazzo immerso nel buio e silenzio. I vecchi 
ritratti delle donne malinconiche, visibili in penombra, provocano in lui l’ango-
scia; l’arredamento dell’interno assomiglia a quelli che Corrado ricordava dalla 
casa di sua madre che era già morta qualche anno fa. Trova una lettera enigmati-
ca del proprietario che non spiega alcun dubbio di Silla. L’uomo sta riflettendo: 
“Era un amico o un nemico, questo signore che gli gettava silenziosamente in 
viso la memoria di sua madre e del tempo felice?” (Fogazzaro, 2004:18). La sua 
inquietudine diventa ancora più grande a causa del paesaggio tenebre: “il silenzio 
notturno e la eco sonora del luogo sottoposto” (Fogazzaro, 2004:20). Non poten-
do addormentarsi, Corrado decide di rispondere alla lettera di una certa Cecilia. 
La loro corrispondenza prima trattava soprattutto il romanzo di Silla intitolato 
Il sogno, scritto sotto lo pseudonimo “Lorenzo”, ma dopo si è trasformata in una 
discussione angosciante sulle questioni di  libertà e  spirito umano. Sia l’uomo, 
sia la donna nascondono i loro veri nomi. Per la prima volta nel romanzo appare 
un’allusione al tema della metempsicosi: “Non ricordo se ci siamo incontrati mai 
in una vita anteriore; non so quale aristocratica stella di madre-perla sarà degna di 
accogliere Lei quando avrà fuggito questo nostro borghese pianeta ammobigliato, 
questo sucido astro di mala fama dove non c’è, per una dea, da posare il piede” 
(Fogazzaro, 2004:20).  

La mattina seguente, Silla conosce finalmente il conte, un bibliofilo introverso, 
il proprietario della biblioteca piena fra l’altro di opere dell’ambito delle scienze 
occulte. Nella discussione appare una dissonanza delle opinioni politiche tra gli 
uomini. Silla sostiene il re con cui ha combattuto nella guerra d’indipendenza, 
Cesare D’Ormengo “non servirebbe un re se non quando dovesse scegliere tra lui 
e il canagliume democratico” (Fogazzaro, 2004:32).

Marina trova alcuni oggetti nascosti nel palazzo: una ciocca di capelli, 
uno  specchio, un guanto e una lettera scritta dalla la contessa Cecilia Varrega 
di Camogli, la prima moglie del padre del conte che aveva abitato nel passato 
la stanza di Marina. Le parole del manoscritto la convincono di essere un’incar-
nazione di donna defunta. La scoperta misteriosa le sembra ancora più impres-
sionante e probabile perché è proprio il nome Cecilia che Marina si è attribuita 



167Malombra di Antonio Fogazzaro

scrivendo le lettere all’autore del romanzo. Marina legge che il marito della sua 
antenata la chiuse nel Palazzo per punirla per un presunto tradimento con un gio-
vane ufficiale Renato. La donna divenne folle e morì, ma secondo le leggende che 
raccontano i paesani, il suo spirito erra ancora nell’antica dimora. La protagonista 
comincia a considerare Cesare come il marito geloso di Cecilia e cercare di ven-
dicarsi sullo zio per le colpe commesse da suo padre nel passato.

Finalmente il nobiluomo rivela a Corrado i motivi della sua proposta. Nel pas-
sato era stato in una stretta relazione di amicizia con la madre dello scrittore e sa-
pendo delle sue condizioni finanziarie difficili, gli offriva tante volte il suo aiuto.

Poi, il giovane conosce la nipote del conte, la marchesina Marina Crusnelli 
di Malombra, orfana da qualche anno. La bella donna, enigmatica e affascinante, 
soffre tanto nella casa dello zio perché nel passato conduceva una vita mondana 
e allegra a Parigi. La donna teme che “il principe nero”, come chiama Corrado, 
sia un figlio del conte e che il nobiluomo la costringa di sposarlo. Infatti, le rela-
zioni della donna e suo zio sono molto difficili. Litigano molto spesso soprattutto 
perché l’uomo non apprezza le passioni di Marina per la musica e la letteratura. 
La ragazza non cela la sua ostilità.

Dopo un certo tempo del carteggio tra Corrado e Marina, nascosti dai nomi 
di Lorenzo e Cecilia, lo scrittore sente una critica delle sue parole pronunciata 
da Marina, incosciente del fatto che l’autore de Il Sogno sia proprio l’ospite del 
palazzo. Silla si rende conto chi è l’autrice delle lettere. La ragazza lo attrae for-
temente e questo sentimento viene corrisposto anche da lei, ma la sua personalità 
egoistica e tempestosa causa che la coppia litiga tutto il tempo.

Offeso pubblicamente dalla marchesina, Corrado vuole lasciare R. e tornare 
a  Milano. Prima di  partire, durante una passeggiata notturna, incontra Marina 
che è convinta di esser perseguitata da lui.  L’uomo nega e la salva durante una 
tempesta pericolosa. La donna gli rivela di esserne innamorata. Quando si avvi-
cinano, Silla si rivolge a Malombra con il nome di Cecilia. La donna percepisce 
questa situazione come una realizzazione di profezia della sua antenata e ricono-
sce in Silla l’amante di Cecilia.

Nell’assenza di Corrado, al Palazzo arrivano i parenti del conte, la contessa 
Fosca Salvador e suo figlio Nepo. Il cugino vorrebbe sposare Malombra per ere-
ditare le ricchezze di D’Ormengo. Sua madre lo sostiene in quei progetti. I Sal-
vador portano con sé la figlia di Steinegge, Edith, una ragazza mite e tranquil-
la. Il segretario tedesco, felicissimo dall’incontro con la figlia, vuole ricostruire 
i loro rapporti. Edith è molto credente e prova a convincere il padre di ritornare 
alla fede. Entrambi diventano amici di Don Innocenzo, il parrocco di R. Il padre 
e la figlia decidono di trasferirsi a Milano dove abita anche Silla. Marina non 
prova nessun sentimento per Nepo, ma si prende gioco di lui e lo accetta. Crede 
che la sua decisione susciti la gelosia di Corrado.

Allo stesso tempo si rafforza la relazione dello scrittore con Steinegge. Il gio-
vane conosce sua figlia Edith che si unisce con il padre dopo anni di separazione 
e si innamora di lei, ma viene attirato sempre da Marina. Non è capace di scegliere 



168 Katarzyna Kowalik

tra due donne. Informato sul matrimonio della marchesina, cerca di dimenticare 
della loro relazione. L’amore che prova per la ragazza tedesca è diverso da quello 
che sentiva per la marchesina. Si basa sul sentimento puro e  innocente, e non 
come nel caso di Malombra, sul desiderio e sulla passione. Corrado le regala il 
suo romanzo e spera che la ragazza condivida ila suo amore, ma Edith non sa 
cosa fare: è innamorata di Silla, ma non vuole abbandonare il padre con cui si era 
appena riunita. Il giovane, incosciente di questi dubbi, inizia a pensare di nuovo 
alla marchesina.

La nipote rivela a zio di conoscere il segreto della sua famiglia. L’uomo si am-
mala seriamente e Corrado, convocato dal telegramma di Malombra, ritorna a R. 
Il  conte è in fin di vita. Il padre Tosi, prete che si occupa del nobile, sospet-
ta che qualcuno abbia voluto ucciderlo. Cesare muore e il comportamento del-
la marchesina diventa sempre più angosciante. La donna ammette di aver voluto 
vendicarsi sullo zio. Tutti la considerano folle e pensano che soffra delle allucina-
zioni. I progetti del matrimonio con Salvador vengono annullate. Corrado decide 
di abbandonare il Palazzo, ma Marina, delusa dalla scelta di quello che considera-
va il suo amante e complice della vendetta, lo uccide e in seguito si suicida. Edith 
si dispera per la tragedia di Silla, ma trova la consolazione in Dio.

5. Malombra nel contesto della letteratura gotica

Un’indubbia ispirazione per Fogazzaro nella stesura di Malombra era il ro-
manzo gotico, chiamato anche il romanzo nero. La sua genesi risale alla fine 
del  Settecento in Inghilterra. Nata come una reazione contro il razionalismo 
dell’illuminismo, la corrente del  preromanticismo nero influenzò fortemente 
la direzione dello sviluppo del romanzo inglese, soprattutto nel periodo del ro-
manticismo.

La nascita del filone avvenne nel periodo delle rivoluzioni: quella industriale 
che permise all’Inghilterra di diventare un paese moderno, e la rivoluzione fran-
cese, la quale significò per tutto il continente una trasformazione politica e sociale 
(Perazzini 2004:38-44). La lettura divenne popolare anche nella classe media, il 
che causò uno sviluppo dinamico della letteratura in quell’epoca. Questo proces-
so coincise con le nuove tendenze nella cultura: la ricerca delle tracce del passato 
del paese, l’interesse per  una  storia sconosciuta. L’ispirazione degli autori del 
tempo costituiva il Medioevo, un’epoca storica considerata come misteriosa e af-
fascinante. Un avvenimento significativo costituiva la presunta scoperta e dopo 
la pubblicazione de I canti di Ossian di James Macpherson, un’opera composta 
dai poemi di prosa lirica, attribuita falsamente a un bardo leggendario scozzese. 
Questa testimonianza del gusto preromantico, piena di  atmosfera malinconica 
e del sentimentalismo, dei paesaggi tenebrosi e dei personaggi misteriosi suscitò 
la curiosità  per i temi gotici, rivelò una fascinazione per i tempi oscuri del Me-
dioevo.



169Malombra di Antonio Fogazzaro

Come il precursore del romanzo gotico si considera invece Horace Walpole, 
scrittore e aristocratico inglese, l’autore del libro Il castello di Otranto. Il genere 
narrativo si diffuse molto velocemente ed ebbe l’influenza su tutta la letteratura 
del diciottesimo secolo in questo Paese:

Castelli italiani, conventi spagnoli, passioni violente ed inestricabili misteri popo-
larono le  pagine di  grandi autori cosi come di occasionali imitatori con immutato 
vigore fino alla fine degli anni ‘20. dell’Ottocento, periodo in cui la grande onda delle 
gothic stories inizia a dissiparsi nell’orizzonte di realismo del ciclo di Waverley e del 
romanzo storico. Non del tutto esaurito ma sicuramente molto più frammentato, il 
discorso gotico continuerà poi a persistere in alcune tematiche del romanzo vittoriano 
fino a risorgere, in una sorta di nuova primavera, nell’oscuro immaginario finzionale 
fin de siècle (Neises, 2006).

Effettivamente, numerosissime opere inglesi si caratterizzavano dall’atmo-
sfera tenebrosa del romanzo gotico: i suoi motivi comuni apparivano non solo 
nel  romanticismo, ma durante tutto il  secolo. L’immaginario tradizionale goti-
co, cioè l’ambiente storico misterioso, la malinconia,  i  paesaggi angoscianti, 
la storia dell’uomo coinvolto nel gioco delle forze misteriose, il pessimismo 
e la tristezza dominano nelle famose opere del preromanticismo come I misteri 
di Udolpho e L’Italiano di Ann Radcliffe o Il monaco di Matthew Gregory Lewis 
che sfruttava il motivo della lotta tra il bene e il male, rappresentato dalla prota-
gonista demoniaca femme fatale che seduce l’uomo e porta la sua anima alla tra-
gica fine della perdizione inevitabile (Mroczkowski, 1999:304-305). In seguito, 
le tradizioni gotiche ispiravano le generazioni seguenti degli autori, tra cui Walter 
Scott con i suoi romanzi storici ispirati dalle leggende scozzesi, Mary Shelley, 
l’autrice di Frankenstein, una visione inquietante del possibile sviluppo erroneo, 
ed Emily Brontë i  cui I  colli di vento reinterpretano i motivi gotici della  soli-
tudine, della  storia misteriosa di  una  famiglia e della vendetta (Mroczkowski, 
1999:347). Racconti dell’incubo e del terrore di Edgar Allan Poe, un’unione del 
gotico e della fantascienza oppure La lettera scarlatta di Nathaniel Hawthorne te-
stimoniano della vivacità della corrente che si diffuse oltre il continente, essendo 
immersa profondamente tutto il tempo nella tradizione anglosassone. L’impres-
sione dell’incertezza nel mondo contemporaneo e dell’orrore viene manifestata 
attraverso i romanzi dell’età vittoriana di Thomas Hardy e soprattutto di Bram 
Stoker, Robert Louis Stevenson e Oscar Wilde (Mroczkowski, 1999:369-372) 
che coincidono con l’epoca del pieno sviluppo delle tendenze decadenti e appar-
tengono allo stesso modo alla reazione contro la razionalità del positivismo. 

Si potrebbe iscrivere quindi Malombra nel panorama di  queste tendenze 
del tardo Ottocento, nel quadro del ritorno ai temi scabrosi della fin de siècle, 
il periodo della perdita di fede nello  sviluppo della società continuo. L’opera 
fogazzariana sfrutta la maggior parte dei motivi tradizionali della narrativa goti-
ca. L’esistenza del soprannaturale influisce sulla vita della gente. La marchesina 
di Malombra assume il ruolo del personaggio demoniaco che porta le sue vittime 



170 Katarzyna Kowalik

alla  perdizione. Il paesaggio invece rispecchia lo stato d’anima dei personag-
gi: è bello e pittoresco, ma rende ancora più profonda l’impressione del timore 
e del sovrannaturale malvagio.

6. Malombra: il primo romanzo decadente  
o un’opera romantica tardiva?

Il romanzo fogazzariano unisce gli elementi decadenti con la tradizione goti-
ca. Il più importante fattore che permette di classificare l’opera come decadente 
è l’esistenza di un nuovo tipo del personaggio: 

Infatti il fantasma, leggendogli nel pensiero, gli sorrise. Quel sorriso fu per Silla 
un’altra rivelazione. Vide in se stesso tutta la occulta via di un pensiero, dai giorni 
dell’adolescenza sino a quel momento. Aveva cominciato da una dolce malinconia, 
dal desiderio vago di una patria lontana: era diventato poscia presentimento fugace, 
quindi sospetto sempre combattuto, sempre più gagliardo, sempre coperto di segreto 
come qualche lento male orribile che ci rode, di cui si vede il nome col  pensiero 
e non vogliamo confessarlo mai; prevaleva finalmente, alla volontà, diventava un ra-
gionamento irrefutabile, una sentenza opprimente in tre parole: INETTO A VIVERE 
(Fogazzaro, 2004:412-413).

La figura dell’inetto, molto diffusa nella letteratura italiana, era emblematica 
particolarmente per i testi dello scrittore triestino Italo Svevo. Corrado, un ar-
tista non  realizzato, povero e passivo, rinuncia all’azione, permette alle forze 
esterne di dirigere della sua vita. Sicuramente non è un personaggio dinamico, 
deciso. Queste tendenze ci conducono alle altre osservazioni: “La dicotomia tra 
inetto e adatto a vivere corrisponde ad un’altra dicotomia, di derivazione scho-
penhaueriana: quella tra sognatore e lottatore” (Di Nunzio, 2014:74). Infatti, Silla 
come inetto si presenta come uno schiavo dei suoi sogni, delle sue aspirazioni im-
possibili da realizzare. Molto significativo è già il titolo del suo libro che mostra 
il suo allontanamento dalla vita reale. L’uomo sogna della carriera e dell’amore, 
ma la sua passività non gli permette di raggiungere i suoi scopi. Si può consider-
arlo anche come un sognatore delle idee politiche, a cui è ciecamente fedele nei 
confronti del conte Cesare D’Ormengo, piuttosto pragmatico nel suo approccio 
per le ideologie.

In questo senso Corrado, similmente agli altri personaggi, è un personaggio 
decadente, nonostante le associazioni con la figura del protagonista della nar-
rativa gotica che attribuì alla nascita dell’icona dell’eroe romantico, del ribelle, 
prometeo (Stasikowska, 2007:9-11).

Il romanzo si differenzia dalla tradizione preromantica anche per il motivo 
dell’introduzione di numerose allusioni alla vita contemporanea. Nei libri classici 
della corrente anglosassone, lo sfondo sociale non svolge alcun ruolo importante; 
nell’opera fogazzariana invece costituisce la base per la  creazione psicologica 



171Malombra di Antonio Fogazzaro

dei protagonisti. Così accade per esempio nel caso di Corrado, le cui opinioni 
politiche e  filosofiche si sono formate grazie all’esperienza del Risorgimento, 
o di Steinegge, grazie al quale i lettori possono conoscere l’approccio dell’autore 
alle differenze tra la cultura italiana e quella tedesca.

Gli elementi detti rendono Malombra particolare in confronto alle opere 
del sottogenere  inglese e permettono individuarne una nuova qualità nella let-
teratura italiana: il romanzo gotico mediterraneo, legato strettamente alle radici 
tradizionali del tardo Settecento, ma più immerso nei problemi attuali della so-
cietà dopo l’unificazione. Va sottolineato in questo posto che il libro di Anto-
nio Fogazzaro può essere descritto anche come un romanzo borghese. Malgrado 
la localizzazione dell’azione in un palazzo nobile, si osservano attraverso la sto-
ria narrata i segni di un cambiamento della società. Gli aristocratici nel romanzo: 
D’Ormengo, i Salvador, appartengono all’epoca passata; quelli che personificano 
il futuro, sono proprio i rappresentanti della classe borghese, come i personaggi 
positivi della storia – la famiglia Steinegge. L’autore creò un ritratto della società 
contemporanea, indebolita dalle sue inquietudini e disuguaglianze.

La modernità del romanzo viene confermata attraverso il paragone con le al-
tre correnti, le quali coesistevano in quel periodo in Italia. Malombra può essere 
un’espressione del romanticismo tardivo che sulla Penisola aveva un altro carat-
tere che in Inghilterra, ma nello stesso tempo preannuncia le tendenze novecente-
sche nello sviluppo della letteratura:

Tradizionale – e forse anche un po’ abusata – è una constatazione relativa all’anno 
1881: a quella data le storie della letteratura italiana devono ascrivere opere all’ap-
parenza inconciliabili come I Malavoglia di Giovanni Verga, cioè il romanzo più im-
portante del verismo, e Malombra di Antonio Fogazzaro, con cui ci si avvicina ad 
atmosfere, se non decadenti in senso stretto, certo anticipatrici di quel senso del mi-
stero i di quella crisi del personaggio che caratterizzano il romanzo del Novecento 
(Giovannetti, 2012:47).

Reinterpretando i motivi della tradizione nata all’estero nel secolo preceden-
te, Fogazzaro riuscì allora ad annunciare il carattere del decadentismo italiano, 
concentrato sul problema dell’inettitudine dell’uomo moderno nei confronti della 
civiltà contemporanea, apparentemente industrializzata e allontanata dalla storia, 
ma allo stesso tempo soffrente delle ansie universali.

7. I personaggi decadenti di Malombra

I personaggi di Malombra rappresentano perfettamente la generazione deca-
dente italiana. Nonostante che siano immersi nella realtà politica e sociale, si 
isolano da essa, esprimendo il  sentimento della delusione e della noia. La fi-
gura principale che incarna i  motivi decadenti è  ovviamente la marchesina di 



172 Katarzyna Kowalik

Malombra, una donna demoniaca, il simbolo del male che porta la sfortuna a tutti 
gli altri. La sua personalità viene creata nel contrasto con il personaggio di Edith 
Steinegge, una donna innocente, vittima degli  avvenimenti che succedono nel 
Palazzo. Le due protagoniste costituiscono un’antinomia tradizionale del bene 
e del male, simboleggiano la visione manichea decadente che decide del futuro di 
Corrado. La fine tragica di Marina, Cesare e Corrado mostra paradossalmente in 
un certo modo la vittoria del bene rappresentato dalla ragazza tedesca che soffre 
per tutta la vita, ma la fede le porta la consolazione. Malombra si presenta nello 
stesso tempo come vittima  e carnefice, il suo carattere risulta dall’infelicità e dal-
la solitudine, ma il lettore non può trovare la pietà per lei.

Marina è una donna affascinante, seducente ed enigmatica che suscita i de-
sideri. Come una femme fatale, la discendente della figura simbolica di Salomè 
che per i modernisti divenne un archetipo del pericolo della seduzione femminile 
(per esempio nel dramma Salomè di Oscar Wilde), coinvolge gli uomini nei suoi 
intrighi. Secondo una delle descrizioni di questa icona della fin de siècle, l’imma-
gine di Malombra realizza pienamente le sue caratteristiche:

La figura della femme fatale e Salomè stessa erano prodotti del loro tempo, la loro 
immagine era associata ad una moda esotica e orientaleggiante, che nasce dal desi-
derio di fuggire in un mondo lontano. Il soggetto di Salomè era utilizzato come una 
metafora del potere seducente delle donne. In un clima decadente, la figura di Salomè 
è legata all’esaltazione della femme fatale: una donna crudele e seducente che porta 
alla morte un uomo (spesso il suo amante) (Owens, 2013:57).

Malombra si comporta egoisticamente e antipaticamente verso gli altri, non 
prova la gratitudine per lo zio che ne ha preso cura, anzi, lo detesta, ma la situa-
zione l’ha costretta di abitare nel Palazzo:

L’aspetto, i modi, i discorsi austeri dello zio le ripugnavano; ma gli amici del tempo 
felice s’erano dileguati; i parenti di suo padre le mostravano certa grave commisera-
zione con un nocciolo nascosto di rimproveri che ella indovinava fremendo di sdegno; 
sola non poteva vivere; quindi accettò. […] Non si sgomentava della futura dimora; 
anzi si compiaceva dell’idea di questo palazzo perduto fra le montagne, dove vivrebbe 
come una regina bandita che si prepari nell’ombra e nel silenzio a riprendere il trono 
(Fogazzaro, 2004:59).

Il suo contrario romanzesco, Edith Steinegge, rappresenta invece una figura 
tipica per  le  opere successive di Fogazzaro, cioè una credente mite e placida. 
La trama suggerisce che il suo amore per Corrado avrebbe potuto salvarlo, ma 
l’uomo inetto sceglie la cattiva strada e ne subisce le conseguenze. La ragazza 
tedesca deve invece accettare il destino con umiltà. La decadenza di questo per-
sonaggio si esprime attraverso forti inclinazioni religiose e una certa passività 
dei comportamenti e delle decisioni, la quale è invece causata dalla prontezza 
di sacrificarsi per la felicità altrui.



173Malombra di Antonio Fogazzaro

Probabilmente le più visibili caratteristiche del decadentismo vengono perso-
nificate da Corrado Silla, un personaggio basato sul modello dell’artista, intellet-
tuale inetto, sostenitore delle idee vaghe. Viene presentato nel libro come un gio-
vane uomo con tante aspirazioni, ma non è capace di realizzarle. Il suo approccio 
idealistico si vede molto chiaramente nelle sue discussioni con Cesare, quando 
l’aristocratico ironizza sulle opinioni ingenue del giovane:

Ingegno non lucido, mistico di tendenze, potente per certe intuizioni fugaci. Piuttosto 
che per nerbo suo proprio e costante, egli aveva idee poco definite, poco pratiche; 
ardente spiritualista e perciò proclive a considerare di preferenza, nell’umanità, la ori-
gine e il fine; amava, anche in tenue materia, appoggiarsi a qualche grande principio 
generale (Fogazzaro, 2004:303).

Anche Cesare D’Ormengo mostra le qualità decadenti conosciute dalle opere 
di questa corrente. La sua descrizione assomiglia ai frammenti degli altri roman-
zi che crearono l’immagine del periodo nella letteratura. L’ultimo discendente 
di una grande famiglia aristocratica, vive nella solitudine in un palazzo isolato 
dal mondo moderno. Si comporta eccentricamente e suscita la paura tra gli abi-
tanti di R. Già  il  primo incontro di Corrado con Cesare mostra un’immagine 
antipatica, anzi, tenebrosa, del nobiluomo. Il conte crea un intrigo per far arrivare 
Corrado e ferisce i suoi sentimenti, suggerendogli di conoscere i segreti dolorosi 
della famiglia dell’ospite. All’inizio non vuole rivelare perché ha invitato il gio-
vane uomo alla sua casa, ma provoca in lui il ritorno dei ricordi dolorosi della 
sua vita. Avendo offeso il suo ospite, gli spiega il suo comportamento insensibile:

È forse crudele […] di ricordare queste cose, ma io non sono amico di certe mollezze 
sentimentali moderne; io credo che è molto bene per l’uomo il ripassare ogni tanto 
le lezioni e i precetti ch’egli ha avuto, direttamente o indirettamente, dalla sventura, 
e di non lasciarne estinguere, di rinnovarne il dolore, perché è il dolore che li conserva 
(Fogazzaro, 2004:39).

La sua casa è riempita di opere d’arte che testimoniano della grandezza pas-
sata della sua dinastia. Una descrizione dettagliata della biblioteca nel Palazzo 
rivela che i suoi unici amici siano i libri:

Parecchi eruditi e bibliofili lombardi conoscono la biblioteca del Palazzo; […] i libri 
vi si erano andati accumulando da più generazioni di signori, molto disformi tra loro 
di opinioni e di gusti, cosicché ne durava la  in quelle scansie, e certe categorie di 
libri paraevano attonite di sopravvivere a chi le aveva raccolte. Non vi era un libro di 
scienza fisica tra moltissime opere forestiere o nostrali di scienze occulte; dietro a libri 
d’ascetica o di teologia si celavano opuscoli soverchiamente profani. La biblioteca 
deve la sua fama a copiose e bellissime edizioni antiche di classici greci e latini, non 
che a una ricchissima collezione di novellieri italiani, di scritti matematici e d’arte 
militare, tutti anteriori al 1800. Il conte Cesare scompigliò la raccolta dei classici greci 
e latini; cacciò i filosofi e i teologi verso le nuvole, come diceva lui, si tenne sotto la 



174 Katarzyna Kowalik

mano storici e moralisti; fece incassare e gittare in un magasino umido i novellieri 
e i poeti, tranne Dante, Alfieri e le canzoni piemontesi di Angelo Brofferio. Vennero 
a prenderne il posto parecchie opere straniere di  soggetto storico, politico o anche 
puramente statistico, per lo più inglesi; nessun libro entrò sotto il regime del conte che 
trattasse di letteratura, né d’arte, né di filosofia, né di economia pubblica (Fogazzaro, 
2004:25-26).

Quest’uomo misterioso ed eccentrico assomiglia a un altro personaggio-
simbolo della  letteratura decadente, Jean Floressas Des Esseintes, protagonista 
dell’opera di Joris Karl-Huysmans A ritroso, oppure alla figura del Lord Henry 
Wotton de Il ritratto di Dorian Gray: qui soprattutto nell’aspetto dell’influenza 
dell’aristocratico potente su un giovane uomo. Tutte queste figure si caratteriz-
zano dell’affascinazione per l’arte e dello stile di vita eccentrico, lontano dalla 
moralità tradizionale. In questo senso lo si può paragonare a un altro conte letter-
ario, probabilmente il più famoso nella storia dei romanzi gotici: il protagonista 
del libro di Bram Stoker Dracula:

Il Palazzo, la sua grandezza e le sue stanze numerose e serpeggianti contribuiscono 
tutti all’atmosfera misteriosa della storia. Nel Palazzo, il conte vive orgogliosamente 
“oltre il mondo”, circondato dalla compagnia della sua “società”, dai libri nella sua 
biblioteca. […] La relazione del conte D’Ormengo con i suoi libri ci ricorda un altro 
conte in un castello: Dracula. Anche lui, parlando al suo ospite Jonathan nella sua 
biblioteca dice: «Questi amici» –  e pose le sue mani su qualche suo libro –  «erano 
per me i buoni amici»1 (Parrino 2012).

Nello stesso modo Cesare tratta gli autori rimasti nella sua biblioteca:

“Prima di tutto” diss’egli additando le librerie “mi permetto di presentarvi la società 
dove passo molte ore tutti i giorni. Vi è della gente come si deve, vi sono dei furfantoni 
e una forte maggioranza di imbecilli che io ho mandato, da buon cristiano, quanto più 
vicino al regno dei cieli ho potuto. Là ci sono poeti, romanzieri e letterati. Posso ben 
dire questo a Voi sebbene siete un poco uomo di lettere, perché l’ho detto anche al 
cavalier d’Azeglio, il quale, con tutte le sue manie di scombiccherar tele e di scriver 
frottole, ha un certo fondo di buon senso, e si è messo a ridere. Ci sono anche molti 
teologi lassù. Là, quei domenicani bianchi. Vengono da un Vescovo di Novara, pio 
prozio, che aveva molto tempo da buttar via. Quanto a’ miei amici, spero che ne farete 
la conoscenza Voi stesso. Sono tutti sotto gli occhi e sotto la mano. E adesso andiamo, 
se Vi piace, a fare questo giro” (Fogazzaro, 2004:27).

1 “The castle, its size and its many rooms and meanderings all contribute to the mysterious 
atmosphere of the story. At the castle, the count proudly lives his life “out of the world”, sur-
rounded by the company of his “society”, the books in the library. […] The relationship of Count 
D’Ormengo and  his books reminds us of another count in a castle: Dracula. He, too, speaking to 
his guest Jonathan in his library says: «These friends»– and he laid his hands on some of the books 
– «have been good friends to me».” – trad. KK.



175Malombra di Antonio Fogazzaro

L’autore di Malombra presenta il nobiluomo come una persona impenetrabile 
che pare avere delle forze segreti, creando un vero e proprio personaggio tenebre. 
Lo scrittore usa d’altronde nella sua descrizione gli stessi simboli del sopranna-
turale che Stoker:

Il conte […] si teneva coperto il viso con ambe le mani appoggiando i gomiti al tavolo. 
[…] Il conte pareva di pietra; né parlava,  né si moveva. Solo qualche volta le otto ma-
gre dita nervose si alzavano dalla fronte tutte insieme, si tendevano; poi, ripiegandosi, 
parevano volersi imprimere nell’osso. Silla guardava rotear sul pavimento l’ombra 
d’un pipistrello che non trovava la via di uscire, batteva le librerie, il soffitto angoscio-
samente. Anche dentro alla fronte severa del vecchio gentiluomo v’era un’angoscia 
di parole che non trovavan la via di uscire  (Fogazzaro, 2004:37).

Il conte si crea un’immagine dell’eccentrico solitario che disprezza gli al-
tri e non tende a  stringere le  relazioni con la gente. È un tipico individualista 
decadente che critica la  realtà moderna e  la  società. Si nasconde quindi nella 
sua dimora, il suo posto perfetto d’isolamento, di cui l’arredamento rispecchia 
eccellentemente anche il suo stato d’anima. Presentando la casa a Corrado, gli 
racconta:

“Vi farò vedere il mio Palazzo, come dicono questi zoticoni di paesaniche potrebbero 
lasciare alla gloriosa civiltà moderna i nomi molto grandi per le cose molto piccole. 
La mia casa è una conchiglia” diss’egli, alzandosi in piedi. “Già, una conchiglia dove 
son nati molti molluschi che hanno avuti umori differenti. Forse il primo aveva sì, 
degli umori un poco ambiziosi; Voe qui dentro che ha lavorato il guscio alla diavola, 
senza risparmio. Non ce ne fui poi nessuno che avesse umori epicurei, per cui la con-
chiglia è molto incomoda. Quanto a me, ho l’umore misantropo e faccio diventar nero 
il guscio ogni giorno più” (Fogazzaro, 2004:27-28).

Cesare D’Ormengo non si preoccupa della sua reputazione, è indifferente alle 
voci che corrono su di lui e sua nipote nel villaggio.: “Il signor conte […] ora ci 
ha insieme una ragazza. Chi la dice sua figlia, chi sua nipote, ma è la sua amo-
rosa senza dubbio” (Fogazzaro, 2004:9). In realtà, i parenti si detestano. Il conte 
ha accolto Marina, ma la donna prova avversione per lui. D’Ormengo non era 
mai stato in buone relazioni con i genitori di Marina e la sua presenza nel Palazzo 
lo irrita, similmente alle sue passioni. L’odio è d’altronde reciproco e profondo. 
Marina spiega così una delle ragioni dei litigi con Cesare: “Ebbi una gran scena 
drammatica con mio zio, il quale pretende aver diritto di vita e di morte sui miei 
libri francesi […]; mi buttò orsinamente dalla finestra un de Musset che avevo la-
sciato davanti al mio caro Canaletto” (Fogazzaro, 2004:53). Proprio questo odio 
causa il dramma finale del romanzo.

Le caratteristiche decadenti si dimostrano in un modo anche attraverso perso-
naggi minori. Un esempio può essere il segretario tedesco Steinegge. La sua bio-
grafia triste permette di interpretare questa figura come uno schiavo delle illusioni 



176 Katarzyna Kowalik

politiche e del dramma personale. L’uomo definisce se stesso nella conversazione 
con Corrado come un “bandito dal suo collegio per aver troppo amato il vino, 
dalla sua famiglia per aver troppo amato le donne, dal suo paese per avere troppo 
amato la  libertà” (Fogazzaro, 2004:14). Infelice e deluso, all’inizio simbolizza 
i dubbi dell’epoca:

Steinegge era un esempio singolare di rettitudine morale accoppiata alle opinioni più 
false in ogni argomento. V’erano nei suoi errori un candore, una sincerità leale senza 
pari. Egli non poteva neppur credere, in fatto, alla menzogna né alla disonestà negli 
altri benché discesse male, in astratto, di mezzo mondo. Parlava da scettico e sarebbe 
caduto in ogni trappola di briccone volgare. Il suo calor generoso si apprendeva altrui, 
la sua schiettezza; e le opinioni, violente e zoppe, lungi dal nuocere, non si reggevano 
in piedi. […] Sotto il suo cerimonioso abito del secolo decimonono v’era un gran cuo-
re barbaro, pieno di idee sbagliate e di sangue sano (Fogazzaro, 2004:305).

Nel romanzo subisce una metamorfosi grazie all’amore di sua figlia Edith 
e ritorna alla religione. Conferma in questa maniera il desiderio decadente dello 
sviluppo spirituale, la necessità dei valori superiori dopo lo scetticismo del perio-
do della crisi del razionalismo.

8. L’uscita dalla crisi spirituale dell’epoca in Malombra. 
L’esplorazione dei misteri dell’anima

Il romanzo rispecchia proprio queste nuove tendenze nella società della fine 
dell’Ottocento. La percezione del mondo moderno, dominato dalle aspirazioni 
del positivismo, tra le persone più sensibili poteva manifestarsi come nel fram-
mento che parla delle convinzioni di Corrado Silla:

Stava ora lavorando a un saggio sull’ipocrisia. Inconscio seguace d’idee preconcette 
e assolute, voleva dimostrarvi che la menzogna e la debolezza morale sono caratteri-
stiche di questo tempo, salvo a dedurne in seguito che discendono dalle sue tendenze 
positiviste, ossia dall’essersi oscurato nelle anime il  principio metafisico del vero; 
e che la verità conquistate nell’ordine fisico, infinitesimali raggi di quel principio, 
non hanno né possono avere il menomo valore di sostituirlo quale generatore di salute 
morale. Molto più grave gli pareva questo prosperare della menzogna di tanta libertà 
di parola e d’azione. Perché ne trovava infetta la vita sociale e politica, come le arti, le 
lettere e le industrie stesse, nelle quali discende a complice abbietta d’inganno persino 
la scienza. Osservava ne’ suoi conoscenti il fenomeno frequentissimo dell’ipocrisia 
a rovescio, ossia la dissimulazione dei sentimenti più retti e  più nobili, delle opinioni  
più ragionevoli; l’opposto linguaggio che erano usi tenere sulle persone e le cose, se-
condo il numero e la qualità degli uditori. […] Una sì larga infusione di falsità volon-
taria, corrompendo interamente le parole e le azioni umane, deve generare il falso, che 
è quanto dire il male, nell’organismo della società, poiché questo si modifica senza 



177Malombra di Antonio Fogazzaro

posa per le parole, per le azioni umane. Silla preferiva la sincerità, anche nell’errore, 
a qualunque men disonesta ipocrisia (Fogazzaro, 2004:56-57).

La crisi della credenza nella scienza e nel razionalismo contribuì alla fuga nel-
la fede. La prospettiva della fine inevitabile causò una crescita della religiosità, 
ma anche delle tendenze parareligiose, non del tutto conforme alla dottrina della 
Chiesa cattolica e assolutamente contrarie alla scienza:

La gente della fine del secolo guarda il futuro con angoscia. Il varcare la soglia del 
nuovo centenario sembra una sfida pericolosa. Il timore non sempre genera gli at-
teggiamenti razionali, perciò non tutte le decisioni dell’uomo sono ben considerate 
e analizzate esattamente. La paura suscita diverse emozioni e  induce ai  comporta-
menti variegati. La gente fugge nella religione, nella metafisica o nella parapsicologia. 
I viventi alla fine del diciannovesimo secolo scelsero l’atteggiamento della passività 
e del pessimismo (Płóciennik, 2008)2. 

Si sviluppavano le correnti non apprezzate dalla logica dell’epoca preceden-
te, soprattutto lo spiritismo che prese le sue radici dalle ricerche settecentesche 
sul  magnetismo di Mesmer (Pesoli, 1999:8)  e  dalla filosofia del mistico sve-
dese Emanuel Swedenborg. Una vera e propria moda per  lo spiritismo nacque 
invece a metà dell’Ottocento con l’attività del filosofo francese Hippolyte Léon 
Denizard Rivail, conosciuto dallo pseudonimo Allan Kardec, assunto dopo una 
presunta rivelazione secondo la quale l’uomo doveva essere un’incarnazione del 
druido dello stesso nome (Pesoli, 1999:22). Nelle sue opere come Il Libro degli 
Spiriti o Le rivelazioni degli Spiriti: il Cielo e l’Inferno Kardec descrisse la teoria 
dello spiritismo moderno. In queste tendenze si iscrive la narrativa fogazzariana 
che intraprese il tema della metempsicosi nell’asse compositiva del romanzo: la 
storia della reincarnazione di Cecilia in Malombra. Secondo Marina, la sua ante-
nata è ritornata in lei per vendicarsi su suo marito e in questo modo consolare la 
sua anima. I dubbi sul principio della reincarnazione vengono spiegate da Kardec 
alla luce dei dogmi cristiani:

La dottrina della reincarnazione, cioè quella che consiste nell’ammettere per l’uomo 
più esistenze successive, è la sola che risponda al nostro concetto della giustizia di Dio 
per riguardo agli uomini di condizione morale inferiore, la sola che possa spiegarci 
l’avvenire, e affermare le nostre speranze, poiché ci offre il mezzo di espiare i nostri 
errori con novelle prove. La ragione ce lo dimostra, e gli Spiriti ce lo insegnano. L’uo-
mo, che ha la coscienza della sua inferiorità, trae dalla dottrina della reincarnazione 
i più consolanti presagi (Kardec, 2009:97).

2 “Ludzie końca wieku patrzą z niepokojem w przyszłość. Przekroczenie progu nowego stulecia 
wydaje się być zadaniem niebezpiecznym. Lęk nie zawsze rodzi postawy racjonalne, a w związku 
z tym, nie wszystkie decyzje człowieka są przemyślane i dokładnie przeanalizowane. Strach wyzwa-
la różne emocje i skłania do rozmaitych zachowań. Ludzie uciekają w religię, metafizykę czy pa-
rapsychologię. Żyjący w końcu XIX wieku wybrali postawę bierności i pesymizmu.” – trad. KK.



178 Katarzyna Kowalik

Nel romanzo appare anche un altro aspetto della ricerca di spiritualità nel 
tardo Ottocento: il motivo del ritorno alla religione. Fogazzaro, il quale credeva 
profondamente in Dio, attraverso le sue opere espresse la sua convinzione sul 
ruolo della fede nella lotta contro la crisi spirituale del positivismo di cui si parla-
va comunemente nel caso degli artisti decadenti (Piras, 2011:127-132):

[…] gli artisti creavano nell’epoca di una grande crisi spirituale legata alla modernità 
nascente ai loro occhi. Loro stessi con le loro opere costruivano la strada per un nuovo 
mondo in cui la posizione privilegiata di Dio doveva essere contestata. Tuttavia, le 
tracce del mondo pre-moderno che non si immaginava l’esistenza umana senza Dio 
erano così presenti nel loro mondo che bastavano di suscitare il languore. Quale era 
quindi la condizione spirituale dei poeti decadenti? In quale stato era immersa la loro 
anima? Assomiglia a un tempio abbandonato in cui una volta presente Dio era stato 
perso, ma i credenti non cessano di cercare per poter donargli di nuovo un posto parti-
colare nella loro vita. Non hanno invece la certezza se  Dio riconquistato sia lo stesso 
che era stato perso (Czajka, 2013:54)3.

Tranne l’aspetto mistico e religioso, esiste anche un’altra chiave di interpreta-
zione dell’opera fogazzariana. L’epoca del decadentismo coincise con le grandi 
scoperte nell’area della  psichiatria. Alcuni critici sostengono che la trama del 
romanzo venne ispirata fra l’altro proprio allo sviluppo di questa scienza. Si può 
notare in Malombra un interesse particolare per la sfera della  psiche umana. 
Al di là delle considerazioni sullo spiritismo, un ruolo importante nella costru-
zione della trama svolge la psicologia dei personaggi.  Le ricerche neurologiche 
del tempo furono dovute soprattutto all’epoca del positivismo. Uno dei temi cen-
trali delle considerazioni degli  scienziati erano le malattie mentali e le patolo-
gie, “la  sostanziale identità tra normalità e patologia” (Adriano, 2009:10). Tra 
i precursori di questa innovazione in medicine si deve nominare prima di tutto il 
famosissimo neurologo francese, Jean-Martin Charcot.

All’inizio, in tutta l’Europa, in seguito anche in Italia, “le prime ricerche 
di psicologia si svilupparono in ambiente culturale positivista ed in clima evolu-
zionistico darwiniano” (Adriano, 2009:11). Proprio per questo motivo la maggior 
parte degli studi si svolse tra i biologi e medici. La psicologia veniva considerata 
una nuova branca della fisiologia  (Adriano, 2009:10). Gli scienziati si ispiravano 
alle opere di Auguste Comte e Herbert Spencer.

3 “[…] artyści tworzyli w epoce wielkiego duchowego przesilenia związanego z rodzącą się na 
ich oczach nowoczesnością. Oni sami swoimi dziełami budowali drogę ku nowemu światu, w któ-
rym uprzywilejowana pozycja Boga w życiu człowieka musiała zostać zakwestionowana. Jednakże 
ślady prenowożytnego świata, który nie wyobrażał sobie ludzkiej egzystencji bez Boga, były jesz-
cze na tyle obecne w ich świecie, że wystarczyły do wzbudzenia w nich tęsknoty za Nim. Jaka jest 
więc duchowa kondycja poetów dekadentyzmu? W jakim stanie pogrążona jest ich dusza? Przypo-
mina ona spustoszoną świątynię, w której niegdyś obecny Bóg został utracony, ale wierni nie ustają 
w poszukiwaniach, by móc Go ponownie przywrócić na wyróżnione miejsce w ich życiu. Nie mają 
jednak pewności, czy odzyskany Bóg będzie tym samym, który został utracony.” – trad. KK.



179Malombra di Antonio Fogazzaro

Malgrado l’arretratezza nel campo della medicina e la mancanza delle struttu-
re, alcune ricerche scientifiche in Italia contribuirono allo sviluppo della psicolo-
gia moderna. Già nel 1850, venne istituita a Torino la prima cattedra di psichiatria  
(Adriano, 2009:15). Alla fine del secolo il suo direttore divenne il famoso psi-
chiatra e antropologo Cesare Lombroso. Le novità scientifiche influivano for-
temente la cultura. Si arriva quindi a un legame molto forte tra le ricerche sulle 
malattie mentali e il periodo della fin de siècle:

L’equazione modernità – decadenza era un topos condiviso da Baudelaire, dai na-
turalisti e dai simbolisti, fino a  ritrovarsi presso i decadenti della fin de siècle. Per 
i positivisti la nozione di «decadenza» si colora d’implicazioni fisio-patologiche che 
l’approssimano al concetto di «degenerazione», sminuendone le componenti storiche 
a favore di quelle biologiche: l’uomo moderno è decadente perché ha perduto l’ar-
monia biomorfologica, così che l’ipertrofizzazione cerebrale non si coordina con lo 
sviluppo delle parti muscolari (Adriano, 2009:23).

Un esempio eccellente per le analisi del romanzo alla luce delle suddette teo-
rie sintomi è la sua protagonista eponima. Nel corso dello sviluppo dell’intreccio 
dell’opera, si rivelano sempre i nuovi comportamenti della donna che assomiglia-
no ai sintomi della malattia mentale. Si osservano per esempio la sua violenza 
e i pensieri distruttivi:

Mandami una boccettina d’egnatia; ho i nervi scordati come un pianoforte di collegio. 
[…] Cosa faccio? Sempre la stessa vita. Leggo, suono, scrivo, passeggio, vado in 
barca, e adesso mi batto anche alla pistola con la noia. Alla lettera! Sai le belle pistole 
da sala che il povero papà aveva regalate a miss a Sarah e a me? Dopo quattr’anni mi 
sono ricordata d’aver qui le mie e tiro sulle statue del giardino, specialmente sopra una 
Flora annerita che somiglierebbe tutta alla mia istitutrice, se riuscissi a farle un viso 
butterato come aveva lei (Fogazzaro, 2004:51-54).

L’idea irrazionale della metempsicosi dell’antenata conduce Malombra alla 
follia. La donna sospetta le persone innocenti, esprime apertamente il suo odio 
per la famiglia. Reagisce sempre in un modo lontano dal ragionamento logico. 
Un caso esemplare di questo approccio è la situazione in cui comincia a crede-
re che Corrado Silla sia  il  discendente simbolico dell’assassino di Cecilia. Da 
questo punto, la sua vita cambia in ricerca della vendetta. La credenza di Marina 
nella sfera sovrannaturale si conclude con la tragedia della morte dello zio e del 
giovane scrittore. Soffrendo probabilmente di  un disturbo mentale, diventa un 
altro personaggio inetto, così tipico per il decadentismo italiano che cerca invano 
attraverso diverse filosofie le soluzioni dell’uscita dalla crisi dopo la delusione 
del positivismo:



180 Katarzyna Kowalik

Si tratta di un’anima tormentata e confusa che resta vittima delle sue stesse passioni, 
che è incapace di vivere fino in fondo ciò che le dettano in contemporanea il cuore 
e la mente: una di quelle figure che resta nell’immaginario del lettore per l’ossimoro 
che  la  pervade tra forza e fragilità, concretezza e  fantasia, incapacità di adeguarsi 
ad  una  realtà che non accetta. [...] Tutto è cornice dello sviluppo complesso delle 
confuse – eppure indiscutibilmente possibili – manifestazioni mentali di Marina. In 
lei le dicotomie del Novecento letterario sono già preannunciate e passate in rassegna 
quasi come un déjà vu: dal mistero al misticismo, dalla follia alla consolazione reli-
giosa, dalla ragione che lotta contro la dottrina sino al reale contrapposto al sovranna-
turale, tutti elementi della poetica che regnerà nella Scapigliatura e nel Decadentismo, 
ma anche capaci di rendere il romanzo sorprendentemente attuale laddove l’indiscus-
so protagonista diventa, alla fine, l’animo umano con tutte le sue complessità e con-
traddizioni (Demi, 2013).

Fogazzaro nel suo romanzo propose quindi dopo i decenni della dominazione 
del razionalismo la via dell’esplorazione della sfera mistica. Nella realtà sempre 
di più laicizzata dell’Italia dopo il Risorgimento, suggerì la sua propria soluzione, 
legata ovviamente alla religione (nonostante le controversie suscitate dallo spiri-
tualismo) e all’analisi della profondità dell’animo. In più, va notato anche il ruolo 
dell’inconscio nella trama della storia di Fogazzaro. I sogni decidono della realtà 
dei protagonisti. Una conferma simbolica di questo fatto è il titolo che Corrado 
ha attribuito al romanzo su cui lavorava: Il sogno. La visione onirica del mondo, 
inclusa in Malombra, confrontata con la fine delle speranze nello sviluppo conti-
nuo della civiltà, mostra visibilmente l’approccio dello scrittore che consiglia di 
cercare i metodi dell’evasione nei fenomeni al di là della logica, annunciando un 
interesse alle aree della psiche umana, analizzata dopo dalla celeberrima teoria 
di Sigmund Freud, ampiamente discussa alla fine dell’epoca del decadentismo.

Bibliografia

Adriano, F. (2009). Alienazione, nevrosi e follia: esiti della ricerca scientifica nella narrativa 
italiana tra Otto e Novecento. Sassari: Università degli Studi di Sassari. http://eprints.uniss.
it/3372/1/Adriano_F_Tesi_Dottorato_2010_Alienazione.pdf. Accesso: 12.06.2024.

Biernacka-Licznar, K. (2009). Antonio Fogazzaro i jego epoka. Toruń: Dom Wydawniczy DUET.
Biernacka-Licznar, K. (2010). Wielkie i małe Światki Antonia Fogazzara ukazane przez polskich 

tłumaczy. IN: K. Biernacka-Licznar, J. Łukaszewicz. (red.). Między egzotyką a swojskością. 
O tłumaczeniu literatury włoskiej na język polski i polskiej na włoski. 50-62. Toruń: 
Wydawnictwo Adam Marszałek. 

Croce, B. (1947). Ragione della disistima. Verso la «poesia pura » e suoi sinonimi. http://ojs. uni-
roma1.it/index.php/quadernidellacritica/article/2566. Accesso: 14.06.2024.

Czajka, Ł. (2013).  Spustoszona świątynia : duchowość w literaturze dekadentyzmu,  Humaniora. 
Czasopismo internetowe 1 (1), 33-45, http://humaniora.amu.edu.pl/sites/default/files/humanio-
ra/Humaniora%20nr%201/Human_nr_1_Czajka_M.pdf. Accesso: 19.06.2024.

De Renzo, G. (1994). Fogazzaro e il decadentismo. Modena: Mucchi Editore.



181Malombra di Antonio Fogazzaro

Demi, C. (2013). Malombra e le malattie dell’anima. Fogazzaro anticipatore di Freud. http://www 
.altritaliani.net /spip.php?article1457. Accesso: 13.06.2024.

Ferroni, G. (2002). Storia e testi della letteratura italiana. La nuova Italia (1861-1910). Milano: 
Einaudi Scuola.

Fogazzaro, A. (1872). Dell’avvenire del romanzo in Italia. http://www.classicitaliani.it/Fogazzaro/
prosa/avvenire_romanzo_Italia.htm. Accesso: 22.06.2024.

Fogazzaro, A. (2004). Malombra. Roma: La Biblioteca di Repubblica.
Giovannetti, P. (2012). Decadentismo. Milano: Editrice Bibliografica.
Isnenghi, M. (2011). Storia d’Italia. I fatti e le percezioni dal Risorgimento alla società dello spet-

tacolo. Roma-Bari: Laterza.
Kardec, A.  (2009). Il Libro degli Spiriti. Roma: Edizioni Mediterranee.
Mack Smith, D. (2019). Storia d’Italia. Roma-Bari: Laterza.
Mroczkowski, P. (1999). Historia literatury angielskiej. Wrocław: Ossolineum.
Neises, G. (2006). Le Poesie dell’Ossian – Romanticismo alla Scozzese, Vicenza, http://www.

italotedesco.de/pdf/ossian.pdf. Accesso: 22.06.2024.
Olivieri, M. (2007). Compendio della  storia d’Italia e documenti per la storia d’Italia: Perugia: 

Guerra Edizioni.
Owens, C. N. (2013). La donna fatale tra evoluzione ed emarginazione. Washington DC: George-

town University. https://repository.library.georgetown.edu/bitstream/handle/10822/558383/
Owens_georgetown_0076M_12286.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Accesso: 27.06.2024.

Parrino, M. (2012). Italian gothic literature: the case of Antonio Fogazzaro’s Malombra. 
IN: K. Więckowska (red.). The Gothic: Studies in History, Identity and Space. 23-30. Oxford: 
Inter-Disciplinary Press. https://www.inter-disciplinary.net/wp-content/uploads/2011/04/parri-
nigpaper3a3.pdf. Accesso: 28.06. 2024.

Perazzini, F. (2013). Il gotico @ distanza. Nuove prospettive nello studio dell’evoluzione dei ge-
neri del romanzo. Roma: Nuova Cultura.

Pesoli, F. (1999). Aspetti della ricerca scientifica sullo spiritismo in Italia (1870-1915). Mila-
no: Università degli Studi di Milano. https://www.studisemeriani.it/portal/wp-content/uplo-
ads/2015/08/Pesoli_aspetti_della_ricerca_scientifica_sullo_spiritismo_In_Italia_1999.pdf. 
Accesso: 28.06.2024.

Piras, T. (2011). Citazioni bibliche in Fogazzaro. IN: T. Piras (red.) Gli scrittori italiani e la Bibbia. 
Atti  del convegno di Portogruaro, 21-22 ottobre 2009. 127-132. Trieste: EUT Edizioni Uni-
versità di Trieste. https://www.openstarts.units.it/server/api/core/bitstreams/27deb581-08c0-
4ae9-950e-9bab416cc953/content. Accesso: 28.06.2024).

Płóciennik, K. (2008). Modernistyczna obsesja. Erotyzm w sztuce na przykładzie motywu Salome. 
www.racjonalista.pl/pdf.php/s,5909. Accesso: 28.06.2024.

Sabbatucci, G., Vidotto, V. (2018). Storia contemporanea. L’Ottocento. Roma-Bari: Laterza.
Stasikowska, A. (2007). Gotycki łotr w roli bohatera romantycznego. IN: M. Piechota, J. Ryba 

(red.). Od oświecenia ku romantyzmowi i dalej… Autorzy-dzieła-czytelnicy. 9-25. Katowice: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego.

Wituch, T. (1987). Zjednoczenie Włoch. Warszawa: Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne.




