
Scripta Neophilologica Posnaniensia. Tom XXV, strony: 115–125 
Wydział Neofilologii, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu, 2025 

DOI 10.14746/snp.2025.25.08

Język nierodzimy a nie obcy: 
uwagi w kontekście perspektywy ekolingwistycznej

Joanna Puppel

ORCID: 0000-0001-8288-0811

Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu

Abstract: The article examines the need to revise the established terminology in lan-
guage teaching and linguistic research, proposing to replace the term ‘foreign language’ 
with ‘non-native language (‘other language’). This proposal aligns with the principles of 
ecolinguistics, which view languages as interconnected elements of a complex cultural-
communicative ecosystem. The paper traces the historical evolution of the concept of the 
‘foreign language’, analyzes its semantic and cultural limitations, and argues that the term 
‘non-native language’ more accurately reflects the realities of globalization, migration, and 
multilingualism. The terminological shift is not merely linguistic but also axiological and 
educational, promoting a more inclusive, balanced, and ecological understanding of lan-
guage and culture.

Abstrakt: W artykule podjęto refleksję nad koniecznością zmiany utrwalonej terminologii 
w dydaktyce i badaniach językowych – postulując zastąpienie pojęcia ‘język obcy’ ter-
minem ‘język nierodzimy’. Propozycja ta wpisuje się w założenia ekolingwistyki, która 
traktuje języki jako elementy złożonego ekosystemu kulturowo-komunikacyjnego, współ-
istniejące w relacjach współzależności i równowagi. Artykuł przedstawia ewolucję pojęcia 
‘języka obcego’ w kontekście historycznym, analizuje jego ograniczenia semantyczne i 
kulturowe oraz wskazuje, że termin ‘język nierodzimy’ lepiej oddaje współczesne realia 
globalizacji, migracji i wielojęzyczności. Zmiana ta ma znaczenie nie tylko terminologicz-
ne, lecz także aksjologiczne i edukacyjne – sprzyja budowaniu bardziej inkluzywnej, zrów-
noważonej i ekologicznej wizji języka oraz kultury.

Key words: non-native language, foreign language, ecolinguistics, linguistic diversity, 
panphilology, embamicity, transcultural communication

Słowa kluczowe: język nierodzimy, język obcy, ekolingwistyka, różnorodność językowa, 
panfilologia, embamiczność, komunikacja transkulturowa

SNP 25, 2025: strony 115–125. @Author(s).Published by: Adam Mickiewicz University Poznań, Poland, 2025  
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-ND, https://creativecommons.org/

licenses/by-nd/4.0/).



116 Joanna Puppel

Words have power. You can think of them as a kind of magic.
(Chomsky, 2011)

W niniejszym opracowaniu proponuję zmianę terminologii w nauczaniu języ-
ków, zastępując termin ‘język obcy’ pojęciem ‘język nierodzimy’ (choć nie jest 
to nowy pomysł – od ponad 20 lat mówi o tym poznańska szkoła ekolingwistycz-
na (zob. Puppel, 2017; 2022; Krawczak, 2017)). Perspektywa ekolingwistyczna 
podkreśla, że wszystkie języki współtworzą złożony ekosystem kulturowo-języ-
kowo-komunikacyjny, a nowa terminologia sprzyja pełnej akceptacji różnorod-
ności językowej. Proponowana zmiana może przyczynić się do wspierania edu-
kacji inkluzywnej, czyli takiej, która zapewnia równy dostęp do nauki wszystkim 
uczniom, niezależnie od ich pochodzenia kulturowo-językowo-komunikacyj-
nego czy psychofizycznego, oraz uznaje różnorodność za wartość edukacyjną 
(UNESCO, 2020). Jednocześnie sprzyja ona promowaniu podejścia transkultu-
rowego, które lepiej odpowiada współczesnym realiom migracji i globalizacji, 
w których granice między kulturami i językami stają się coraz bardziej płynne. 
Tak więc celem niniejszego artykułu jest wykazanie, że termin ‘język nierodzi-
my’ lepiej oddaje rzeczywiste relacje między językami i ich użytkownikami niż 
ortodoksyjny termin ‘język obcy’, który dodatkowo akcentuje dystans i ‘obcość’ 
pomiędzy językami. Tymczasem, jak wskazuje dorobek językoznawstwa porów-
nawczego, wszystkie języki wykazują istotne podobieństwa (ang. all languages 
are similar), co podważa zasadność utrwalania opozycji między językiem ‘swo-
im’ a ‘obcym’ (Robins, 1997).

1. Krótka historia terminu ‘język obcy’

Słowa kształtują nasze myślenie i sposób postrzegania świata. Nie są one je-
dynie neutralnymi etykietami, lecz tworzą ramy interpretacyjne dla zjawisk, które 
opisujemy. Jak zauważają Lakoff i Johnson (2003), język metaforyczny przenika 
nasz sposób konceptualizowania rzeczywistości, a według Sapira (1921) i Whor-
fa (1956) struktura języka wpływa na percepcję świata jego użytkowników. 
W tym kontekście warto przyjrzeć się terminowi „język obcy” – wyrażeniu, które 
przez wieki odzwierciedlało sposób pojmowania inności kulturowo-językowej.

Samo słowo ‘język’ pochodzi od prasłowiańskiego jęzъkъ i  pierwotnie od-
nosiło się do organu mowy, a następnie rozszerzyło swoje znaczenie na system 
komunikacji. Z kolei ‘obcy’ wywodzi się z prasłowiańskiego obьťь i oznaczało 
‘pochodzący spoza’ lub ‘nienależący do danej wspólnoty’ (Bańkowski, 2000). 
Już sama etymologia sugeruje dystans i wykluczenie, które w kontekście nauki 
języków mogą tworzyć negatywne skojarzenia.

Od starożytności kontakt między różnymi grupami językowymi wynikał 
z  handlu, wojen czy migracji. Grecy określali osoby niemówiące po grecku 
mianem barbaroi (βάρβαροι), co oznaczało ‘bełkoczących’ i miało pejoratywny 



117Język nierodzimy a nie obcy…

wydźwięk. Z kolei Rzymianie, dla których łacina była językiem urzędowym, po-
strzegali języki ludów podbitych, takie jak greka, celtycki czy fenicki, jako ozna-
kę inności i niższego statusu cywilizacyjnego (zob. Modzelewski, 2004; Morys-
-Twardowski, 2023).

W  średniowiecznej Europie łacina pełniła rolę międzynarodowego języka, 
podczas gdy języki narodowe uważano za ‘ludowe’ (Haubrichs, 2023) . Oprócz 
funkcji liturgicznych, łacina była także uniwersalnym językiem elit. To w niej 
spisywano dokumenty państwowe, kroniki oraz prowadzono debaty akademic-
kie, co nadawało jej wyższy status w hierarchii prestiżu. Stopniowo jednak ro-
sło społeczne uświadomienie różnic językowych. Już w 813 roku synod w Tours 
nakazał duchownym przekładanie kazań na języki zrozumiałe dla ludu, to jest 
wczesnoromański (rustica Romana lingua) lub germański (Theotisca), aby wier-
ni mogli pojąć przekazywane nauki (podaję za Haubrichs, 2023). Był to jeden 
z pierwszych oficjalnych dowodów na to, że języki „barbarzyńców” zaczęto po-
strzegać jako języki chrześcijańskich społeczności zasługujące na uznanie. Mimo 
to przez długi czas łacina pozostawała symbolem ‘cywilizowanego’ języka. Na 
przykład w XIV wieku uczony mógł uznać za analfabetę osobę nieznającą łaciny, 
nawet jeśli biegle posługiwała się językiem rodzimym.

W renesansie, gdy rosło zainteresowanie kulturami narodowymi, języki takie 
jak francuski, niemiecki czy włoski zaczęły zyskiwać prestiż, a nauka języków 
nierodzimych stała się elementem edukacji elit. Tak więc, w  epoce renesansu 
doszło do przełomu w pojmowaniu ‘obcości’ językowej. Humanizm dostrzegł 
wartość języków narodowych, co zaowocowało rozwojem literatury w językach 
rodzimych, a nie tylko w  łacinie (zob. Modzelewski, 2004). Około 1305 roku 
Dante Alighieri w  swoim traktacie De vulgari eloquentia („O  języku pospoli-
tym”) argumentował, że włoski i inne języki ludowe (volgare) zasługują na taki 
sam prestiż jak łacina. Była to nowatorska idea, a Dante nie traktował języka 
ojczystego jako gorszego czy ‘nieczystego’, lecz jako pełnoprawny element kul-
tury, godny literackiego kunsztu i analizy.

Podobne przekonania rozwijali w XVI wieku reformatorzy religijni, dokonu-
jąc przekładów Biblii na języki narodowe, np. Marcin Luter na niemiecki, czy 
Jakub Wujek na polski. Zmiany zaszły również w prawie kanonicznym i z cza-
sem proboszczom zalecono znajomość języka wiernych, aby mogli skuteczniej 
ich nauczać (zasada lingua vernacula) (Skutnabb-Kangas, 2000).

Renesansowe dwory stały się z kolei miejscem, gdzie ceniono wielojęzycz-
ność. Wykształceni władcy posługiwali się kilkoma językami, np. cesarz Karol V 
Habsburg w żartobliwym powiedzeniu przypisywał im konkretne funkcje: „Do 
Boga mówię po hiszpańsku, do kobiet po włosku, z mężczyznami po francusku, 
a do mojego konia po niemiecku” (Ratcliffe, 2017). Choć anegdota ta jest prze-
sadą, odzwierciedla ona ówczesne postrzeganie języków, bowiem rodzimy język 
tego monarchy (hiszpański) nie był już „barbarzyński”, lecz jednym z  równo-
rzędnych języków Europy, podczas gdy prawdziwie „obcymi” pozostawały te 
spoza kręgu kultury łacińskiej.



118 Joanna Puppel

W XVIII i XIX wieku pojęcie „języka obcego” nabrało bardziej sprecyzowa-
nego znaczenia, zwłaszcza w kontekście metodyki nauczania języków. Rozwój 
metody gramatyczno-tłumaczeniowej (ang. grammar-translation method), wy-
wodzącej się z tradycji nauczania języków klasycznych, takich jak łacina i greka, 
sprawił, że nauka języków opierała się na analizie gramatycznej i  tłumaczeniu 
tekstów. Metoda ta została ukształtowana w XIX wieku w niemieckich szkołach, 
zwłaszcza dzięki pracom takich pedagogów jak Johann Seidenstücker i Karl Plo-
etz, którzy usystematyzowali podejście gramatyczno-tłumaczeniowe w edukacji 
językowej (zob. Richards & Rodgers, 2014). W ten sposób nauka języków zosta-
ła oddzielona od kontekstu komunikacyjnego i przekształcona w formalny proces 
przyswajania reguł i struktur gramatycznych. W tym okresie istotny wpływ na 
dydaktykę języków mieli również myśliciele tacy jak Jan Amos Komensky (Co-
menius), Johann Heinrich Pestalozzi czy Wilhelm Viëtor, którzy podkreślali rolę 
immersji i podejścia komunikacyjnego. Wraz z  rozwojem państw narodowych 
i rosnącym nacjonalizmem ‘języki obce’ zaczęto często postrzegać jako konku-
rencyjne wobec języka narodowego, co było szczególnie widoczne w kontekście 
imperializmu i kolonializmu (zob. Haugen, 1972; Mühlhäusler, 2003).

Jednocześnie nastąpił przełom w  rozumieniu pokrewieństw językowych. 
W 1786 roku William Jones, brytyjski filolog porównawczy, zauważył podobień-
stwa między sanskrytem, łaciną i greką, sugerując istnienie wspólnego prajęzyka. 
W XIX wieku językoznawcy tacy jak Rasmus Rask, Franz Bopp i Jacob Grimm 
rozwinęli metodę porównawczą, systematycznie analizując fonetykę i gramatykę 
różnych języków. Ich badania doprowadziły do powstania klasyfikacji języko-
wych oraz koncepcji rodzin językowych i drzew genealogicznych (zob. Crystal, 
2000). Uświadomiono sobie, że nawet odległe języki mają wspólne korzenie, co 
podważyło wcześniejsze przekonanie o całkowitej obcości niektórych języków 
względem siebie. W efekcie język obcy zaczęto traktować raczej jako dalszą ga-
łąź tego samego systemu językowego niż jako zupełnie odrębną ‘mowę’. Mimo 
to w XIX wieku utrzymywały się hierarchie językowe – języki klasyczne (łacina, 
greka, sanskryt) cieszyły się prestiżem, podczas gdy mowy ludów kolonizowa-
nych często uznawano za „prymitywne”.

Epoka kolonialna, znana również jako kolonializm, która trwała aż do poło-
wy XX wieku (zob. Veracini, 2022) zintensyfikowała kontakt Europejczyków 
z wieloma nieznanymi wcześniej językami Afryki, Azji i Ameryk – zjawisko, 
które Fill i  Mühlhäusler (2001) określają jako przejaw zaburzenia równowagi 
w ekosystemie językowym. Kolonizatorzy postrzegali mowę podbitych ludów 
jako mniej rozwiniętą i podporządkowywali ją swoim językom, które stawały się 
dominującymi w administracji i edukacji, czyli stosowali imperializm językowy 
– świadome narzucanie języka władzy jako środka dominacji. Języki imperiów, 
takie jak angielski, francuski czy hiszpański, wypierały języki lokalne, spycha-
jąc je do sfery prywatnej lub wyłącznie do ustnego porządku komunikacyjnego. 
Dla kolonizatorów języki tubylcze były barierą do przezwyciężenia, natomiast 
dla ludności podbitej język europejski stawał się symbolem władzy i prestiżu. 



119Język nierodzimy a nie obcy…

W wielu koloniach wykształciły się języki mieszane, jak pidżiny i kreole, będące 
efektem połączenia mów europejskich i lokalnych (zob. Steffensen & Fill, 2014). 
Proces dekolonizacji w drugiej połowie XX wieku częściowo przywrócił zna-
czenie językom tubylczym, jednak w wielu krajach (np. w Indiach czy Afryce) 
języki kolonizatorów do dziś pełnią funkcję języków oficjalnych lingua franca.

W Europie XIX wieku język stał się kluczowym elementem tożsamości na-
rodowej. Romantyczni myśliciele, m.in. Johann Gottfried Herder, podkreślali, 
że język jest nośnikiem ducha narodu (Volksgeist), a jego ochrona to obowiązek 
patriotyczny (podaję za Crystal, 2000). Ruchy narodowe w krajach takich jak 
Polska, Czechy czy Węgry koncentrowały się na kodyfikacji i  rozwoju języka 
ojczystego w opozycji do germanizacji i  rusyfikacji. W  tym kontekście języki 
obce zaczęły być postrzegane jako języki konkurencyjne, a nawet wrogie – na 
przykład dla Polaków w czasie zaborów językiem obcym stał się rosyjski czy 
niemiecki, mimo że wcześniej były one powszechnie używane w I Rzeczpospoli-
tej. Jednocześnie państwa narodowe dążyły do ujednolicenia językowego, co pro-
wadziło do marginalizacji dialektów, często uznawanych za mniej wartościowe. 
W XIX wieku ukształtował się także pogląd, że „język to dialekt, który ma armię 
i flotę” – maksyma ta, przypisywana językoznawcy Maxowi Weinreichowi, pod-
kreślała polityczny wymiar statusu języka (zob. Weinreich, 1945; także Fishman, 
1977). W efekcie wykształcona idea narodu jako jednolitej wspólnoty językowej 
umocniła podział na ‘swój’ język i ‘język obcy’, który zaczął symbolizować ję-
zyk innego narodu, często rywalizującego lub dominującego.

W XX wieku postępujące procesy globalizacyjne, migracje oraz rozwój tech-
nologii zaczęły stopniowo zacierać granice między językiem rodzimym a obcym. 
W wielokulturowych metropoliach i  społecznościach międzynarodowych dany 
język mógł nie być ojczystym dla wielu jego użytkowników, ale jednocześnie 
przestawał być traktowany jako całkowicie obcy, stawał się bowiem istotnym na-
rzędziem komunikacji codziennej i integracji. Pojawiły się nowe podejścia do na-
uki języków, takie jak immersja językowa (ang. language immersion), polegająca 
na zanurzeniu uczącego się w środowisku docelowego języka i używaniu go jako 
głównego środka komunikacji, czy nauczanie zadaniowe (ang. task-based lear-
ning), które podkreślały praktyczne użycie języka zamiast mechanicznego przy-
swajania reguł gramatycznych (zob. Cummins, 2000; Ellis, 2003). Współczesne 
językoznawstwo, czerpiąc m.in. ze strukturalizmu Ferdinanda de Saussure’a, 
zaczęło traktować wszystkie języki jako równoważne, odrzucając wcześniejsze 
hierarchie wartościujące niektóre z nich jako „wyższe” lub „prymitywne”. An-
tropolodzy językowi, tacy jak Franz Boas, wykazali bowiem, że każdy język jest 
rozwinięty na miarę potrzeb swoich użytkowników, a Edward Sapir i Benjamin 
Lee Whorf zwrócili uwagę na to, jak dany język kształtuje sposób myślenia, ale 
nie czyni tego lepiej czy gorzej niż inne języki (zob. Boas, 1911; Sapir, 1921; 
Whorf, 1956).

Jak już wspomniałam, XX wiek to epoka masowych migracji, które stworzy-
ły wielojęzyczne społeczności i  przyczyniły się do redefinicji pojęcia „języka 



120 Joanna Puppel

obcego”. Imigranci w  drugim pokoleniu często płynnie przechodzili między 
dwoma językami, co w  wielu środowiskach uczyniło zjawisko bilingwizmu 
normą (zob. Boas, 1911; Skutnabb-Kangas, 2000). Zjawiska takie jak ‘przełą-
czanie kodu’ (ang. code-switching) stały się naturalnym elementem komunikacji 
w metropoliach, a poszczególne państwa zaczęły dostosowywać swoje polity-
ki językowe, balansując między asymilacją a  wspieraniem wielokulturowości. 
W edukacji język obcy przestał oznaczać wyłącznie język dalekiego kraju, który 
równie dobrze mógł być językiem sąsiada czy kolegi ze szkolnej ławki. Wzrosła 
również ogromna rola języka angielskiego, który po II wojnie światowej przejął 
funkcję głównego narzędzia międzynarodowej komunikacji, wypierając wcze-
śniejszą dominację francuskiego. Anglojęzyczna kultura masowa, w postaci li-
teratury, kina czy muzyki rozpowszechniła angielski na całym świecie, sprawia-
jąc, że to on często był traktowany jako „naturalny” środek globalnej wymiany, 
a inne języki funkcjonowały w jego cieniu. Jednocześnie popkultura i literatura 
podróżnicza XX wieku utrwaliły stereotypowe postrzeganie ”języków obcych” 
jako egzotycznych i  odmiennych, podczas gdy język angielski stał się normą 
(lingua globalis) (zob. Puppel, 2017; 2019; 2022; Fill & Mühlhäusler, 2001). 
Jednak w dobie rosnącej dostępności edukacji i tłumaczeń, bariery językowe za-
częły stopniowo zanikać, a idea jednolitej językowo wspólnoty narodowej uległa 
erozji. Coraz częściej pojawiali się także autorzy piszący poza swoim językiem 
rodzimym, np. Joseph Conrad, Vladimir Nabokov czy Samuel Beckett, którzy 
pokazali, że granica między językiem własnym (embamicznym) (zob. Puppel, 
2024), a ‘obcym’ jest płynna i może być twórczo przekraczana. W efekcie XX 
wiek przyniósł fundamentalne przewartościowanie pojęcia ‘języka obcego’, czy-
niąc je bardziej zależnym od kontekstu społeczno-kulturowego i indywidualnych 
doświadczeń użytkowników.

Współczesność, charakteryzująca się dynamicznymi przepływami ludzi, idei 
i znaczeń, wymaga nowego języka opisu zjawisk komunikacyjnych. Zamiast mó-
wić o ‘obcości’, coraz częściej mówi się o ‘nierodzimości’, a więc pojęciu, które 
lepiej oddaje złożone relacje między językiem, tożsamością i doświadczeniem. 
Termin ten zakłada współistnienie języków w  jednym ekosystemie, a  nie ich 
opozycję, i otwiera drogę do bardziej inkluzywnego myślenia o różnorodności 
językowej. W tym sensie przejście od „języka obcego” do „języka nierodzimego” 
stanowi nie tylko zmianę terminologiczną, lecz także odzwierciedlenie głębszej 
przemiany kulturowej, właściwej epoce XXI wieku, w której języki i kultury nie 
rywalizują ze sobą, lecz współtworzą wspólną przestrzeń komunikacyjną.

Właśnie w tym miejscu szczególnego znaczenia nabiera perspektywa ekolin-
gwistyczna, która pozwala spojrzeć na języki nie jako izolowane systemy, lecz 
jako współzależne elementy globalnego ekosystemu kulturowego. To podejście 
umożliwia nową interpretację relacji między językiem ‘obcym’ a ‘nierodzimym’, 
stanowiącą przedmiot dalszej analizy w kolejnej części artykułu.



121Język nierodzimy a nie obcy…

2. Perspektywa ekolingwistyczna w odniesieniu do relacji  
‘obcy’-‘nierodzimy’

Współczesna ekolingwistyka (zob. np. Puppel, 2017; 2022; Stibbe, 2015; 
Steciąg, 2023) dostarcza narzędzi teoretycznych pozwalających na nowo zinter-
pretować relacje między językami i ich użytkownikami. W przeciwieństwie do 
tradycyjnych ujęć strukturalnych, w których języki postrzegane są jako odręb-
ne i autonomiczne systemy, ekolingwistyka akcentuje ich współzależność oraz 
osadzenie w szeroko rozumianym ekosystemie kulturowym. Taka perspektywa 
pozwala dostrzec, że języki nie istnieją w  izolacji, lecz współtworzą złożoną 
sieć powiązań społecznych, poznawczych i środowiskowych. W tym kontekście 
określenie „język obcy” okazuje się niewystarczające i potencjalnie ogranicza-
jące, gdyż utrwala ono opozycję między językiem ‘swoim’ a ‘innym’, wskazu-
jącym na bardziej ksenofobiczny charakter podziału. Termin ‘język nierodzimy’ 
stanowi zatem propozycję bardziej inkluzywną i zgodną z ekologiczną wizją ję-
zyka. Jest to wizja, w której każdy język, niezależnie od jego statusu w biografii 
użytkownika, może współtworzyć jego codzienną przestrzeń językowo-komuni-
kacyjną.

Poniżej omawiam kluczowe elementy ekolingwistycznego podejścia do tej 
problematyki:

1) W  podejściu ekolingwistycznym języki nie są traktowane jako będące 
w izolacji, ale jako zintegrowane części ekosystemów kulturowych. Termin ‘ję-
zyk obcy’ sugeruje izolację, odseparowanie i ‘inność’ danego języka, co tworzy 
wrażenie, jak wykazały m.in. językoznawstwo porównawcze i kontrastywne, że 
języki istnieją niezależnie od siebie i nie są z sobą powiązane. W rzeczywistości 
jednak każdy język ma powiązania z innymi, a kultury wzajemnie się przenikają, 
szczególnie w globalizującym się dziś intensywnie świecie. Termin ‘język niero-
dzimy’ lepiej oddaje te powiązania, podkreślając fakt, że choć dany język (drugi, 
trzeci, itd.) nie jest rodzimy dla konkretnej osoby, to jednak może być częścią jej 
codziennego doświadczenia językowo-komunikacyjnego.

2) Ekolingwistyka wskazuje, że język, którym się posługujemy na co dzień, 
kształtuje nasze postrzeganie rzeczywistości. Termin ‘język obcy’ może wywo-
ływać negatywne skojarzenia, wzmacniać ksenofobię i bariery międzykulturowe 
oraz dystans między ludźmi posługującymi się różnymi językami. Z perspekty-
wy ekologii języka takie podejście zakłóca harmonijną współzależność między 
językami i  ich użytkownikami, co jest szczególnie ważne w dzisiejszym coraz 
bardziej otwartym świecie, w którym różnorodność językowa powinna być po-
strzegana jako cenny zasób, a nie zagrożenie.

3) Ekolingwistyka kładzie istotny nacisk na ochronę różnorodności języko-
wej, podobnie jak ekologia chroni różnorodność biologiczną. Zmiana zatem ter-
minologii z ‘język obcy’ na ‘język nierodzimy’ sprzyja promowaniu różnorodno-
ści kulturowo-językowo-komunikacyjnej, ponieważ nie zakłada ona wyższości 



122 Joanna Puppel

jednego języka nad innym (zob. pojęcie ‘hegemonii językowej’ zob. np. Eriksen, 
1992)). W ten sposób języki mają pełne prawo współistnieć w ramach wspólnego 
ekosystemu języków i wszelkich kultur lokalnych, co jest istotne dla zachowania 
wielojęzyczności na świecie jako jego bogactwa.

4) Z ekolingwistycznego punktu widzenia języki są m. in. narzędziami two-
rzenia wspólnoty i współpracy między ludźmi. Termin ‘język nierodzimy’ bar-
dziej odpowiada tej idei, podkreślając fakt, że ludzie mogą się komunikować w 
wielu językach, które niekoniecznie są ich pierwszymi, czyli językami emba-
micznymi (Puppel, 2024), ale mimo to przyczyniają się do budowania relacji 
i współpracy. Z kolei ‘język obcy’ wprowadza i utrzymuje ideę obcości i tym 
samym utrudnia postrzeganie języka jako najważniejszego mostu o charakterze 
transkulturowym.

5) Odejście od terminów takich jak ‘język obcy’ czy ‘filologia obca’ należ 
zatem postrzegać jako akt troski o ekosystem kulturowo-językowy, podobnie jak 
działania na rzecz ochrony środowiska naturalnego. Tak więc, wprowadzanie 
bardziej inkluzywnych terminów, takich jak ‘język nierodzimy’ czy panfilologia 
(filologia holistyczna, zob. Puppel, 2019) sprzyja rozwijaniu i zachowaniu do-
brostanu językowego ekosystemu, w którym różne języki i kultury mogą przede 
wszystkim współistnieć i wzajemnie się wzbogacać.

W świetle przedstawionych powyżej założeń ekolingwistyki, kolejnym kro-
kiem jest omówienie praktycznych konsekwencji proponowanej zmiany termi-
nologicznej.

3. Praktyczne konsekwencje wprowadzenia terminu  
‘język nierodzimy’

Proponowana zmiana terminologii z ‘język obcy’ na ‘język nierodzimy’ w 
przyjętej tutaj perspektywie ekolingwistycznej niesie za sobą istotne praktyczne 
konsekwencje, które mogą wpłynąć na różne wymiary funkcjonowania języków 
w społeczeństwie. Poniżej przedstawiam dodatkowe konsekwencje tej zmiany:

1) 	 Edukacja językowa i programy nauczania: przyjęcie terminu ‘język nie-
rodzimy’ może skłonić do przemyślenia i przekształcenia programów na-
uczania języków w polskich szkołach i na uczelniach. Zamiast traktować 
naukę języka jako poznawanie czegoś ‘obcego’, programy mogłyby bardziej 
integrować aspekty wielojęzyczności i wielokulturowości, tym samym pod-
kreślając współzależność języków i kultur. Takie podejście może zwiększyć 
motywację uczniów i studentów, którzy będą postrzegać naukę języka jako 
poszerzanie własnych kompetencji komunikacyjnych, a nie jako konieczność 
przyswajania czegoś zupełnie odmiennego.

2) 	 Polityka językowa i planowanie językowe: zmiana terminologii może wpły-
nąć na kształtowanie polityki językowej państw i instytucji międzynarodo-



123Język nierodzimy a nie obcy…

wych. Wprowadzenie do użycia terminu ‘język nierodzimy’ może promować 
bardziej zrównoważone podejście do ochrony i promocji różnorodności ję-
zykowej, co jest zgodne z przedstawionymi celami ekolingwistyki. Może to 
prowadzić do inicjatyw wspierających mniejsze społeczności językowe i tym 
samym przeciwdziałających dominacji jednego języka nad innymi, co jest 
istotne dla zachowania bogactwa językowego świata w obrębie zunifikowa-
nego podejścia ekolingwistycznego (zob. Allen & Hoekstra, 1992).

3) 	 Postrzeganie mniejszości językowych: wprowadzenie terminu ‘język nie-
rodzimy’ może również wpłynąć na postrzeganie mniejszości językowych 
w społeczeństwie. Zamiast stygmatyzować je jako ‘obce’, taka terminologia 
wspomoże promocję, akceptację i integrację tych społeczności, uznając ich 
języki za integralną część kulturowego ekosystemu danego kraju. Takie po-
dejście może przyczynić się do lepszej integracji społecznej i ustanowienia 
wzajemnego szacunku między różnymi grupami językowymi.

4) 	 Badania naukowe i terminologia akademicka: wprowadzenie terminu 
‘język nierodzimy’ może wpłynąć na terminologię stosowaną w badaniach 
naukowych, zwłaszcza w dziedzinach takich jak językoznawstwo, socjologia 
czy antropologia. Może to bowiem skłonić badaczy do rewidowania istnie-
jących pojęć i kategorii, prowadząc do bardziej precyzyjnych i mniej warto-
ściujących opisów zjawisk językowych. Proponowana zmiana może również 
wpłynąć na sposób prowadzenia badań, uwzględniając bardziej holistyczne 
i bardziej ekologiczne podejście do analizy języków i ich funkcjonowania w 
społeczeństwie.

5) 	 Świadomość społeczna i użycie (nowych) mediów: zmiana terminologii 
może wpłynąć znacząco na świadomość społeczną i sposób, w jaki media 
przedstawiają kwestie związane z językami. Używanie terminu ‘język niero-
dzimy’ może promować bardziej pozytywne nastawienie do nauki języków 
i kontaktów międzykulturowych, co w konsekwencji może prowadzić do 
większej otwartości i kształtowanie postawy tolerancji w społeczeństwie. 
Media, jako główne źródło informacji, odgrywają kluczową rolę w kształto-
waniu opinii publicznej, dlatego ich sposób prezentowania kwestii języko-
wych ma istotne znaczenie dla promowania różnorodności kulturowo-języ-
kowej.

Tak więc, zmiana terminologii z ‘język obcy’ na ‘język nierodzimy’ w per-
spektywie ekolingwistycznej może prowadzić do wielu praktycznych konse-
kwencji, które sprzyjać będą promowaniu różnorodności językowej, integracji 
społecznej oraz bardziej zrównoważonej polityki językowej. Taka zmiana może 
również wpłynąć na dydaktykę i badania naukowe oraz ostatecznie, na świado-
mość społeczną, przyczyniając się do budowania bardziej otwartego i tolerancyj-
nego świata.



124 Joanna Puppel

4. Podsumowanie

W niniejszym krótkim opracowaniu podkreślam, że terminy takie jak ‘język 
obcy’ i ‘filologia obca’ odzwierciedlają przestarzałe i ortodoksyjne podejście do 
nauki języków i kultur lokalnych. Tym samym różnią się one od spojrzenia eko-
lingwistycznego na język jako elementu współzależnego ekosystemu. Proponuję 
w ramach rozwijanej refleksji językoznawczej uznać, że wprowadzenie bardziej 
inkluzywnych terminów, takich jak ‘język nierodzimy’, oraz zastosowanie kon-
cepcji panfilologii, odzwierciedlają pilną potrzebę przemian w edukacji kulturo-
wo-językowo-filologicznej, bowiem lepiej odpowiadają wyzwaniom współcze-
sności, uwzględniając wielojęzyczność, różnorodność kulturową i dynamiczny 
charakter wszystkich języków naturalnych.

W dobie postępującej globalizacji i dynamicznej wielojęzyczności termin 
‘język obcy’ przestaje oddawać współczesne realia. Wiele osób posługuje się 
wieloma językami w codziennym życiu, a granice między językami i kulturami 
stają się coraz bardziej płynne. Tak więc, w kontekście ekolingwistyki bardziej 
adekwatnym określeniem wydaje się ‘język nierodzimy’, ponieważ podkreśla on 
fakt, że dany język nierodzimy nie musi być ‘obcy w sensie kulturowo-językowym 
(czy nawet emocjonalnym), lecz po prostu nie jest embamicznym systemem 
komunikacji. Wprowadzenie tego terminu do edukacji nauczania języków, 
polityki językowej i badań językoznawczych z pewnością będzie sprzyjać lep-
szemu rozumieniu i akceptacji różnorodności językowej oraz wspierać ogólną 
inkluzyjność w społeczeństwach dzisiejszego świata.

Bibliografia

Allen, T.F.H, & T.W. Hoekstra. (1992). Toward a unified ecology. New York: Columbia University 
Press.

Bańkowski, A. (2000). Etymologiczny słownik języka polskiego. Warszawa: Wydawnictwo Nau-
kowe PWN.

Boas, F. (1911). Handbook of American Indian Languages. Washington, DC: Smithsonian Institu-
tion.

Chomsky, N. (2011). How the world works. Berkeley, CA: Soft Skull Press.
Crystal, D. (2000). Language death. Cambridge: Cambridge University Press.
Cummins, J. (2000). Language, power, and pedagogy: bilingual children in the crossfire. Clev-

edon: Multilingual Matters.
Ellis, R. (2003). Task-based language learning and teaching. Oxford: Oxford University Press.
Eriksen, T.H. (1992). Linguistic hegemony and minority resistance. Journal of Peace Research 

29.3. 313–332.
Fill, A., & Mühlhäusler, P. (red.). (2001). The ecolinguistics reader: Language, ecology and envi-

ronment. London: Continuum.
Fishman, J. A. (1977). Language and ethnicity. In H. Giles (red.), Language, ethnicity and inter-

group relations (pp. 15–57). London: Academic Press.



125Język nierodzimy a nie obcy…

Halliday, M. A. K. (2001). New ways of meaning: The challenge to applied linguistics. In A. Fill 
& P. Mühlhäusler (red.), The ecolinguistics reader: Language, ecology and environment (pp. 
175–202). London: Continuum.

Haubrichs, W. (2023). Rustica Romana lingua und Theotisca lingua – Frühmittelalterliche Mehr-
sprachigkeit im Raum von Rhein, Maas und Mosel. In R. Franceschini, M. Hüning, & P. Maitz 
(red.), Historische Mehrsprachigkeit: Europäische Perspektiven (pp. 179–206). Berlin & Bos-
ton: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783111338668-009

Haugen, E. (1972). The ecology of language. Stanford, CA: Stanford University Press.
Krawczak, M. (2017). Poznańska szkoła ekolingwistyki. Scripta Neophilologica Posnaniensia, 

XVII, 145–192.
Lakoff, G., & Johnson, M. (2003). Metaphors we live by. Chicago: University of Chicago Press.
Modzelewski, K. (2004). Barbarzyńska Europa. Warszawa: Wydawnictwo Iskry.
Morys-Twardowski, M. (2023). Barbarica. Tysiąc lat zapomnianej historii ziem polskich. Kraków: 

Znak.
Mühlhäusler, P. (2003). Language of environment, environment of language: A course in ecolin-

guistics. London: Battlebridge.
Puppel, S. (2017). ECOLI[S]2: Essays and notes on ecolinguistic synergy and synthesis. Poznań: 

Katedra Ekokomunikacji UAM.
Puppel, S. (2019). Krótki zarys ewolucji filologii: ujęcie portalowe. Scripta Neophilologica Pos-

naniensia, XIX, 13–27.
Puppel, S. 2022. Habent sua fata linguae: (czyli szkic o tym, że wszyscy mamy język, że „mieszka-

my” w nim i co się z nim dzieje). Szkic napisany z okazji 20-lecia istnienia ekolingwistyki i ko-
munikologii w ramach Wydziału Neofilologii UAM (2002–2022). Poznań: Zakład Ekoling-
wistyki i Komunikologii UAM.

Puppel, S. (2024). Language “depth”: Deep first language acquisition versus shallow second/for-
eign language learning, and the presence of the “embammic seal” in the embammic language–
non-embammic language dichotomy. Scripta Neophilologica Posnaniensia, XXIV, 73–84.

Ratcliffe, S. (red.). (2017). Oxford essential quotations. Oxford: Oxford University Press.
Robins, R. H. (1997). A short history of linguistics. London: Longman.
Richards, J. C., & Rodgers, T. S. (2014). Approaches and methods in language teaching. Cam-

bridge: Cambridge University Press.
Sapir, E. (1921). Language: An introduction to the study of speech. New York: Harcourt, Brace 

& World.
Skutnabb-Kangas, T. (2000). Linguistic genocide in education—or worldwide diversity and human 

rights? Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates.
Steciąg, M. (2023). Język w epoce antropocenu. Ujęcie ekolingwistyczne. Zielona Góra: Oficyna 

Wydawnicza Uniwersytetu Zielonogórskiego.
Stibbe, A. (2015). Ecolinguistics: language, ecology and the stories we live by. London: Rout-

ledge.
Steffensen, S. V., & Fill, A. (2014). Ecolinguistics: The state of the art and future horizons. Lan-

guage Sciences, 41, 6–25.
UNESCO. (2020). Inclusion and Education: All Means All. Paris: UNESCO.
Veracini, L. (2022). Colonialism: a global history. London: Routledge.
Weinreich, M. (1945). A language is a dialect with an army and a navy. YIVO Bleter, 25(1), 13.
Whorf, B. L. (1956). Language, thought, and reality: Selected writings of Benjamin Lee Whorf. 

Cambridge, MA: MIT Press.


