
SPPGL 35(1), 2025: 105–119 © The Author(s), Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

SYMBOLAE PHILOLOGORUM POSNANIENSIUM GRAECAE ET LATINAE XXXV/1 • 2025 
pp. 105–119. ISSN (Online) 2720-2305, ISSN (Print) 0302-7384 

https://doi.org/10.14746/sppgl.2025.XXXV.1.5

ANDRZEJ WYPUSTEK

Uniwersytet Wrocławski 
ORCID: 0000-0001-5823-0704 
andrzej.wypustek@uwr.edu.pl

„PORNOGRAFICZNE” INTERPRETACJE KLASYCZNYCH MITÓW  
W STAROŻYTNOŚCI GRECKO-RZYMSKIEJ

Abstract. Wypustek Andrzej, „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów w starożytności grecko-
rzymskiej (“Pornographic” Interpretations of Classical Myths in Greco-Roman Antiquity).

The paper deals with the phenomenon of “pornographic”, obscene interpretations of mythology in the Greco–
Roman era. To date, this subject has remained largely neglected, despite the long tradition of mythological 
research, the contemporary fashion for study of ancient eroticism and sexuality, and the great role they played 
in Greek and Roman mythology. It is likely that the traditions of this kind, due to their nature, have disappeared 
almost without a  trace. The author conducts a preliminary review of the preserved, fragmentary evidence, 
which has not yet been examined together: Pompeian graffiti mentioning a sexual interpretation of the myth of 
the fight of Heracles and Geryon, epigrams from the Palatine Anthology, Roman literature and historiography, 
Christian literature, paintings from Pompeii and Herculaneum and elsewhere, representations on Roman 
pottery, gems, lamps and mirrors.

Keywords: mythology Graeco-Roman; sexual pornography; Heracles Geryon

W Pompejach na ścianach wąskiego pasażu wiodącego do kompleksu te-
atralnego odkryto dwa interesujące napisy. Stanowiły parodię oficjalnych, pu-
blicznych obwieszczeń, których setki widniały na budynkach miasta. Trzech 
mężczyzn, przyjaciół, Epafra, Akutus i Auktus, obwieszczało uroczyście i urzę-
dowo wszem wobec, że razem skorzystali z usług prostytutki, Tyche:

A[nte] d[iem] XI K[alendas] Decembr[es] a[ssibus] XV 
Epap[h]ra Acutus Auctus 
ad locum duxserunt [= duxerunt]
mulierem Tychen pretium 
in singulos a[ssibus] [a[sses]?] V f[uit?]
M[arco] Messalla L[ucio] Lentulo co[n]s[ulibus]. 
A[sses] [a[ssibus]?] XV.

11 dni przed kalendami grudnia [21 listopada] za 15 asów 
Epafra, Akutus i Auktus 
przyprowadzili w to miejsce 



106	 Andrzej Wypustek

kobietę [o imieniu] Tyche. Cena 
wyniosła pięć asów na głowę. 
Za konsulatu Markusa Messali i Luciusa Lentulusa [3 roku p.n.e.]. 
[W sumie] 15 asów1.

Na ścianie po drugiej stronie pasażu dopisali pozostałą część komunikatu:

A[nte] d[iem] XI K[alendas] Decembr[es] Geryones 
trimembres aerus [= aeris, tj. asses] senos 
comperendina[ve]runt 
Geryones trimembres.

11 dni przed kalendami grudnia [21 listopada] Gerionowie 
trójczłonowi odłożyli sobie 
na potem [każdy] po sześć asów 
trójczłonowi Gerionowie2. 

Wedle greckiej mitologii Gerion był potworem o  trzech ciałach, którego 
Herakles w ramach jednej ze swoich dwunastu prac pokonał i pozbawił życia. 
Tradycyjnie określano go jako tricorpor – trójcielisty. Autorzy graffito wybrali 
jednak rzadki przymiotnik trimembres – trójczłonowi, który z pewnością miał 
dla nich obsceniczną wymowę. Rzeczownik membrum oznaczał męski organ 
płciowy. Mamy tu do czynienia ze szczególnym, „pornograficznym”, a zarazem 
żartobliwym, satyrycznym potraktowaniem greckich narracji mitologicznych, 
które posłużyły do opisu niekonwencjonalnego stosunku seksualnego. 
Najpewniej cała trójka odbyła namiętny, grupowy stosunek z  prostytutką, 
który nasunął im na myśl walkę Geriona z Heraklesem. Nigdzie w literaturze 
antycznej nie znajdujemy podobnego, kreatywnego nawiązania do mitologii 
greckiej w oparciu o reinterpretację Geriona. Nasuwa się pytanie, czy jest to 
szczególny, izolowany casus, który zawdzięczamy inwencji i specyficznemu, 
rubasznemu poczuciu humoru trzech pompejańczyków, czy też stoi za tym 
coś więcej? 

W niniejszym przyczynku postaram się wyjaśnić tę zagadkę, zarysowując 
jego szerszy kontekst, fenomen czegoś w rodzaju pornograficznej interpretacji 
mitów w grecko-rzymskiej starożytności. Zdumiewające, że do tej pory tematy-
ka ta pozostaje niemal zupełnie niezbadana, mimo że badania nad mitologią za-
wsze należały do starożytniczego mainstreamu, a badania nad antyczną erotyką 
i seksualnością są współcześnie wręcz w modzie (niezależnie od tego kilku już 
pokoleniom badaczy zawdzięczamy studia nad wszelkimi możliwymi jej aspek-
tami). W efekcie do tej pory te specyficzne świadectwa jak dotąd nie zostały 
przebadane razem, jako odrębna kategoria. 

1 CIL IV 2450.
2 CIL IV 2440. Napisy nie zachowały się do naszych czasów i znane są tylko z rysunków.



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 107

Całą kwestię można potraktować kompleksowo, z punktu widzenia erotyki 
w mitologii greckiej i rzymskiej jako takiej: czy chodzi o naturalną konsekwen-
cję wszechobecności erotyki w mitach, czy też o coś innego? Czy uprawnione 
jest mówienie w tym przypadku o „pornografii”? Czy można wskazać jakikol-
wiek wspólny mianownik dla omawianych motywów? Czy w kulturze greckiej 
mamy dla nich jakiekolwiek precedensy, a jeśli tak, to na czym polegają podo-
bieństwa, na czym różnice? Na czym polegał ich rzymski kontekst kulturowy? 
Czy w tradycjach mitograficznych znajdujemy odpowiedniki takiej „pornogra-
ficznej” interpretacji?

Zaczniemy od banalnego spostrzeżenia: seks i erotyka odgrywały w mitach 
greckich niezwykle istotną rolę3. Były wszechobecne. Zarazem, na ile można 
stwierdzić, w kulturze greckiej niewiele jest świadectw obscenicznej, pornogra-
ficznej interpretacji mitów. Na przykład grecka literatura epoki archaicznej zu-
pełnie przemilcza zmysłowy charakter relacji między Zeusem i Ganimedesem, 
chociaż nawiązywał do niej Teognis (VI wiek p.n.e.), który posłużył się mitem 
dla uzasadnienia swojej miłości do chłopca4. Dodatkowe potwierdzenie znaj-
dujemy w domenie ikonografii seksu i erotyki. Owszem, zachowały się liczne 
świadectwa niecenzuralnego potraktowania tematyki mitologicznej. Obowiązy-
wały jednak ściśle zakreślone ramy, konwencje przedstawiania seksu, sprowa-
dzające się do obscenów w kontekście sympozjonów, ściśle z nimi powiązanej 
prostytucji oraz rozbudowanego repertuaru dionizyjskiego komosu i  komedii 
oraz spektakli komicznych (w tym zwłaszcza rozpasana, nieznająca hamulców 
seksualność satyrów); do tego dochodziła rządząca się specyficznymi konwen-
cjami erotyka pederastyczna. Warto podkreślić, że starożytni Grecy znali i byli 
jasno świadomi różnicy między dopuszczalnym, społecznie sankcjonowanym 
zastosowaniem seksualnych motywów i przedstawień (zwłaszcza w kulcie De-
meter, Dionizosa i Afrodyty oraz w poezji jambicznej i ściśle z nią powiązanych 
tradycjach poezji sympozjalnej) a ich godną potępienia, „pornograficzną” rein-
terpretacją5. Nie zmienia to faktu, że swawolne, erotyczne interpretacje mitów 

3 Ciekawe, że także w tym przypadku mamy do czynienia z dość zaniedbaną tematyką.
4 Teognis II 1345–1350: „Miło jest kochać chłopców: wszak Ganimedesa / Pokochał sam Kro-

nida, nieśmiertelnych władca. / Jego, co lat swych kwiatem urzekał powabnym, / Porwał, prze-
niósł na Olimp i bogiem uczynił. / Nie dziw się więc, gdy widzisz, mój Simonidesie, / Że miłości 
do chłopca pięknego uległem”. Przeł. J. Danielewicz.

5 „Skoro zaś uważamy za rzecz niedopuszczalną mówić coś takiego, to oczywiście także 
i oglądać czy to na obrazach nieprzyzwoitych, czy na przedstawieniach teatralnych. Niechże wła-
dze baczą na to, by żadna rzeźba, żaden obraz nie przedstawiał takich scen, chyba że chodzi 
o pewnych bogów, przy których święcie prawo pozwala i na żarty swawolne. Na takich uroczysto-
ściach prawo pozwala mężczyznom mającym wiek odpowiedni oddawać cześć bogom za siebie 
oraz za żonę i dzieci. Młodszym natomiast nie należy pozwalać ani na przysłuchiwanie się wygła-
szanym poematom jambicznym, ani na przyglądanie się komediom, dopóki nie dojdą do wieku, 
w którym już wolno im będzie zajmować miejsce leżące przy wspólnej biesiadzie i pić [czyste 
wino], bo otrzymane już wychowanie zabezpieczy ich wszystkich przed szkodliwymi wpływami 



108	 Andrzej Wypustek

nawet w elitarnym, arystokratycznym środowisku były jak najbardziej akcepto-
walne. Świadczy o tym choćby sławna scena na zakończenie Uczty Ksenofonta, 
dionizyjska pantomima przedstawiająca namiętne obściskiwanie się Dionizosa 
i Ariadny, która wzbudziła w widzach podniecenie seksualne6. 

Wydźwięk moralny mitologicznych narracji samych w sobie stanowił jed-
nak osobną, szeroko dyskutowaną kwestię, podobnie jak pytanie, do jakiego 
stopnia literatura może sobie pozwalać na uwzględnianie porywów namiętności 
mitycznych bohaterów7. Duże znaczenie miały przestrogi filozofów, zwłaszcza 
Ksenofanesa z Kolofonu (VI/V wiek p.n.e.), który kategorycznie podważał pro-
jektowanie ludzkich przywar i pożądliwości na bogów. Prawdopodobnie będące 
w obiegu od epoki hellenistycznej alegoryczne interpretacje przedślubnych sto-
sunków Zeusa i Hery opisanych przez Homera w księdze XIV Iliady w pewnej 
mierze wiązały się z reakcją na problematyczny z punktu widzenia moralności 
charakter epizodu i im podobnych. Ich patron w III wieku p.n.e., stoicki filozof 
Chryzyp, zasłynął z filozoficznej, alegorycznej interpretacji sławnego przesta-
wienia seksu oralnego Zeusa i Hery w Heraionie na Samos (albo, wedle innych 
przekazów, w  Argos)8, a  zarazem śmiało i  otwarcie podejmował najbardziej 
bulwersujące aspekty miłosnej relacji obu bóstw9. 

takich przedstawień”, Arist. Pol. 7, 1336b, w przekładzie L. Piotrowicza; zob. Walsh 2008, Prioux 
2011, Prioux 2019, Prioux 2021; na temat tzw. aischrologia Stallsmith 1996.

6 Xen. Symp. 9.3–7.
7 [Plut.] Vit. Hom. II 214 (II wiek n.e.?): „W Odysei bard wielbiących rozkosze Feaków śpie-

wa o cudzołóstwie Aresa i Afrodyty, jak wpadli w sieć Hefajstosa i zostali złapani na gorącym 
uczynku i sporo sprawili śmiechu innym bogom, którzy stali wokół i wymieniali dowcipne uwagi. 
Podobnie wśród zepsutych zalotników pojawia się żebrak Irus, by rzucić wyzwanie szlachetnemu 
Odyseuszowi, a gdy to się dzieje, wydaje się śmieszny. Jest faktem natury ludzkiej, że nie możemy 
żyć w stanie ciągłej czujności i napięcia, ale musimy też czasami się zrelaksować, aby sprostać 
trudom życia. Zabawne fragmenty Homera, jak się okaże, są ukierunkowane na ten cel, a jeśli ci, 
którzy przyszli po nim tworząc komedie, posługiwali się haniebnym i obscenicznym językiem, 
aby wywołać śmiech, to nie mogli stwierdzić o sobie, że dokonali jakiegokolwiek postępu. Homer 
nawet sceny i sytuacje erotyczne opisuje z umiarem […] Inni poeci przedstawiali mężczyzn jako 
ofiary niepohamowanej i nieumiarkowanej namiętności [pathos]”. Przeł. W. Appel.

8 Origen, C. Cels. IV 48: „Ale po co przytaczać bzdurne greckie dzieje bogów, które są ha-
niebne nawet w interpretacji alegorycznej? Za przykład niech posłużą poglądy Chryzypa z Soloj, 
który podobno uświetnił Stoę licznymi swymi uczonymi dziełami. Ten poważny filozof błędnie 
objaśnia obraz z Samos, na którym Hera została przedstawiona w trakcie spełniania bezwstydnego 
aktu z Zeusem; twierdzi więc Chryzyp w swoich księgach, że materia przyjmuje w siebie twórcze 
elementy Boga i zachowuje je dla urządzenia wszechświata. Na obrazie z Samos Hera ma sym-
bolizować materię, a Zeus Boga”. Przeł. S. Kalinkowski. Obsceniczność przedstawienia miała 
prawdopodobnie charakter kultowy.

9 Diog. Laert. 7, 188: „Niektórzy zarzucają Chryzypowi, że wiele rzeczy napisał brzydkich 
i  nieprzyzwoitych. W  dziele O  starożytnych filozofach przyrody wypisuje, w  blisko sześciuset 
wierszach takie rzeczy o Herze i Zeusie, jakich by nikt nie powtórzył, aby nie skalać swoich ust. 
Nie ma nic bardziej bezwstydnego od tej zmyślonej historii, którą można by ostatecznie uznać 
z  przyrodniczego stanowiska, ale która pasuje raczej do domów rozpusty niż do bogów. Nie 



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 109

Prawdopodobnie czasy hellenistyczne przyniosły kluczowe z naszego punk-
tu widzenia zjawisko, a mianowicie rozwój i specjalizację „pornograficznych” 
nurtów literatury i sztuki. Zgodnie z tradycją Sotades z Maronei (III w. p.n.e.), 
patron tzw. poezji kinajdologicznej (czyli autorstwa tzw. kinaidologoi), był au-
torem sprośnej przeróbki Iliady10. Przypuszczalnie z  tego dzieła pochodzi je-
dyny zachowany fragment, w którym mowa jest o Zeusie i Herze: „Powiadają, 
że swego czasu Herę Zeus, który raduje się swoim piorunem [...] [Ἥρην ποτέ 
φασιν Δία τὸν τερπικέραυνον […]”11. Wedle nieco innej interpretacji chodzi tu 
raczej o  fragment satyry na kazirodczy związek małżeński rodzeństwa wład-
ców Egiptu, Ptolemeusza II Filadelfosa i Arsinoe, która zawierała obsceniczne 
treści12. Niezależnie od tego, jaki był właściwie kontekst fragmentu, można go 
uznać za przejaw pewnej innowacji, nowego stylu mitologicznego „retellingu”. 
Wyzbyty kultowego kontekstu odwoływał się do śmiałej, „świeckiej”, erotycz-
nej interpretacji mitów.

Pojawiły się też „poradniki” seksualne, które oferowały wskazówki na temat 
uwodzenia i praktyczne instrukcje dotyczące sposobów odbywania stosunków, 
w tym opisy pozycji seksualnych. Przypisywano je prawdopodobnie fikcyjnym 
postaciom kobiecych autorek. Notabene za patronkę gatunku uchodziła służąca 
Homerowej Heleny z Troi o  imieniu Astianassa. Największą renomę zyskały 
Filajnis (Filenis, IV wiek p.n.e.?) i Elefantyda/Elefantis (I wiek p.n.e.). Mimo 

wspominają o tej historii pisarze, którzy robili wykazy tytułów i streszczenia starych książek, bo 
ani Polemon, ani Hypsikrates, ani nawet Antigonos [z Karystos] o tym nie mówią, a zatem jest ona 
wymysłem Chryzypa”. Przeł. K. Leśniak; zob. Domaradzki 2014.

10 Na przełomie I wieku p.n.e. /I wieku n.e. Strabon (14, 1, 41) wśród znanych mieszkańców 
Magnezji wspomina Kleomacha (IV wiek p.n.e.?), boksera, który z chwilą, kiedy zakochał się 
w pewnym cinaedusie i w młodej niewolnicy, którą ów cinaedus trzymał jako prostytutkę, zaczął 
naśladować styl bycia i wyrażania się cinaedów i poświęcił się pisaniu poezji. Zdaniem Strabona 
to jednak Sotades był pierwszym twórcą gatunku. Poezję kinajdologiczną łączono w jedną ka-
tegorię literatury nieprzyzwoitej, w tym z poradnikami sztuki miłosnej, zob. Justin, Apol. II 15: 
„Nasza nauka bowiem, osądzając ją zgodnie ze zdrowym rozsądkiem, nie jest zła, wręcz prze-
ciwnie, przewyższa wszelką ludzką filozofię. W każdym razie z pewnością nie jest podobna do 
nauk Sotadesa, Filajnidy, Archestratosa, Epikura czy innych podobnych poetów, z którymi każdy 
może się zapoznać – bądź jako recytowanymi publicznie bądź w prywatnej lekturze”. Przeł. L. 
Misiarczyk; zob. De Martino 1996.

11 Sotades (?), fr. 16 Powell.
12 „Swój kolec wpychasz w  dziurę zakazaną święcie [εἰς οὐχ ὁσίην τρυμαλιὴν τὸ κέντρον 

ὠθεῖς]”, fr. 1 Powell w przekładzie A. Szczepaniak. Zob. Kwapisz 2009. Eustatiusz cytuje fr. 1 
i 16 Powell w komentarzu do Iliady (XVI, 432), omawiając kwestię ewentualnego kazirodztwa 
Hery i  Zeusa. Do obscenicznych, satyrycznych tradycji o  przedmałżeńskich stosunkach Hery 
z Zeusem (Hom. Il. 14, 294‒296) nawiązuje Kallimach, opisując rytuały ślubne na Naksos, Aet. III 
(Akontios i Kydippe) fr. 75 Pfeiffer: „Już więc dziewczyna zasnęła z chłopczykiem, / jak nakazuje 
obyczaj, że noc ma przedślubną przepędzić / z chłopcem mającym oboje rodziców. / Mówią, że 
Hera tak niegdyś ... – wstrzymaj się, psie, psie z bezwstydnym / sercem! Wyśpiewasz, co wbrew 
jest zakazom!”. Przeł. E. Żybert-Pruchnicka (pikanterii dodawał fakt, że bogini była patronką 
prawowitych związków małżeńskich); zob. White 2000: 187–188.



110	 Andrzej Wypustek

że tego rodzaju literatura najwyraźniej cieszyła się w czasach hellenistycznych 
i  rzymskich dużą popularnością, do naszych czasów zachowały się tylko nie-
wielkie papirusowe fragmenty przypisywane Filajnis13. Pewne pojęcie o charak-
terze gatunku daje nam jednak Sztuka kochania (Ars amandi) Owidiusza, czyli 
poetycka trawestacja gatunku. Zapewne w epoce hellenistycznej będące w obie-
gu „poradniki” zaczęto opatrywać ilustracjami, co przyczyniło się do rozwoju 
odrębnej ars erotica.

Rzymianie odziedziczyli po Grekach obie postawy, „purytańską” i  „liber-
tyńską”. Niektórzy pisarze, w  tym Seneka i  zwłaszcza Cyceron14, podkreślali 
niemoralny charakter i szkodliwy wpływ mitologicznych fabulae. Zapewne taka 
krytyka moralistów dotyczyła też pornograficznych reinterpretacji klasycznej 
mitologii, ale nic pewnego nie da się na ten temat stwierdzić, bo pozostawili oni 
rzecz niedopowiedzianą. 

Na szczęście kilka różnych kategorii źródeł z  czasów cesarstwa daje nam 
pewne pojęcie na temat takiego „libertyńskiego” podejścia do mitów. 

Mamy poetów Antologii palatyńskiej, przede wszystkim epigram Nikarcho-
sa (I wiek n.e.), w którym trzech mężczyzn, sam Nikarchos, Hermogenes i Kle-
obulos odbyło jednocześnie stosunek ze starszą wiekiem prostytutką o imieniu 
Aristodike. O poszczególne części jej ciała – usta, waginę i anus – rzucili losy. 
Opis ich wspólnych, ale osobnych doświadczeń stanowił kunsztowną parodię 
opisów części świata w  poematach homeryckich, która wymierzona była też 
w będące wówczas w modzie uczone wywody przedstawicieli ich alegorezy15. 
Zadziwiające, że wspomniane na początku, unikalne w swej wymowie graffiti 
z Pompejów znajdują swój jedyny, bliski odpowiednik w zupełnie innym świe-
cie, w  świecie intelektualnych elit i  wyrafinowanej, aluzyjnej poezji greckiej 
czasów cesarstwa. Nieco późniejszy poeta Rufinos (III–IV wiek n.e.) był auto-
rem równie niecenzuralnego utworu: dla podkreślenia urody pośladków trzech 
znanych mu heter odwołał się do Sądu Parysa, który wedle mitu oceniać miał 
w ramach konkursu piękności nagą urodę Afrodyty, Hery i Ateny. Pośladki tych 
bogiń nie umywały się do pośladków heter16. 

13 Zob. np. Mart. 12, 43: molles Elephantidos libelli; najnowsze studium Baccarin 2018.
14 Cic. Nat. D. I 16, 42: „[…] nieco bardziej niedorzeczne [niż rojenia obłąkańców] są opo-

wieści poetyckie, które jednakże wywierały szkodliwy wpływ już przez sam swój wdzięk. W nich 
to wywiedziono bogów pałających gniewem i szalejących z żądzy oraz ukazano nam ich wojny, 
walki, bitwy i rany, a także ich nienawiść, kłótnie i niesnaski, ich narodziny i śmierć, ich skargi, 
narzekania, wybuchy najbardziej nieokiełznanych namiętności, cudzołożne związki, obcowanie 
płciowe z osobami należącymi do rodzaju ludzkiego tudzież zrodzonych z tego śmiertelników”. 
Przeł. W. Kornatowski. 

15 Anth. Pal. XI 328; zob. Vergados 2010.
16 „Sądziłem raz trzy dupy. Wybrały mnie same / I  nagich wspaniałości pokazały gamę. / 

Pierwsza z nich, okrągłymi dołkami zdobiona, / Przy dotyku miękkością białą rozkwitała. / Śnież-
ne ciało tej drugiej, gdy w rozkroku stała, / Rumieniło się pąsem jak róża czerwona. / Trzecia 
zaś podniecała, kołysząc się cała / Niczym morze spokojne, cichą falą ciała. / Gdyby te sędzia 



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 111

Z kolei historycy rzymscy z detalami opisywali rozwiązłość i demoralizację 
cesarzy w Rzymie. Swetoniusz uświadamia nam znaczenie dwóch ściśle ze sobą 
powiązanych elementów, a mianowicie podręczników sztuki miłosnej i obsce-
nicznej ikonografii17. Wspomina też o niecenzuralnym obrazie autorstwa Parra-
zjusza z Efezu (IV wiek p.n.e.) przedstawiającym stosunek Meleagra i Atalanty. 
Prawdopodobnie gustów Tyberiusza nie można sprowadzać do ekscentrycznych 
upodobań wynaturzonego monarchy; raczej stanowią świadectwo stylu życia 
rzymskiej elity tej epoki, która doceniała takie formy ars erotica. Inni autorzy 
rzymscy potwierdzają, że w czasach cesarstwa odpowiedniki literackiej „porno-
grafii” rozpowszechniły się też w domenie sztuki. Takie obrazy mogły inspiro-
wać się podręcznikami, które najpewniej były odpowiednio ilustrowane18.

Trzecie źródło informacji stanowi literatura chrześcijańska. Jej twórcy na-
gminnie potępiali „perwersyjny” wpływ mitologicznych narracji i  seksualizo-
wania bogów. Apologeta Tertulian nawiązywał do scenicznych tradycji tego ro-
dzaju19. Wyliczał nawet tytuły mimów (pantomimów), w tym jeden dotyczący 
trzech Herkulesów, zapewne w nawiązaniu do apetytu herosa. Wzmianki w lite-
raturze rzymskiej sugerują, że rzeczywiście w widowiskach teatralnych podej-
mowano tematy mitologiczne jako kanwę burlesek20. Niektórzy badacze łączą 

bogiń zobaczył pośladki, / Nie zechciałby spoglądać na poprzednie zadki”, Anth. Pal. V 35, przeł. 
K.T. Witczak. Podobne wątki zawierają Anth. Pal. V 36 Rufinosa i Anth. Pal. XII 207 Stratona; 
zob. Sistakou 2011.

17 „Sypialnie rozmieszczone w wielu miejscach pałacu [Tyberiusz] ozdobił obrazami, rzeźba-
mi o najbardziej rozwiązłych tematach i postaciach oraz zaopatrzył w księgi Elefantydy, aby niko-
mu w wykonywaniu jego czynności nie zabrakło wzoru do figury przez Tyberiusza zamówionej 
[…] Obraz Parrazjusza, na którym Atalanta ustami zadosyć czyni [ore morigeratur – czasownik 
morigerari znaczy zaspokoić kogoś, pofolgować komuś – A.W.] Meleagrowi, zapisano mu [Tybe-
riuszowi] z zastrzeżeniem, że jeśliby treść obrazu urażała go, może zamiast niego otrzymać milion 
sestercjów. Tyberiusz nie tylko wolał obraz od pieniędzy, lecz nawet umieścił go w swej sypialni”, 
Suet. Tib. 43–44, przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska. Zob. Hallett 1978.

18 Na temat wizerunku Tyberiusza u Swetoniusza zob. Champlin 2011, Champlin 2024: 101–
113 oraz nieuwzględniony przez tego ostatniego Gladhill 2018. O malowidłach ukazujących po-
zycje seksualne w domach zamożnych Rzymian wspomina Owidiusz (Tr. II 521–524). U Proper-
cjusza (2, 6, 27–34) mowa jest o nieprzyzwoitych obrazach w domach, które narażały niewinne 
dziewczęta na zepsucie; zob. Myerowitz 1992 i ogólnie Clarke 2007.

19 Tert. Apol. 15: „Inne rozpustne umysły posługują się nawet hańbą bogów, by pobudzić wasze 
namiętności. Przypatrzcie się na te ponętne sceny takich autorów jak Lentulus i Hostilius [autorzy 
mimów, mimografowie – A.W.], czy przy ich żartach i sztukach śmiejecie się więcej z aktorów czy 
z waszych bogów: z Anubisa jako wiarołomnego małżonka, z Luny męskiego rodzaju, z Diany chło-
stanej rózgami, z odczytanego testamentu umarłego Jowisza, i z przegłodniałych a śmiesznych trzech 
Herkulesów. Ale i pantomimy przedstawiają wszystkie zdrożności bogów. Sol opłakuje swego syna 
strąconego z nieba dla waszej uciechy; Cybele wzdycha do opornego pasterza, a wy nawet nie ru-
mienicie się przy tym; nie macie nic przeciwko temu, że w pieśniach śpiewają o sprawkach Jowisza, 
a Juno, Wenus i Minerwa poddają się pod sąd pasterza”. Przeł. J. Sajdak.

20 Mitologiczną pantomimę na temat zmysłowego epizodu Homera w wykonaniu sławnego Pa-
rysa (I wiek n.e.) wspomina Lukian w utworze O tańcu (63): „[…] tancerz przedstawiał obrazowo 



112	 Andrzej Wypustek

zaskakująco śmiały motyw nagości Ariadny u Katullusa z takimi tradycjami sce-
nicznymi, erotycznymi librettami mitologicznych narracji (nudatio mimarum)21. 

Mamy wreszcie do dyspozycji wielką liczbę źródeł archeologicznych, ikono-
graficznych. Ważnych wskazówek mogą nam udzielić malowidła w Pompejach 
i Herkulanum. Można na ich podstawie domniemywać, że w malarstwie rzym-
skim szeroko rozpowszechnione były wizerunki bóstw i herosów oraz mitolo-
giczne narracje. Tematykę tę ujmowano jednak w szczególny sposób. Szeroko 
rozpowszechniona była nagość, mocno akcentowano erotykę, odwoływano się 
do wręcz „wojerystycznie” interpretowanego repertuaru ukazywanych w mitach 
relacji miłosnych. Najbardziej rozpowszechniony motyw tego rodzaju na fre-
skach z Pompejów stanowi postać nagiej Ariadny; fascynację budziła też obupł-
ciowa Hermafrodyta, zwykle ukazywana w zdecydowanie zmysłowej konwencji 
(aż 33 przedstawień!)22. Nie brakowało też nawiązań do przemocy i gwałtów23. 
Większość badaczy dopatruje się w tym wszystkim różnie rozumianych projek-
cji albo nobilitacji czy też legitymizacji impulsów i  fantazji seksualnych. Ich 

tajemną schadzkę Afrodyty i Aresa, wykrycie ich przez Heliosa, zasadzkę Hefaista, złowienie 
obojga w sieci; następnie chwilę, gdy bogowie się zbiegają i patrzą na winowajców, zawstydzenie 
Afrodyty, trwogę i błagania Aresa”. Przeł. J.W. Reiss; Apulejusz (Met. X 29–34) opisuje z kolei 
pantomimę na temat Sądu Parysa z nagą Wenus; natomiast Marcjalis (Spect. 6, 9, 10, 19, 24‒25) 
tworzy nieraz satyryczne i erotyczne w charakterze inscenizacje mitologiczne w czasie egzekucji 
na arenach. U Apulejusza (Met. XI, 8) znajdujemy opis uroczystości świątecznych z udziałem 
poprzebieranych, mitycznych bohaterów, małpy w stroju Gatamitusa, czyli Ganymedesa, Pegaza 
i Bellerofonta: „Widziałem oswojoną niedźwiedzicę, którą – przebraną za matronę – wieziono na 
krześle, i małpę w czapce wyszywanej i szafranowych sukniach frygijskich, ze złotym – niby to 
pasterz Ganimedes – pucharem w łapie, i osła z przyprawionymi skrzydłami w towarzystwie ja-
kiegoś starucha zgrzybiałego; ten miał być Pegazem, tamten zasię Bellerofontem, śmieszni jednak 
byli obaj jednako”. Przeł. E. Jędrkiewicz. Zob. ogólnie Cèbe 1966, Rawson 1993, Panayotakis 
2005: 139–146.

21 U Katullusa (64) czytamy: „Naga stoi Ariadna: szaty zsunęły się z ciała, opadły do stóp 
i fala się słona nimi zabawia”. Przeł. A. Klęczar; zob. Wiseman 2022: 103–141 (rozdział pt. Why 
Is Ariadne Naked?).

22 Fredrick 1995.
23 Na taki a nie inny gust Rzymian wskazuje też świadectwo Petroniusza (Sat. 83.1–4): „Za-

szedłem do pinakoteki, pełnej zdumiewająco różnorodnych stylistycznie obrazów. Odkryłem 
tam nietknięte zębem czasu dzieła, które wyszły spod ręki Zeuksisa; pooglądałem też sobie, nie 
bez dreszczyka emocji, szkice Protogenesa, tak wiernie naśladujące rzeczywistość, że ich twór-
ca z samą naturą mógłby stawać w szranki. Miałem również okazję pozachwycać się obrazem 
Apellesa przedstawiającym postać nazywaną z grecka monoknemos. Wszystkie zresztą ekspona-
ty odznaczały się tak pieczołowitym odwzorowaniem najdrobniejszych szczegółów, iż czuło się 
w nich niemal tchnienie życia. Tu orzeł unosił ku niebu porwanego na wzgórzu Idy młodzieńca 
[= Ganimedesa – A.W.]; tam cnotliwy Hylas oddalał natrętną najadę. Gdzie indziej – Apollo prze-
klinał własne, zbrodnią skalane ręce i ozdabiał swą lirę o pękniętych strunach zrodzonym ze swej 
zbrodni kwieciem [chodzi o przypadkowe zabicie Hiacynta w czasie ćwiczeń sportowych, którego 
krew zamieniła się w kwiecie – A.W.]. A kiedym tak kontemplował przedstawione na owych ob-
razach wizerunki kochanków […]”. Przeł. L. Wysocki. 



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 113

zdaniem koniec końców zasadnicze przesłanie sprowadzało się do ukazania pod 
płaszczykiem erotyki dominacji pana domu. 

Z drugiej strony przestrzegano zasad decorum – przeważnie unikano uka-
zywania stosunków. Mogłoby się wydawać, że, mówiąc naszym językiem, 
dominowała wersja „soft” erotyki, ale projektowanie naszych kategorii i ocen 
w odniesieniu do czasów antycznych może być w tym względzie mylące. Sta-
rożytni byli przekonani, że oglądanie nawet w  miarę przyzwoitych przedsta-
wień wywierało wielki wpływ na wyobraźnię i miało stymulujący charakter24. 
Na przykład noc poślubna kochanków u Ksenofonta z Efezu (II–III wiek n.e.) 
miała miejsce w  komnacie z  kobiercami przedstawiającymi Afrodytę, Aresa 
i Erosami25. Już taka „niewinna” tematyka jednoznacznie sugerowała seksualną 
konsumpcję. W Pompejach (Casa della Caccia Antica, VII. 4. 48) zachował się 
fresk przedstawiający Erosa oblewającego Danae złotym deszczem. Wedle mitu 
jej ojciec zamknął ją w wieży, kiedy wyrocznia delficka przepowiedziała mu, że 
zginie z ręki wnuka. Zeus nawiedził ją pod postacią złotego deszczu, skutkiem 
czego urodziła Perseusza. Zbiegiem okoliczności interesujące świadectwo na 
temat mitu w malarstwie znajdujemy w jednej z komedii Terencjusza (II wiek 
p.n.e.). Pewien młodzieniec o imieniu Chereasz dokonał gwałtu na młodziutkiej 
dziewczynie. Inspirację do występku stanowiło przedstawienie mitu Danae, któ-
remu razem się przyglądali: 

[hetera Taida] powierza mi dziewczynę […] wydaje polecenie, by żaden mężczyzna nie zbli-
żał się do dziewczyny, i rozkazuje mi na krok jej nie odstępować. Mam z nią zostać sam na 
sam w wewnętrznej części domu […] dziewczyna siedzi w sypialni zapatrzona w jakieś malo-
widło [tabulam quandam pictam]. Obraz przedstawiał Jowisza zraszającego złotym deszczem 
łono Danae. Ja też zacząłem się temu przyglądać, a ponieważ bohater obrazu również spłatał 
kiedyś podobnego figla, tym bardziej ucieszyło się moje serce, że oto bóg zmienił się w czło-
wieka i dostał skrycie przez otwór w dachu do cudzego domu, by zwieść kobietę26.

24 „Przyjemność patrzenia dociera poprzez oczy do piersi i  tam zamieszkuje. Odciska się 
w zwierciadle duszy, unosząc zawsze ze sobą wizerunek ukochanego i na nowo kształtuje jego 
postać. Piękno emanuje niewidzialnymi promieniami, przedostaje się do zakochanego serca, pie-
czętuje na nim obraz”, Ach. Tat. 5, 13, 4, przeł. R.K. Zawadzki; zob. Rosati 2013.

25 „Gdy więc nadszedł czas zaślubin, odbyły się nocne obrzędy i złożono bogate ofiary bogini. 
A  gdy wszystkie ceremonie zostały spełnione i  zapadła noc (czas się bardzo dłużył Habroko-
mesowi i Antii), odprowadzono dziewczynę przy świetle pochodni wśród hymnów weselnych 
i życzeń do komnaty małżeńskiej i ułożono na małżeńskim łożu. A łożnicę tak dla nich urządzono: 
złote łoże okrywały purpurowe kobierce, a nad łożem mienił się baldachim babilońskiej roboty. 
Igrające Erosy usługiwały Afrodycie (był także obraz tej bogini) – jedne lecąc na wróblach, inne 
plotąc wianki, jeszcze inne niosąc kwiaty. Tak wyglądała jedna strona kotary. Na drugiej Ares nie 
uzbrojony, ale wystrojony jakby dla ukochanej swej, Afrodyty, z wieńcem na głowie, w płaszczu 
na ramionach. Eros wskazuje mu drogę trzymając zapaloną pochodnię. Pod tym baldachimem 
ułożono tę, którą właśnie przyprowadzono do Habrokomesa, i  zamknięto drzwi”, Xen. Ephes. 
I 8.2–3, przeł. L. Rychlewska.

26 Ter. Eun. 583–598, przeł. E. Skwara; zob. Germany 2016. Takie świadectwa stanowiły wodę 
na młyn dla chrześcijańskiej krytyki pogaństwa. Święty Augustyn nawiązał do Terencjusza przy 



114	 Andrzej Wypustek

Poza tym powściągliwe potraktowanie erotyki w  malarskich dekoracjach 
prywatnych domów siłą rzeczy interpretujemy w  kontraście do rzadziej wy-
stępujących przedstawień „pornograficznej” natury, jak choćby w Domu Wet-
tiuszów czy innych pompejańskich domach interpretowanych jako „lupanary” 
bądź ich arystokratyczne odpowiedniki. 

Można się nawet zastanawiać, czy nie należy jakoś łączyć ze sobą nagości 
Ariadny na freskach, u  Katullusa i  w  ramach przedstawień scenicznych, czy 
w erotyzacji mitów w sztuce można doszukiwać się przebłysków rozpowszech-
nionych, ale zaginionych tradycji „pornograficznej” interpretacji mitów? Na ca-
łej serii rzymskich mozaik (Italica w okolicach Sewilli, Hiszpania, II wiek n.e.; 
Los Villares, Hiszpania, IV wiek n.e.; Dom Wenus w Volubilis, Maroko, II wiek 
n.e.) znajdujemy przedstawienia porywanego przez nimfy Hylasa z wzwiedzio-
nym (albo wydatnym, albo nawet, w jednym przypadku, ejakulującym?)27 peni-
sem. Z Sousse, Afryka rzymska (II wiek n.e., cubiculum jednego z domów) po-
chodzi mozaika ukazująca orła porywającego Ganimedesa z wielkim fallusem. 
W 2018 roku na terenie dzisiejszej Turcji w miejscowości o nazwie Güneyköy, 
gdzie w  starożytności znajdowała się Antiochia ad Cragum (tj. na zboczach 
góry Kragos) znaleziono w latrynie przylegającej do term mozaikę podłogową 
z przedstawieniami Narcyza i Ganimdesea. Narcyza ukazano z wielkim nosem, 
zapewne w nawiązaniu do jego przyrodzenia, wpatrującego się w swoje odbicie 
w wodzie; Ganimedes zaś pada ofiarą porwania przez żurawia/Zeusa, który sku-
bie (czyści? stymuluje?) dziobem jego wywiniętego do tyłu, wydatnego penisa. 
Kontekst znaleziska i fakt, że Ganimedes trzyma w dłoni gąbkę toaletową su-
gerują, że mamy do czynienia z nawiązaniem do stosunków homoseksualnych, 
które bardzo często w kulturze rzymskiej były obiektem skatologicznej satyry. 

Na najbardziej bezpośrednią i  najliczniejszą kategorię świadectw składają 
się „pornograficzne” przedstawienia mitów na rzymskiej ceramice, gemmach, 

okazji charakterystyki edukacji, jaką odebrał w młodym wieku: „Czyż […] nie czytałem o tym, że 
Jowisz i pioruny ciskał, i uwodził kobiety? Jedno z drugim jest całkowicie niezgodne, ale ponie-
waż tak to przedstawiano, urojony grom był dla tych, którzy chcieli naśladować Jowisza, zachętą 
do występków już realnych [exemplum stupri] […] Zgoła na to wygląda, że nigdy nie poznaliby-
śmy takich wyrażeń, jak ‘złoty deszcz’, ‘łono’, ‘omamić’, ‘sklepienie niebieskie’, i wielu innych 
w tekście zapisanych, gdyby nam Terencjusz nie przywiódł tego młodego nicponia, który uspra-
wiedliwić próbuje cudzołóstwo przykładem Jowisza. Widzi ten obwieś na ścianie wymalowany 
obraz, ‘gdzie takie były sprawy przedstawione: jak Jowisz niegdyś na łono Danae spuścił deszcz 
złoty, aby ją omamić...’. Patrzcie no, jak on rzekomo boskim tym przykładem siebie samego do 
występku zachęca: ‘Jakiż to bóg? Ten, który gromem szczyt sklepienia wstrząsa. Ja, biedny czło-
wiek, tak bym nie potrafił... Ale to drugie zrobiłem, i z chęcią!’. To nieprawda, że takie niegodzi-
we brednie ułatwiają poznawanie nowych słów. To raczej dzięki takim, jakie tam się pojawiają, 
słowom mniej się ludzie wahają przed popełnianiem niegodziwości”, August. Conf. 1, 16, przeł. 
Z. Kubiak. Augustyn wspomina też o tym fragmencie Terencjusza w De civ. D. 2, 7.

27 W przypadku cubiculum Domu Wenus w Volubilis zob. Walker 2018: 39 i ogólnie Mañas 
Romero 2012.



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 115

lampkach i lustrach28. To np. nieznanego pochodzenia, niedatowana rzeźba z te-
rakoty z  Muzeum w  Nikozji przedstawiająca groteskową postać Ganimedesa 
jako starca z wydatnym nosem i brzuchem oraz wielkim fallusem, którego po-
rywa orzeł29. Wspomnieć jeszcze można o datowanym na I wiek n.e. (?) intaglio 
z  jaspisu (kolekcja Guya Ladrière, Paryż) ukazującym stosunek między Nes-
sosem i Dejanirą (?) oraz medalionie z wazy Lyonu z  II wieku n.e. przedsta-
wiającym stosunek seksualny (a tergo) na statku lub łodzi w wykonaniu Marsa 
i Wenus, z napisem Navigium Veneris30. 

Dobrze reprezentowana w tej kategorii zabytków jest postać Heraklesa31. Nic 
dziwnego, gdyż heros ten słynął jako niestrudzony kochanek32. Do tego stopnia, 
że w jego bohaterskich wyczynach dopatrywano się wyczynów innej natury33. 
Paksamos (III–II wiek p.n.e.?) był autorem traktatu na temat sztuki miłosnej 
(pozycji miłosnych) pt. Dodekatechnon, czyli Dwanaście sposobów uprawiania 
miłości, zapewne w nawiązaniu do dwunastu prac Heraklesa34. Klemens z Alek-
sandrii wspomina o malowanych pinakia (obrazach) wiszących w sypialniach, 
które oprócz cudzołożnych stosunków Afrodyty i Aresa miały przedstawiać sek-
sualnie interpretowane „prace” Heraklesa35. Arystofanes wspomina o dwunastu 

28 Na temat lampek zob. Vucetic 2014, Vucetic 2022.
29 Guay 2021: 70 i ogólnie: Bruneau 1962.
30 Musée de la Civilization Gallo-romaine, inv. CEL 7645, Audin 1969. Mężczyzna penetrując 

partnerkę trzyma w ręku ster. Navigium Veneris jako określenie odbywania stosunków seksual-
nych stanowił dość rozpowszechnioną metaforę, zob. Apul. Met. 2, 11: „Bo przecie błądzący po 
Morzu Cypryjskim statek Wenery takiej tylko potrzebuje spiżarni: by podczas bezsennej nocy nie 
zbrakło oliwy lampie, a kielichom wina”. Przeł. E. Jędrkiewicz. Inne medaliony ukazujące stosu-
nek Marsa i Wenus, zob. w: Clarke 2007: 170–172.

31 Np. na cembrowinie studni (czyli tzw. puteal, być może pierwotnie ołtarzu?) z Kapri uka-
zano zmysłową, akcentującą nagość bohaterów konfrontację Heraklesa i królowej Omfale (I wiek 
p.n.e., British Museum, Londyn, Townley Collection 1805). Stosunek Heraklesa z Omfale (nim-
fą?) ukazuje relief z  I wiek n.e. z  Carrary w  północnozachodniej Italii (Museum of Fine Arts, 
Boston, RES.08.34d), zaś z Dejanirą (?) gemma z ametystu z II wieku n.e. (Bertolami Fine Arts 
Auction 107 of 22.04.2022, lot: 217). 

32 Plut. Amat. 17, 761d–e. 
33 Plut. Pel. 18, 4: „Powiadają również, że Jolaos, który dopomagał Heraklesowi w pracach 

i walczył u jego boku, był jego kochankiem”.
34 Baccarin 2018: 175–176, 203–204, 244–247. 
35 Clem. Al. Protr. 60–61: „Niektórzy odrzucając wstyd i strach, kazali w swych domach ma-

lować zboczenia płciowe demonów. Jako ludzie oddani lubieżności, ozdabiali swe sypialnie pew-
nymi malowidłami, które wieszali jako wotum, uważając rozpasanie za pobożność. I kiedy tak 
leżą w swych łożach, wówczas mogą w objęciach patrzeć na nagą Afrodytę spętaną w zdradzie 
małżeńskiej, a  radując się odwzajemnieniem kobiecego ciała każą na swych sygnetach przed-
stawiać zakochanego łabędzia, jak swymi skrzydłami okrywa Ledę. Pieczęć ta, którą się często 
posługują, stanowi odpowiednik lubieżności Zeusa. To są prawzorce waszej rozpusty, to są bo-
skie nauki o lubieżności, nauki bogów oddających się razem z wami lubieżności, bo ‘ktokolwiek 
czegoś chce, w  to także uwierzy’, jak powiada ateński mówca. Ale jakie są wreszcie te wasze 
posągi? Małe figurki Pana, nagie dziewczęta, pijani satyrzy, naprężone członki – bezwstydnie 
przedstawione na obrazach – to wszystko, ze względu na rozpustę, należy potępić. Nie wstydzicie 



116	 Andrzej Wypustek

pozycjach seksualnych w  wykonaniu sławnej hetery Kyrene; wedle scholiów 
nosiła ona nawet przydomek Dodekamechanos36. Prawdopodobnie fragment 
parodiowego mimu z pracami Heraklesa zawiera sławny ilustrowany Papirus 
Heraklesa z Oxyrhynchus (2331) z III wieku n.e. 

Nie znamy jednak tego rodzaju interpretacji postaci Geriona, aczkolwiek Ge-
ryo(n)/–io(n), Gerion (?) pojawia się na opatrzonej napisami mozaice z przed-
stawieniami jakiejś teatralnej burleski w łaźni w willi rzymskiej w Fuente Ála-
mo na terenie Hiszpanii (III–IV w. n.e.)37. 

Tak jak często w  dziedzinie historii starożytnej, przypadkowo zachowa-
ne fragmenty, urywki informacji pozwalają nam tylko domyśleć się głębszej, 
minionej i przepadłej rzeczywistości. Tak jest chyba w przypadku „pornogra-
ficznej” interpretacji mitu walki Heraklesa z Gerionem i innych mitów. Inaczej 
trzech pompejańczyków nie dopatrzyłoby się spontanicznie takiego mityczne-
go wzorca dla ich ciał splecionych w czasie stosunku. Prawdopodobnie w grę 
wchodzą tradycje antycznej kultury, które ze względu na taki a nie inny charak-
ter przepadły niemal bez śladu.

Wspomniane czasy przyniosły rozwój swego rodzaju pornograficznej inter-
pretacji mitów w grecko-rzymskiej starożytności. Mimo pewnych precedensów 
zwłaszcza w  epoce hellenistycznej (szczególnie w  postaci poezji kinajdolo-
gicznej i wyspecjalizowanych „poradników” seksualnych) było to zasadniczo 
nowe zjawisko. Dość przypadkowe, rozproszone świadectwa na jego temat 
w  większości zawdzięczamy nielicznym graffiti, epigramom Antologii pala-
tyńskiej, wzmiankom twórców literatury grecko-rzymskiej i  chrześcijańskiej, 
a nade wszystko źródłom archeologicznym i ikonograficznym. Pozwalają nam 
one dostrzec obecność tego zjawiska kulturowego. Prawdopodobnie miało ono 
większy zasięg, niż możemy się na ich podstawie domyślać, zwłaszcza wśród 
niższych klas (np. w ramach słabo zachowanych, popularnych gatunków kome-
diowych, mimu czy atellany). Myślę, że dogłębne omówienie tematu stanowi 
naukowe wyzwanie, gdyż mogłoby stanowić cenny wkład do badań nad trady-
cjami mitycznymi u progu nowej, chrześcijańskiej epoki.

się już otwarcie przed całym ludem oglądać namalowanych wizerunków, świadczących o naj-
wyższej rozpuście. Co więcej, czcicie je jeszcze bardziej, gdy są zawieszone u góry, jak gdyby 
rzeczywiście były obrazami waszych bogów; w swoich domach uświęcacie bezwstydne pomniki 
przedstawiające heterę Filaenis, bądź prace Heraklesa. Oznajmiamy, że nie wolno nie tylko czynić 
tych rzeczy, lecz nawet słuchać o nich i oglądać ich”. Przeł. J. Sołowianiuk. Polski przekład jest 
nieco mylący – chodzi o malowidła ukazujące „prace” Heraklesa jako różne pozycje seksualne 
znane z podręcznika ars amandi przypisywanego Filajnis. 

36 Ar. Ra. 1327–1328; zob. Beta 2007.
37 Mozaika przedstawia serię wariacji na temat motywu walk Pigmejów z żurawiami z pod-

tekstami seksualnymi i bardzo możliwe, że mniej lub bardziej aluzyjnie nawiązuje do przedsta-
wień mimu, zob. Daviault, Lancha, López Palomo 1987; Gómez Pallarés 1989; Caballer González 
2001.



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 117

BIBLIOGRAFIA

Źródła, przekłady, komentarze

Achilleus Tatios, Opowieść o Leukippe i Kejtofoncie, przeł. R.K. Zawadzki, Częstochowa 2002.
Apulejusz, Metamorfozy albo złoty osioł, przeł. E. Jędrkiewicz, Warszawa 1976.
Arystoteles, Polityka, w: Dzieła wszystkie, t. I, przeł. L. Piotrowicz, Warszawa 2003.
Augustyn, Wyznania, przeł. Z. Kubiak, Warszawa 1982.
CIL – Corpus Inscriptionum Latinarum, Berlin 1863.
Cyceron, O naturze bogów, w: Pisma filozoficzne, t. I, przeł. W. Kornatowski, Warszawa 1960.
Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych filozofów, przeł. I. Krońska, K. Leśniak, W. Ol-

szewski, Warszawa 1984.
Gajusz Swetoniusz Trankwillus, Żywoty Cezarów, przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska, Wrocław 

1987.
Justyn Męczennik, 1 i  2 Apologia, Dialog z Żydem Tryfonem, przeł. L. Misiarczyk, Warszawa 

2012.
Kallimach, Przyczyny (Aítia), w: Dzieła poetyckie, t. II, przeł. A. Kotlińska-Toma, E. Żybert-

-Pruchnicka, Wrocław 2017.
Katullus, Poezje wszystkie, przeł. G. Frączak, A. Klęczar, Kraków 2013.
Klemens Aleksandryjski, Zachęta Greków, w: Apologie, przeł. J. Sołowianiuk, Warszawa 1988.
Ksenofont z Efezu, Opowieści efeskie, czyli o miłości Habrokomesa i Antii, przeł. L. Rychlewska, 

Wrocław 2006.
Lukian z Samosate, Dialog o tańcu, przeł. J.W. Reiss, Warszawa 1951.
Orygenes, Przeciw Celsusowi, z. 1–2, przeł. S. Kalinkowski, Warszawa 1977.
Petroniusz Arbiter, Satyricon, przeł. L. Wysocki, Kraków 2011.
Teognis, w: Liryka starożytnej Grecji, przeł. J. Danielewicz, Warszawa–Poznań 1996.
Terencjusz, Komedie, t. I: Dziewczyna z Andros, Za karę, Eunuch, przeł. E. Skwara, Warszawa 

2005.
Tertulian, Apologetyk, przeł. J. Sajdak, Poznań 1947.

Opracowania

Audin, Jeancolas 1969: A. Audin, L. Jeancolas, Le médaillon des Amours de Mars et de Vénus, 
„Bulletins et Cahiers des Musées Lyonnais” IV (1969), z. 1, 181–183.

Baccarin 2018: A. Baccarin, Archeologia dell’erotismo. Emergenza ed oblio dell’ars erotica greco 
romana, Roma 2018.

Beta 2007: S. Beta, Lysianassa’s Skills: Philodemus, Anth. Pal. 5.126 (= Sider 22), „The Classical 
Quarterly” LVII (2007), 312–314.

Bruneau 1962: P. Bruneau, Ganymède et l’aigle: images, caricatures et parodies animales du rapt, 
„Bulletin de Correspondance Hellénique” 86 (1962), z. 1, 193–228. 

Caballer González 2001: M.J. Caballer González, Un tebeo de la antigüedad: una nueva inter-
pretación del texto latino del mosaico de Fuente Álamo, Puente Genil (Córdoba), „Faventia” 
XXIII (2001), z. 2, 111–127.

Cèbe 1966: J.-P. Cèbe, La Caricature et la parodie dans le monde romain antique des origines à 
Juvénal, Paris 1966.

Champlin 2011: E. Champlin, Sex on Capri, „Transactions of the American Philological Associa-
tion”, CXLI (2011), z. 2, 315–332.

Champlin 2024: E. Champlin, Tiberius and His Age: Myth, Sex, Luxury, and Power, Princeton–
Oxford 2024.

Clarke 2007: J. Clarke, Looking at Laughter. Humor, Power, and Transgression in Roman Visual 
Culture. 100 B.C. – A.D. 250, Berkeley–Los Angeles 2007.



118	 Andrzej Wypustek

Daviault, Lancha, López Palomo 1987: A. Daviault J. Lancha, L.A. López Palomo, Un mosaico 
con inscripciones. Une mosaïque à inscriptions. Puente Genil (Córdoba), Madrid, 1987.

De Martino 1996: F. De Martino, Per una storia del ‚genere’ pornografico, w: La letteratura di 
consumo nel mondo greco-latino, eds. O. Peccere, A. Stramaglia, Cassino 1996, 293–341.

Domaradzki 2014: M.Z. Domaradzki, Chrysippus on the Hierogamy of Zeus and Hera, „Studia 
Philosophica Wratislaviensia” IX (2014), 7–12.

Fredrick 1995: D. Fredrick, Beyond the Atrium to Ariadne: Erotic Painting and Visual Pleasure in 
the Roman House, „Classical Antiquity” XIV (1995), z. 2, 266–288.

Germany 2016: R. Germany, Mimetic Contagion: Art and Artifice in Terence’s Eunuch, Oxford 
2016.

Gladhill 2018: B. Gladhill, Tiberius on Capri and the Limits of Roman Sex Culture, „Eugesta” 
VIII (2018), 184–202.

Gómez Pallarés 1989: J. Gómez Pallarés, Sobre un mosaico con inscripciones en Puente Genil 
(Córdoba), „Myrtia: revista de filología clásica” IV (1989), 105–116.

Guay 2021: J.-F. Guay, Au-delà du cadre, un regard vers le ciel: Proposition de lecture de «l’or-
nement» et de la mosaïque de Ganymède de la Maison de Dionysos à Néa Paphos, Chypre, 
„Bulletin de Correspondance Hellénique” CXLV (2021), z. 1, 305–344.

Hallett 1978: J.P. Hallett, Morigerari: Suetonius, Tiberius 44, „L’Antiquité Classique” XXXXVII 
(1978), z. 1, 196–200. 

Kwapisz 2009: J. Kwapisz, A Lesson for the King: Sotades’ Invective against Ptolemy (fr. 1 and 
16 Powell) and Callimachus’ Epigram 1 Pfeiffer, „Symbolae Philologorum Posnaniensium 
Graecae et Latinae” XIX (2009), 85–94.

Mañas Romero 2012: I. Mañas Romero, El mosaico italicense de Hylas, „Romula” III (2012), 
103–124.

Myerowitz 1992: M. Myerowitz, The Domestication of Desire: Ovid’s Parva Tabella and the The-
ater of Love, w: Pornography and Representation in Greece and Rome, ed. A. Richlin, New 
York–Oxford 1992, 131–157.

Panayotakis 2005: C. Panayotakis, Comedy, Atellane farce, and Mime, w: A Companion to Latin 
Literature, ed. S.J. Harrison, Malden 2005, 130–147.

Prioux 2011: É. Prioux, Parodie, humour et subversion dans les images inspirées de la vie et de 
l’oeuvre d’Homère, w: Homère revisité: parodie et humour dans les réécritures homériques, 
eds. B. Acosta-Hughes, C. Cusset, Y. Durbec, D. Pralon, Besançon 2011, 159–177.

Prioux 2019: É. Prioux, Des images irrévérencieuses dans la poésie et l’art auliques hellénistiqu-
es, „Camenae [L’Irrévérence dans les arts visuels et les descriptions de monuments (du VIe 
siècle av. J.-C. au XIIe siècle apr. J.–C.)]” XXIV (2019), 1–26.

Prioux 2021: É. Prioux, Sur les traces d’Antiphile d’Égypte: parodie, irrévérence et caricature 
dans l’art grec w: La Notion de caricature dans l’Antiquité. Textes et images, eds. A. Gan-
gloff, V. Huet, C. Vendries, Rennes 2021, 71–89.

Rawson 1993: E. Rawson, The Vulgarity of the Roman Mime, w: Tria Lustra: Essays and Notes 
Presented to John Pinsent, Founder and Editor of Liverpool Classical Monthly by Some of Its 
Contributors on the Occasion of Its 150th Issue, eds. H.D. Jocelyn, H. Hurt, Liverpool 1993, 
255–260.

Rosati 2013: G. Rosati, The Loves of the Gods: Literature as Construction of a Space of Pleasure, 
w: The Construction of the Real and the Ideal in the Ancient Novel, eds. M. Paschalis, S. Pa-
nayotakis, Groningen 2013, 89–103.

Sistakou 2011: E. Sistakou, Mock Epic in the Greek Anthology, w: Homère revisité: parodie et hu-
mour dans les réécritures homériques, eds. B. Acosta-Hughes, C. Cusset, Y. Durbec, D. Pra-
lon, Besançon 2011, 193–210.

Stallsmith 1996: A. Stallsmith, Aporreta: Verbal and Ritual Obscenity in the Cults of Ancient Wo-
men, w: The Role of Religion in the Early Greek Polis. Proceedings of the Third International 



	 „Pornograficzne” interpretacje klasycznych mitów	 119

Seminar on Ancient Greek Cult at the Swedish Institute at Athens, ed. R. Hägg, Stockholm 
1996, 67–74.

Vergados 2010: A. Vergados, Nicarchus AP 11.328 and Homeric Interpretation, „Mnemosyne” 
LXIII (2010), z. 3, 406–423.

Vucetic 2014: S. Vucetic, Roman Sexuality or Roman Sexualities? Looking at Sexual Imagery on 
Roman Terracotta Mould–made Lamps, w: TRAC 2013: Proceedings of the Twenty–Third 
Annual Theoretical Roman Archaeology Conference, King’s College, London 2013, eds. H. 
Platts, J. Pearce, C. Barron, J. Lundock, J. Yoo, Oxford 2014, 140–158.

Vucetic 2022: S. Vucetic, Roman Provincial Sexualities: Constructing the Body, Sexuality, and 
Gender through Erotic Lamp Art, „Journal of Social Archaeology” XXII (2022), z. 3, 1–19.

Walker 2018: S. Walker, La Maison de Vénus: une résidence de l’Antiquité tardive?, w: Volubilis 
après Rome. Les fouilles UCL/INSAP, 2000–2005, eds. E. Fentress, H. Limane, Leinden–Bo-
ston 2018, 38–50.

Walsh 2008: D. Walsh, Distorted Ideals in Greek Vase–Painting: The World of Mythological Bur-
lesque, Cambridge–New York 2008.

White 2000: H. White, Further Textual Problems in Greek Poetry, „Orpheus” XXI (2000), 175–
188.

Wiseman 2022: T.P. Wiseman, Catullan Questions Revisited, Cambridge 2022.


