
SYMBOLAE PHILOLOGORUM POSNANIENSIUM GRAECAE ET LATINAE XXXV/2 • 2025 
pp. 81–116. ISSN (Online) 2720-2305, ISSN (Print) 0302-7384 

https://doi.org/10.14746/sppgl.2025.XXXV.2.4

ŁUKASZ KARCZEWSKI

Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie 
ORCID: 0000-0001-5654-040X

karczewski-lukasz@wp.pl

HOROSKOPY MAHOMETA I PIERWSZYCH KALIFÓW 
W TRADYCJI PRZYPISYWANEJ STEFANOWI  

Z ALEKSANDRII 

ABSTRACT. Karczewski Łukasz, Horoskopy Mahometa i  pierwszych kalifów w  tradycji przypisywanej 
Stefanowi z Aleksandrii (The Prophet’s Horoscope: A Byzantine Astrological Treatise Attributed to Pseudo-
Stephanus of Alexandria).

This article presents a  philological and historical analysis of an eighth-century Greek astrological treatise 
attributed to the Pseudo-Stephanus of Alexandria, focusing on the figure of Muhammad and his political-
religious legacy. The treatise includes a horoscope of the Prophet and a prophetic vision of the fate of the Arabs 
and the decline of the Umayyad dynasty. The study explores the structure and language of the text, its reliance 
on Ptolemaic astrology, and its incorporation of cosmological, medical, and theological concepts derived from 
late-antique traditions. Particular attention is given to rhetorical features, the use of classical sources – such as 
Aristotle, Galen, Manilius, and Dorotheus of Sidon – and the ideological function of the work in the context 
of Christian-Muslim polemics during the iconoclastic period.

Keywords: Byzantine astrology; Pseudo-Stephanus; horoscope of Muhammad; political astrology; mundane 
astrology; Umayyads; Abbasids; Ptolemaic astrology; astrology and religion; Christian-Muslim polemics

WSTĘP

Wśród bizantyńskich świadectw dotyczących początków islamu szczegól-
ne miejsce zajmuje astrologiczny traktat Commentatio de genitura Mahumeti, 
przypisywany Stefanowi z Aleksandrii. Zachowany po grecku i często cyto-
wany pod alternatywnym tytułem Apotelesmatike pragmateia przedstawia 
horoskop Mahometa, sporządzony na prośbę arabskiego kupca Epifaniosa. 
Utwór łączy klasyczną astrologię mundalną z  polityczną interpretacją dzie-
jów, ukazując narodziny i  rozwój islamu jako wpisane w  rytm ruchów ciał 
niebieskich.

Według narracji zawartej w Commentatio Stefan miał zostać poinformowany 
przez Epifaniosa o pojawieniu się Mahometa w Yathrib (współczesnej Medynie) 
i  poproszony o  prognozę dalszych losów tego ruchu. Autor, analizując układ 

SPPGL 35(2), 2025: 81–116 © The Author(s), Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



82	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

planet z pierwszego września 621 roku, przewiduje zwycięstwa militarne i eks-
pansję wyznawców nowego proroka, którzy mają podbić Egipt, Syrię i Palesty-
nę. Równocześnie jednak zapowiada, że potęga islamu nie przetrwa – ostateczne 
zwycięstwo przypadnie chrześcijańskiemu Bizancjum1.

Horoskop zawiera również listę władców muzułmańskich, począwszy od 
Mahometa, poprzez pierwszych kalifów, aż po Abbasydę al-Hadiego (†786), 
co świadczy o  późniejszych interpolacjach w  stosunku do domniemanego 
oryginału2. Mimo że autorstwo Stefana pozostaje dyskusyjne, a język i kon-
strukcja dzieła wskazują na możliwą kompozycję warstwową, tekst ten po-
zostaje istotnym źródłem badań nad bizantyńskim postrzeganiem islamu  
w VIII wieku.

Jak zauważa Andrew Borrut, Commentatio wpisuje się w  nurt literatury 
proroczej (apocalyptic literature), popularnej w Syrii okresu omajjadzko-ab-
basydzkiego. W tego rodzaju pismach islam jawi się jako zjawisko przejścio-
we, którego czas jest z  góry wyznaczony przez boski porządek3. Astrologia 
pełni tu funkcję nie tylko prognostyczną, lecz również ideologiczną – stanowi 
narzędzie reinterpretacji bieżącej rzeczywistości politycznej przez pryzmat 
ciągłości tradycji klasycznej.

Celem niniejszej pracy jest przedstawienie przekładu Commentatio de ge-
nitura Mahumeti w  oparciu o  zachowany tekst grecki, wraz z  omówieniem 
kontekstu historycznego, kompozycyjnego i  astrologicznego. Szczególną 
uwagę poświęcono miejscom, w których myśl ptolemejska i  retoryka bizan-
tyńska łączą się w służbie chrześcijańskiej apologetyki wobec rosnącej potęgi 
islamu.

STAN BADAŃ NAD HOROSKOPEM MAHOMETA PRZYPISYWANYM 
STEFANOWI Z ALEKSANDRII

Badania nad tzw. horoskopem Mahometa przypisywanym Stefanowi z Alek-
sandrii oscylują wokół dwóch zasadniczych kwestii: autentyczności dzieła oraz 
jego datacji. Wczesne uznanie za twórcę Stefana, znanego uczonego z przełomu 
VI i VII wieku, opiera się głównie na tradycji manuskryptowej i braku jedno-
znacznych świadectw wskazujących na innego autora. Jednakże nowsze opra-
cowania podkreślają trudności w  uznaniu tego dzieła za autentyczny wytwór 
działalności Stefana, zarówno pod względem językowym, jak i historycznym. 
Dodatkowo, obecność informacji o kalifach z drugiej połowy VIII wieku, w tym 

1 Grypeou 2009: 478–480.
2 Grypeou 2009: 479–480.
3 Borrut 2011: 453–456.



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 83

o al-Hadim († 786), wyklucza możliwość, by oryginał powstał wcześniej niż 
pod koniec VIII wieku4.

Co istotne, horoskop wykorzystuje rzeczywisty układ planet z września 
621 r., co mogłoby wskazywać na autentyczną próbę astrologicznej interpre-
tacji nowego ruchu religijnego. To z kolei sugeruje, że oryginalna warstwa 
tekstu mogła powstać stosunkowo wcześnie, a późniejsze interpolacje uzu-
pełniły ją o  informacje historyczne znane dopiero po połowie VIII wieku5. 
Wśród badaczy tego tekstu wyróżnia się podejście J. den Heijera, który zwra-
ca uwagę na warstwową strukturę tekstu. Według niego część astrologiczna 
mogła pochodzić z wcześniejszego traktatu, natomiast interpolacje historycz-
ne – jak np. wzmianki o islamskich władcach – są późniejsze i służą apologe-
tyczno-prognostycznym celom w kontekście chrześcijańsko-muzułmańskiej 
rywalizacji6.

Niektórzy – m.in. Fuat Sezgin – wskazują na możliwość, że horoskop miał 
na celu przekonanie publiczności bizantyńskiej, iż islam nie stanowi trwałego 
zagrożenia, co wpisywałoby się w typową strategię tekstów powstałych w wa-
runkach oporu kulturowego i militarnego7.

Podsumowując, obecny stan badań widzi w  horoskopie Mahometa tekst 
kompozytowy, powstały z  wcześniejszej matrycy astrologicznej, lecz rozwi-
nięty w duchu ideologicznym epoki abbasydzkiej. Autorstwo Stefana postrzega 
się obecnie raczej jako tradycyjną atrybucję niż wynik jednoznacznych ustaleń 
filologicznych.

Tekst, który stanowi podstawę niniejszego przekładu, nie posiada – wedle 
obecnego stanu badań – żadnego wcześniejszego tłumaczenia na język polski 
ani inne nowożytne języki zachodnie. Nie istnieje również znana wersja łaciń-
ska tego fragmentu, która w przypadku tekstów bizantyńskich bywała często 
źródłem pomocniczym w pracy translacyjnej. Niniejszy przekład został więc 
przygotowany bezpośrednio z języka greckiego i opiera się wyłącznie na wie-
dzy autora.

Tłumaczenie nie ograniczało się do przeniesienia treści – wymagało również 
rekonstrukcji sensów ukrytych w  kontekście astrologicznym, historycznym 
i  językowym. Ze względu na specjalistyczną terminologię astrologiczną oraz 
złożoność struktury gramatycznej, szczególną uwagę poświęcono precyzyjne-
mu odczytaniu znaczeń terminów takich jak ἀφέτης, ταπείνωμα, ἀναβιβάζων 
czy ἐπικράτησις. Każde z tych pojęć niesie sobą ciężar interpretacyjny, zako-
rzeniony głęboko w antycznym i średniowiecznym rozumieniu astrologii jako 
narzędzia nie tylko predykcyjnego, ale i polityczno-teologicznego.

4 Thomas, Roggema 2009: 478.
5 Thomas, Roggema 2009: 478.
6 Den Heijer 1999: 341–355.
7 Sezgin 1979: 30–31.



84	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

Zważywszy na brak aparatu porównawczego, konieczne było opracowanie 
własnego modelu translacyjnego, opartego na klasycznej gramatyce greckiej, 
lekturze analogicznych tekstów astrologicznych (szczególnie Ptolemeusza i Do-
roteusza z Sydonu) oraz dostępnych opracowaniach dotyczących astrologii bi-
zantyńskiej i arabskiej.

W pracy tej założono, że tekst należy czytać nie tylko jako traktat techniczny, 
lecz także jako świadectwo myślenia politycznego, teologicznego i symbolicz-
nego autora, dla którego układ planet stanowił realną podstawę do przewidywa-
nia losów narodów.

ZAŁOŻENIA ASTROLOGICZNE UŻYTE W ANALIZIE 

Interpretacja przekładu opiera się na zasadach astrologii hellenistycznej, 
w  szczególności na układzie siedmiu klasycznych planet (Merkury, Wenus, 
Mars, Jowisz, Saturn, Słońce i Księżyc), ich relacjach względem znaków zo-
diaku i położeniu w dwunastu domach horoskopowych8. Podstawowe założenia 
opierają się na Tetrabiblos Ptolemeusza, zwłaszcza w zakresie aspektów (try-
gon, opozycja, kwadratura), wywyższeń oraz symbolicznego wpływu planet na 
cechy i los jednostek9.

Zastosowanie astrologii mundalnej (czyli odnoszącej się do wydarzeń 
politycznych i  losów narodów), obecne w  analizowanym traktacie, łączy 
klasyczną metodę ptolemejską z  elementami późniejszej tradycji – zarów-
no bizantyjskiej, jak i arabskiej. Podobne podejście odnajdujemy u autorów 
takich jak Teofil z Edessy czy Abu Maʿshar10. Analizując tekst Commentatio 
de genitura Mahumeti uwzględniono układ planet względem znaków zodiaku 
oraz ich położenie w domach horoskopowych zgodnie z klasyczną interpre-
tacją, przy czym szczególną uwagę zwrócono na symboliczne ujęcie cech 
przywódców.

Nazwy greckie znaków i planet przytaczane w przekładzie zostały opatrzo-
ne przypisami zawierającymi ich współczesne odpowiedniki astronomiczne 
i astrologiczne.

8 W astrologii klasycznej siedem planet porusza się w stosunku do zodiaku, który dzieli się na 
12 znaków, każdy obejmujący 30°. Pozycje te wpisują się w 12 domów, odpowiadających obsza-
rom życia (osobowość, majątek, władza itd.).

9 Ptolemeusz, Tetrabiblos…
10 Borrut 2011: 455; Pingree 1975: 35–56.



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 85

Dokładny11 traktat12 filozofa Stefana z Aleksandrii, skierowany do jego 
ucznia Tymoteusza, z pozoru poświęcony13 nowo powstałemu i bezbożnemu 

prawodawstwu14 Mahometa15, lecz w istocie zapowiadający także wiele 
innych przyszłych wydarzeń16.

[1.] Mój drogi Tymoteuszu, gdy już jesteś zmęczony ciężką pracą nad księgami sta-
rożytnych mędrców17 na temat wstępnej metody wtajemniczenia naukowego w  dziedzinę 
astronomii18, wiedz, że nie narzucałem ani tobie, ani twoim współsłuchaczom i  towarzy-
szom, a  moim uczniom, niczego innego jak tylko najlepszą drogę19 do zdobycia wiedzy. 
To dzięki niej20, jak również dzięki twojej ambicji i gotowości21 [do nauki], został ci prze-
kazany kompletny i pełny zbiór wiedzy w takiej postaci, w jakiej mogłem to uczynić naj-
lepiej22. Również to co wskazałem tobie w  ramach filozofii, która wyklucza sprzeczności 
i  podważa fałszywe teorie, przekazałem w  eleganckich słowach23, bez zbędnego przeko-
nywania, w  naturalnej i  niekwestionowanej kolejności, oraz w przystępny sposób: poglą-
dy Platona, filozofię Arystotelesa, zestawienia geometryczne24, proporcje liczbowe25, takty  

11 Stephanus Alchem., vel Stephanus Alexandrinus vel Stephanus Atheniensis, Tractatus ad 
Timotheum de doctrina Mohammedi.

12 ἀποτελεσματικὴ πραγματεία – dosł. „skuteczny” lub „stanowczy” traktat. Tutaj „dokładny” 
w  sensie „precyzyjny”, ale grecki epitet niesie raczej znaczenie skuteczności/rezultatu. Można 
oddać również jako „ostateczny” lub „decydujący”.

13 πρόφασιν μὲν ἔχουσα – „mający za pretekst” (czyli traktat pisany „pod pozorem” czy ze-
wnętrznym uzasadnieniem).

14 νεοφανῆ καὶ ἄθεον νομοθεσίαν – „nowo powstałe i bezbożne prawodawstwo”. Tu warto 
zachować siłę tego określenia – to celowa, mocna krytyka.

15 τοῦ Μωάμεδ.
16 πολλὰ δὲ καὶ ἄλλα τῶν μελλόντων προαγορεύουσα – „przepowiadająca także wiele innych 

przyszłych rzeczy” 
17 τοῖς ἤδη πεπονημένοις… – nie chodzi o to, że Tymoteusz jest zmęczony, ale że autor sam 

już wcześniej się zajął (πεπραγματευμένος) sprawami omawianymi przez starożytnych mędrców 
– o traktowanie wstępnej metody wtajemniczenia poprzez astronomię (prawdopodobnie poprzez 
wykładanie jej Tymoteuszowi i jego kolegom z kursu).

18 ἐπιστημονικῆς μυήσεως δι’ ἀστρονομίας – to ważne: mowa o naukowym wtajemniczeniu 
za pośrednictwem astronomii – czyli o tradycji, w której obserwacja nieba była drogą do wiedzy 
tajemnej, może wręcz do poznania boskiego porządku.

19 „οὐδένα … τρόπον … καθυφηκάμην” – autor mówi, że nie wskazał innej drogi (niż ta naj-
lepsza, pożyteczna i kompletna). 

20 ὅθεν – „stąd też”, „dlatego też”, czyli wynik logiczny z poprzedniego zdania.
21 „ἐξ ἐπιτηδεύσεως καὶ ἐξ αὐτοσχεδίου” – to dwie przyczyny/źródła działania: ἐπιτήδευσις – 

planowe, przemyślane działanie, ćwiczenie, praktyka; αὐτοσχεδίως – spontanicznie, z biegu, impro-
wizując. Razem: „zarówno z rozmysłem, jak i spontanicznie” / „zarówno celowo, jak i doraźnie”. 

22 „ὡς οἷόν τε ἦν καὶ ὡς ἔσχον δυνάμεως” – „na tyle, na ile to było możliwe i na ile miałem 
siły/możliwości”.

23 „ὑπέδειξα… διελεύκανα” – autor mówi o  jasnym „wyłożeniu, przejrzeniu” wszystkiego 
w ramach filozofii, co zrobił nie dla popisu, ale dla prawdy i porządku. Nie „w eleganckich sło-
wach”, tylko właśnie nie w ozdobnych słowach (οὐ πειθοῖ λέξεων κομψότητος).

24 τὰς γεωμετρικὰς περινοίας.
25 τὰς ἀριθμητικὰς ἀναλογίας.



86	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

muzyczne26 [język alchemiczny oraz sposoby dedukcji, sposoby astronomicznego oblicza-
nia najważniejszych wydarzeń w życiu człowieka27, oraz omówiłem najsłynniejszych astro-
nomów]28 ptolemejskich [lac.], omawiając służące im instrumenty29 i urządzenia30. Widzi-
my bowiem, że kiedy Bóg przy pomocy tych pojedynczych cząstek elementarnych (τῶν 
στοιχείων) czyni znaki31 [s. 18], tak jak działa32 za pomocą słońca, księżyca i pozostałych 
gwiazd, dokonując zróżnicowania godzin, tak jak i  zmienia pory roku – lato, zima, wio-
sna, jesień; deszcz, początek wegetacji i jej koniec; ciepłe i zimne wiatry; trzęsienie ziemi 
i niepokój morza; bunty narodów i działania królów33; odgłosy wojen i wojenne podboje; 
niewole i rzezie wojenne34. A skoro wszystko to dokonuje się przez boski i jedyny impet za 
pośrednictwem ruchów gwiazd, przyczynę sprawczą przypisujemy samemu Stwórcy wszyst-
kiego35. Nie stanowią one raczej przyczyny złych rzeczy, które nam się przydarzają, mam na 
myśli kradzież, rozpustę i temu podobne [przypadki], lecz to nazywamy złem, wynikającym 
z grzechu, jak mówi o tym prorok Izajasz36. Mówi: „Czyż zdarza się w mieście nieszczęście, 
którego by Pan nie uczynił”37, i  dalej mówi: „Że ja jestem Pan, stwarzam, stwarzam zło 
i przygotowuję zbawienie”38. 

[2.] Ponieważ takie to zagadnienia należało omówić wcześniej, koniecznym stało się 
dodać i inne tego samego rodzaju [kwestie], dzięki którym było można wprowadzić zapre-
zentowany przeze mnie materiał. A ponieważ naszym celem jest jak najszersze spojrzenie 
na sklepienie, po którym porusza się zodiak, jak również na ruch planet39, trwałość ruchu 
słońca i miejsce jego biegu, oraz pracę, którą wykonuje księżyc w ciągu miesiąca, a na pod-
stawie tego wszystkiego czynimy różnorodne przewidywania, i  najważniejsze objaśnienia 
(ἐπισημοτάτης), rozstrzygając z tych znaków (τεκμαιρόμενοι) porę i dzień miesiąca40 oraz cy-
kle [czasu]41 i okresy obejmujące całe lata (τὰς ἐτησίους τροπάς). Jak powiedzieliśmy, wszyst-
ko to poznajemy dzięki wiedzy astrologicznej. W ten sposób nie tylko poznajemy albo rozu-
miemy przyczynę sprawczą jako coś do pojęcia i zrozumienia, nie jakby była to opinia jakiś 

26 τὰς μουσικὰς ἐπαναλήψεις.
27 W antycznej astrologii dokonywano tego procesu poprzez wyrażanie iloczynu siedem. 

Terminem technicznym na to jest używany przez Stefana z Aleksandrii wyraz ὁ κλιμακτήρ, 
‑ῆρος.

28 Nawias kwadratowy zawiera uzupełnienie wydawcy. 
29 ὀργανικὰς/ὀργανικός, ‑ή, ‑όν  oznacza dosłownie: „służące za instrument”. 
30 Termin ἡ μαγγανεία, ‑ας, oddany w  przekładzie jako „urządzenie”, najogólniej oznacza 

„oszustwo” lub „maszyna bojowa”. W tym kontekście oznacza najpewniej jakiś przyrząd astro-
nomiczny.

31 σύμπτωμα παρασκευάζει.
32 ἐνεργεῖ. 
33 βασιλέων πράξεις – działania królów (polityka, wojny, reformy). 
34 αἰχμαλωσίας τε καὶ ἀνδροκτασίας·. 
35 αὐτῷ τῷ τῶν ἁπάντων δημιουργῷ τὴν ποιητικὴν αἰτίαν ἀνατιθέμεθα·.
36 Zob. Iz 45, 7; Am 3, 6. Por. także charakterystyczne zestawienie tych dwóch wersetów 

w tradycji patrystycznej, np. Bazyli Wielki, Homiliae in Isaiam 10; Jan Chryzostom, In Genesim 
sermo 10, PG 53, 83.

37 Chodzi raczej o proroka Amosa. Zob. Am 3,6. 
38 Por. Iz 45, 6–7. 
39 πλανώμενα vs ἀπλανῆ – planety („błądzące”) i gwiazdy stałe.
40 τὰς ὥρας καὶ τὰς ἡμέρας μῆνάς.
41 ἐνιαυτοὺς / ὁ ἐνιαυτός. 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 87

obcych mędrców42, ale jako pochodzącą całkowicie od samego Boga, znającego przyczynę 
bytów (τῶν ὄντων) i rzeczy przyszłych i tylko Jemu dajemy moc sprawczą43. [Albowiem] On 
sam i  jedynie On wyprowadził wszystko z niebytu do istnienia44 – mam na myśli zarówno 
poznawalne moce rzeczy niewidzialnych, jak i zmysłowo postrzegalne istoty rzeczy widzial-
nych, w ich różnorodności: czwórkę elementów, czyli bezkształtną materię, niebo oraz świat, 
który się w nim znajduje.

[3.] Mówimy, że tak jak rzemieślnik (τεχνίτης) chcąc wykonać narzędzie (σκεῦος), 
przygotowuje najzręczniejsze narzędzia do skutecznego wykonania dzieła, tak i  Stwórca 
(ὁ δημιουργὸς) z niekształtnej45 i zmieszanej46 materii (ὕλη), którą powołał wpierw do istnie-
nia47 (potwierdza to bowiem Pismo, które mówi: „ziemi zaś nie można było dostrzec, albo-
wiem była w chaosie (ἡ δὲ γῆ ἦν ἀόρατος καὶ ἀκατασκεύαστος)48, rozróżnił stworzenia we-
dług ich rodzajów, uprzednio polecając, aby powstał świat, niebo i żywioły (τῶν στοιχείων), 
czyniąc je różnymi, i  z żywiołów (ἐκ τῆς τῶν στοιχείων), które zostały zespolone razem 
(συγκράσεως), utworzył aktywność [s.19] słońca, jak również księżyca i pozostałych gwiazd, 
tak jak uczynił ziemię, wszelkie rośliny i drzewa. Albowiem tam, gdzie słońce i księżyc nie 
dają swojego blasku, tam nawet jeśli jest woda, która nawadnia, nic nie wyrośnie49. Następ-
nie ziemia i morza zaroiły się wszelkiego rodzaju żywymi stworzeniami, a na końcu [Bóg] 
uczynił człowieka50. 

[4.] W ten sam sposób powstał proces rozkładu (σήψεως)51 na bagnach i w miejscach pod-
mokłych na skutek równomiernego (σύμμετρος) ogrzewania przez słońce i działalności róż-
nych istot stworzonych w ziemi i wydawania przez nie potomstwa. Potwierdzeniem, że tak to 
się ma, jest to, że i teraz w ten sposób działa ciepło, skoro z bagien i mętnych wód wyławia się 
różne rodzaje ryb, z owoców, które spadły, dobywa się bzyczenie pszczół, z końskiej sierści 
i zmoczonego przez deszcz końskiego włosia wyłaniają się żmije, podobnie jak z bydlęcego 
łajna. Natomiast jeszcze żarzący się dębowy popiół rozrzucony po tym, jak spadnie świeży 
śnieg, powoduje, że miejsce jest rozgrzewane i  śnieg znika. Popiół ten jest również tarczą 
chroniącą przed wężami. Myszy w domach czy na polach rodzą się z tych samych przyczyn. 
Można przytoczyć również i inne przykłady samorództwa gatunków52 [które można by wyli-
czać, ale nie jest to celem tego dzieła]. 

[5.] Nie tylko te [stworzenia] i  im podobne mają taki rodzaj powstawania, ale i wiele 
innych [rzeczy] powstaje za sprawą rozkładu (διὰ σήψεως γίνεται), dzieląc się na różne rodza-
je i podlegając różnym wpływom gwiazd (τὴν ἀστρομοιρικὴν θέσιν). Na przykład metale53: 
złoto, srebro, miedź, żelazo i ołów oraz różne kamienie i temu podobne. I w ten sposób pełny 
rozumiemy zagadnienia powstawania. 

42 τισὶν ἔδοξε τῶν ἔξω σοφῶν. 
43 ποιητικὴν διδόαμεν δύναμιν.
44 ἐκ μὴ ὄντων εἰς τὸ εἶναι – „z niebytu do istnienia” – klasyczne sformułowanie creatio ex 

nihilo, używane m.in. przez Ojców Kościoła. 
45 ἐκ τῆς ἀμόρφου.
46 σύμμεικτος – „zmieszany; pomieszany; złożony”. 
47 ἣν πρώτως παρήγαγε. 
48 Por. Rdz 1,2.
49 Całe te zdanie jest filozoficzną parafrazą początkowych wersetów Księgi Rodzaju, jak i pla-

tońsko-arystotelesowską koncepcją demiurga.
50 Zob. Rdz 1,20–21; 24–26. 
51 ἡ σῆψις – „gnicie; rozkładanie się”. 
52 αὐτόματος παράγεται γένεσις. 
53 ὡς τὰ μεταλλικά – „tak jak rzeczy metaliczne”.



88	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

[6.] O słońcu zaś mówi się, że tworzy dni, gdy wykonuje54 swój bieg55 ponad ziemią56, a noce 
– gdy odbywa57 ruch średnicowy58 pod ziemią59. A gdy [Słońce] wznosi się ku północnym60 [stro-
nom]61, mówi się, że powoduje upał62, a gdy schodzi na południe, sprowadza zimę63. I chociaż 
mówi się, że to [wszystko] czyni, [Słońce] samo jest pozbawione świadomości64; bowiem ogrze-
wa, nie wiedząc, że ogrzewa, i wszystko dojrzewa i ożywia, a nie posiada wiedzy [o tym]65.

[7.] Podobnie i Księżyc, dokonując swych miesięcznych zmian, wzrostów i ubytków – 
zarówno własnych, jak i dotyczących wód, wątroby oraz mózgów (umysłów) [ludzkich]66 – 
[ale] nie ma [on] świadomości [tego, co czyni]67.

54 ἀνύειν – „przemierzać, kończyć bieg” (klasyczny czasownik używany w kontekście ruchu 
ciał niebieskich).

55 δρόμος – dosł. „bieg”, „tor” (tu: dzienny ruch Słońca nad ziemią); termin astronomiczny 
i metaforyczny.

56 ὑπὲρ γῆς – „ponad ziemią” (w sensie: nad horyzontem).
57 ὑποτρέχειν – dosł. „przebiegać pod” – często w kontekście niewidzialnego ruchu niebieskie-

go (w nocy, „pod ziemią”).
58 Por. διάμετρος κίνησις, dosł. „ruch średnicowy”, co odnosi się do niewidzialnego odcinka 

ruchu Słońca pod horyzontem – od punktu zachodu do wschodu – przebiegającego wzdłuż wy-
obrażonej średnicy sfery niebieskiej. Termin ten występuje w pismach komentatorów arystotele-
sowskich i w późnej astrologii, np. u Teona ze Smyrny oraz w komentarzach do De caelo. Zob. 
także: Neugebauer 1975: 246; Diels 1879: 315; Berthelot 1888: 89.

59 ὑπὸ γῆν – „pod ziemią” (czyli niewidoczna część ruchu Słońca).
60 κάθοδος/κάτειμι – ku południu – to ruch Słońca w stronę zimowych znaków (np. Kozioro-

żec) – symboliczny powrót zimy.
61 ἀνάβασις ἐπὶ τὰ βόρεια – „wznoszenie się ku północy” odnosi się do ruchu Słońca ku pół-

nocnym znakom zodiaku (Baran, Rak) – czyli wiosna/lato na półkuli północnej.
62 καύσων – „upał”, termin zarówno fizyczny, jak i astrologiczny (często kojarzony z władzą 

Słońca w Lwie).
63 χειμών – zima, zimny okres; może mieć również wymiar kosmiczny, związany z „chłodem 

świata”. Opis ruchu Słońca (w tym zdaniu) ku północy i południu odpowiada tradycyjnej astrologii 
klimatycznej oraz sferycznej astronomii starożytnej: wznoszenie się ku znakom północnym (np. Rak, 
Lew) przynosi καύσων („gorąco”), natomiast zejście ku znakom południowym (np. Koziorożec) pro-
wadzi do χειμών („zimy”). Tego typu opisy są powszechne w literaturze alchemicznej i astrologicznej 
(por. Manilius, Astronomica…; Aratus, Phaenomena…), a także w komentatorskiej tradycji arystote-
lesowskiej (Alexander z Afrodyzji, In Meteorologica…; Jan Filopon, In Meteorologica…). W oma-
wianym traktacie funkcjonują one jako element kosmicznej regulacji, która – jak można przypuszczać 
– ulega zaburzeniu w kontekście historyczno-profetycznym (przyjście Mahometa?).

64 ἀναίσθητος ὑπάρχει – „jest pozbawione zmysłu/świadomości” – klasyczne określenie bytu 
nieożywionego lub nieposiadającego duszy poznającej.

65 Kontynuuje wcześniejszą refleksję o Słońcu, ale wprowadza kluczową ideę nieświadomego 
działania natury. Widać tu silne wpływy arystotelesowskie i stoickie, a może też ton ironiczno-teo-
logiczny, przygotowujący grunt pod kontrast z bytem świadomym (np. Bogiem lub prorokiem).

66 Por. Ptolemeusz, Tetrabiblos I 2–3, gdzie autor wyjaśnia ogólny wpływ Księżyca na „wilgotne” 
części ciała oraz jego związek z cieczami, a także sposób, w jaki zmiany faz Księżyca oddziałują na 
wszystkie istoty żywe. Por. też Galen, De temperamentis I 1–2 (CMG V 1,1, s. 12–14), gdzie liczba 
mnoga (np. πνευμάτων, χυμῶν) opisuje uniwersalne oddziaływania kosmiczne. Użycie liczby mnogiej, 
np. „wód” czy „mózgów” stanowi typową figurę ogólności spotykaną w pismach astrologicznych i me-
dycznych, odpowiadającą tzw. liczbie mnogiej zbiorczej w retoryce. Zob. także Goulet 1991: 49–65.

67 Autor przypisuje ciałom niebieskim – Słońcu i  Księżycowi – istotną rolę w  kształtowa-
niu rytmu świata przyrody, jednocześnie podkreślając ich ontologiczną bezświadomość. Słońce, 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 89

[8.] Tak samo i  pozostałe gwiazdy, choć przez swoje wschody wywołują różnorodne 
zmiany w świecie, nie mają świadomości tego działania – tak samo jak ogień, gdy pali i szko-
dzi, albo gdy grzeje, gotuje czy przynosi pożytek, również nie wie, że to czyni; podobnie 
woda, jak wspomnieliśmy, nie wie, gdy nawadnia lub poi istoty żywe, albo gdy dusi, zatapia 
czy powoduje powódź68. [9.] W podobny sposób Słońce, Księżyc i pozostałe gwiazdy, choć 
brane są pod uwagę w odniesieniu do skutków związanych z narodzinami [s.20] i życiem, 
same nie odczuwają ani narodzin, ani żadnego z tych czynów69. [10.] To Bóg za ich pośred-

wznosząc się ku północy, przynosi upał (καύσων), schodząc ku południu, wywołuje zimę (χειμών), 
lecz „pozostaje nieświadome: grzeje, nie wiedząc, że grzeje, dojrzewa i ożywia wszystko, a nie 
ma o tym pojęcia” („θερμαίνει γὰρ καὶ οὐκ οἶδεν ὅτι θερμαίνει, καὶ πάντα πεπαίνει καὶ θάλπει 
καὶ οὐκ ἐπίσταται”). Podobnie i Księżyc w swych miesięcznych cyklach („μηνιαῖαι ποσότητες, 
αὐξήσεις καὶ μειώσεις”) oddziałuje nie tylko na siebie, ale i na żywioły i ciało ludzkie – na wody 
(ὕδατα), wątroby (ἥπατα) i mózgi (ἐγκέφαλοι) – lecz czyni to w sposób mechaniczny, bez pozna-
nia (οὐκ αἰσθάνεται). Motyw ten opiera się na tradycji arystotelesowskiej i galenicznej, łącząc 
ją z astrologią i medycyną humoralną, w której ciała niebieskie wywołują realne skutki w sfe-
rze sublunarnych bytów, mimo braku świadomości i  rozumu. Jest to wyraźna opozycja wobec 
późniejszej figury Proroka jako świadomego narzędzia działania boskiego ładu. Por. Aristoteles, 
De caelo II.12 oraz Meteorologica I.2, gdzie przedstawiono naturalistyczny model działania ciał 
niebieskich pozbawionych świadomości (zob. Aristoteles, De caelo II.12…, w: Aristotelis Opera, 
t. II…, 293–298; Aristoteles, Meteorologica I.2, w: Aristotelis Opera, t. III…, 328–334); Galen, 
De temperamentic…, 22–25, gdzie oddziaływanie kosmiczne łączy się z  fizjologią humoralną; 
Manilius, Astronomica I, 360–410 (opisano tu wpływ gwiazd na losy ludzi); oraz van der Eijk 
2005: 121–145.

68 Autor przedstawia obraz wszechświata jako system przyczyn naturalnych działających me-
chanicznie i bez świadomości, nawet jeśli ich skutki bywają dramatyczne. W tym kontekście także 
gwiazdy – mimo że „przez swoje wschody wywołują zmiany w świecie” – działają bezwiednie, 
analogicznie do ognia i wody. Ten model działania przyrody jako bezosobowej siły, która mimo 
braku świadomości sprawczości oddziałuje na rzeczywistość, ma swoje korzenie w klasycznej 
filozofii greckiej. U Arystotelesa znajdujemy analogiczne twierdzenia, np. w Meteorologica I.2, 
339a 1–3: „φύσις δὲ καὶ ἀνάγκη πολλὰ ποιεῖ ἄνευ λογισμοῦ” – „Natura i konieczność sprawiają 
wiele rzeczy bez rozumowania.” U Platona w Timajosie (41d–42a) pojawia się z kolei koncepcja, 
że ciała niebieskie są żywymi bytami – ale nawet wtedy ich działanie nie musi być świadome 
w sensie ludzkim. W przytoczonym fragmencie u Pseudo-Stefana mamy więc kompozycję myśli 
przyrodniczo-arystotelesowskiej i popularno-astrologicznej: świat działa, choć nie wie, że działa. 
Współcześnie nazwalibyśmy to niefinalistycznym determinizmem naturalnym. Por. Arystoteles, 
Meteorologica I.2, 339a 1–3, w: Aristotelis Opera, t. III…, 112; Platon, Timaios…, 41d–42a. 

69 W tym fragmencie Pseudo-Stefan kontynuuje charakterystyczne dla późnoantycznego natu-
ralizmu podejście do działania ciał niebieskich. Traktowane są one jako przyczyny („γεννητικαὶ 
καὶ βιωτικαὶ ἀποτελέσεις”) rozmaitych zjawisk w świecie żywych – od narodzin po warunki ży-
cia – lecz same pozostają nieświadome własnego działania. Koncepcja, zgodnie z którą elemen-
ty przyrody mogą oddziaływać na rzeczywistość bez intencji czy świadomości, obecna jest już 
u Arystotelesa (Physica II 5, 196b): „φύσις δὲ καὶ ἀνάγκη πολλὰ ποιεῖ ἄνευ λογισμοῦ” – „natura 
i  konieczność sprawiają wiele rzeczy bez rozumowania” (Aristotelis Opera, t. II…, 192–198). 
W kontekście medycznym podobne ujęcie rozwija Galen w traktacie De diebus decretoriis wska-
zując, że ruchy ciał niebieskich – zwłaszcza Księżyca – mogą odpowiadać fazom chorób mimo 
braku świadomości działania (por. Galen, Opera omnia…, 1–62). Podobną nieintencjonalną 
sprawczość przypisywali stoicy: cały kosmos działa zgodnie z rozumnym logosem, lecz jego czę-
ści wykonują tę wolę w sposób automatyczny. U Pseudo-Stefana szczególne znaczenie ma ten 
właśnie aspekt filozoficzny: pozbawione świadomości działanie przyczyn naturalnych podkreśla 



90	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

nictwem, jak już wielokrotnie mówiliśmy, czyni te rzeczy, i wyłącznie On sam jest ich spraw-
czą przyczyną70. I przez tego rodzaju rzeczy71, jak przez [te] narzędzia72, wszystko dokonuje 
się – nie dlatego, że bez nich nie byłby w stanie niczego uczynić73, ale ponieważ tak właśnie 
zechciał74, aby wszystko działo się za ich pośrednictwem75. 

[11.] Każda rzecz trwa76 w swojej własnej naturze77 i wyróżnia się w obrębie swojego 
rodzaju78; albowiem Lew nie może stać się koniem, koń człowiekiem, ani żołądź – sosną79. 
Jednakże jakości przypadłościowe80 mogą ulegać zmianie81. Ten bowiem, kto siedzi w cieniu 

kontrast między zjawiskiem a  jego poznaniem – to człowiek interpretuje skutki, podczas gdy 
przyroda „czyni, nie wiedząc, że czyni”.

70 W powyższym fragmencie autor odwołuje się do teologicznego rozumienia przyczynowo-
ści: ciała niebieskie (lub inne naturalne moce) działają jedynie jako narzędzia w rękach Boga. 
Termin ποιητικὴ αἰτία (dosł. „sprawcza przyczyna”, łac. causa efficiens) wywodzi się z klasycznej 
terminologii filozoficznej i oznacza źródło sprawcze danego działania lub powstania. W sensie 
technicznym pojęcie to zostało rozwinięte przez Arystotelesa w Metafizyce V, 2, 1013a24 (zob. 
Aristotelis Opera, t. I…, 980–983). W tym kontekście autor informuje, że choć zjawiska astrolo-
giczne czy fizyczne mają miejsce „za ich sprawą” (δι’ αὐτῶν), to nie one są ostatecznym źródłem 
skutków – lecz Bóg, który działa przez nie.

71 τῶν τοιούτων – dosł. „tychże rzeczy” lub „tego rodzaju rzeczy”, domyślnie: ciał niebie-
skich, elementów, bytów naturalnych.

72 ὡς ὀργάνων – „jako narzędzi” (kluczowy obraz instrumentalności). 
73 „οὐχ ὡς δίχα τούτων...” – konstrukcja przecząca „nie jakby nie mógł bez nich…”. 
74 „ἀλλ’ ὡς οὕτως θελήσας...” – „ale ponieważ tak właśnie zechciał…”.
75 W tym fragmencie autor stosuje klasyczną metaforę instrumentalną (ὡς ὀργάνων), znaną 

już z Arystotelesa (Politica I.2, 1253b23; Metaphysica V.2, 1013a24), gdzie rzeczy naturalne czy 
narzędzia służą jako środki do realizacji celów podmiotu rozumnego. Por. Aristotelis Politica…., 
5–6; Aristotelis Opera, t. I…., 980–983. W tekście podkreśla się, że ciała niebieskie, pierwiastki 
czy siły przyrody są jedynie narzędziami w rękach Boga. Nie działają z własnej woli ani z ko-
nieczności, lecz dlatego, że Bóg zechciał, aby przez nie dokonywały się rzeczy. Konstrukcja „οὐχ 
ὡς... ἀλλ’ ὡς...” służy tu jako wyraz wyraźnego dystansu wobec naturalistycznego lub astrologicz-
nego determinizmu. Koncepcja ta ma silne podstawy w teologii chrześcijańskiej późnej starożyt-
ności, por. Basileii Caesariensis Opera…; Ioannis Damasceni Opera omnia…

76 ἐμμένει – „trwa, pozostaje przy” (w sensie niezmienności rodzaju).
77 τῇ ἰδίᾳ φύσει – „w swojej własnej naturze” (typowa fraza filozoficzna, np. u Arystotelesa).
78 γένος – „rodzaj, gatunek” (biologicznie lub metafizycznie).
79 Fragment ten odzwierciedla klasyczną doktrynę istotnych form i  niezmienności gatunków, 

która wywodzi się wprost z  filozofii Arystotelesa. Autor (Stephanus?) operuje terminologią jasno 
wskazującą na substancjalne trwanie formy w obrębie danego γένος („rodzaju”), co stanowi kluczową 
kategorię metafizyczną w Metafizyce Arystotelesa (por. Metaph. Z, zwłaszcza Z. 17, 1041b).

Zastosowanie wyrazistych przykładów – lew, koń, człowiek, żołądź i  sosna – przypomina 
metafory dydaktyczne typowe dla perypatetyków. Są one wyrazem przekonania, że istota (οὐσία) 
rzeczy nie zmienia się, a procesy naturalne są podporządkowane teleologicznie określonym ce-
lom, właściwym każdemu bytowi z osobna.

Ten sposób myślenia silnie kontrastuje z późniejszymi nurtami neoplatońskimi, które bardziej 
akcentowały transformacje i przejścia między poziomami bytu. Autor zatem plasuje się w tradycji 
filozofii naturalnej, gdzie każde stworzenie „wyróżnia się w swoim rodzaju” („διαπρέπει ἐν τῷ 
γένει”), zgodnie z porządkiem ustalonym przez φύσις.

80 „περὶ αὐτὰ συμβεβηκυῖαι ποιότητες […]”. 
81 Por. Arist. Metaph. Δ 30, 1025a14–32; Cat. 5, 2a11–19, gdzie wprowadzono klasyczne 

rozróżnienie między οὐσία (substancją, bytem istotowym) a συμβεβηκός (przypadłością, cechą 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 91

i przez to pozostaje w stanie chłodniejszym, może ulec ogrzaniu, gdy znajdzie się pod pro-
mieniami słońca82.

[12.] Jeśli więc coś przydarzy się każdemu z ludzi, a każdemu przydarza się to, że rodzi 
się i umiera, to jest to według powszechnego porządku, charakterystycznego dla każdej części 
[powstałej] na skutek połączenia się cząsteczek w konkretnym układzie gwiazd. [13.] I  tak 
jak poznajemy wzajemne relacje i zmienność form (μορφώματα), tak też da się rozpoznać 
ich pełne urzeczywistnienie (ἐντελέχεια) w rozmaitych stanach i dyspozycjach (ἕξεις). I tak 
jak kamień heraklejski (tzw. magnetyt) nie ma żadnego naturalnego związku z innymi mate-
rialnymi rzeczami poza żelazem – do którego go przyciąga – tak też każdy człowiek, zgodnie 
z przysługującą mu astrologiczną konfiguracją (ἀστρομοιρική κατασκευή), pociągany jest do 
czegoś właściwego tylko jemu: jeden do mądrości, której inni – choć pragną – nie osiągają, 
drugi do bogactwa, inny do królowania, jeszcze inny do władzy lub wpływów. Nie dzieje się 
to jednak ani dzięki samej woli, ani przez własny wysiłek – wszyscy bowiem pragną bogac-
twa, ale nie każdy je posiada, wielu chce panować, ale nie panuje – lecz dzieje się to tylko 
według tego, co zostało każdemu przydzielone przez Boga, zgodnie z jakością (ποιότης), jaką 
otrzymał w chwili swojego powstania z układu gwiazd.

[14.] Te sprawy wskazaliśmy zwięźle, z myślą o tych, którzy żywią wobec nich wątpli-
wości, chcąc samym sobie dać do namysłu, a innych skłonić do zrozumienia, że pełne i naj-
prawdziwsze poznanie należy jedynie do Boga. Ludzie natomiast, posługując się żywiołami 
i gwiazdami, poznają jedynie częściowo i tylko częściowo są w stanie coś przepowiedzieć. 
Teraz zaś przejdę do tematu, który sobie wcześniej zapowiedziałem83. [15.] Jak wiesz, Ty-
moteuszu, najbystrzejszy z ludzi84, gdy przebywaliśmy w naszym szkolnym ogrodzie dydak-

nieistotową). Pseudo-Stefan wykorzystuje ten schemat, podkreślając trwałość natury (φύσις; 
γένος) przy zmienności jakości przypadłościowych (ποιότητες, συμβεβηκότα), co pozwala mu 
pogodzić ideę boskiego ładu z obserwowalnymi przemianami w świecie naturalnym.

82 W omawianym fragmencie autor wykorzystuje typową dla późnoantycznej kosmologii 
metaforę działania ciał niebieskich na materię ożywioną i nieożywioną. Czasownik διακείμενος 
wskazuje na statyczny, ale potencjalnie zmienny stan, natomiast θερμανθῆναι δύναται podkreśla 
możliwość przemiany w wyniku zewnętrznego wpływu – tu promieniowania słonecznego. Frag-
ment ten koresponduje z Arystotelesowskim ujęciem formy i materii, w którym substancja (οὐσία) 
trwa w swej istocie, natomiast przypadłości (συμβεβηκότα) mogą ulegać przemianom zależnie od 
warunków. Por. Aristoteles, Metaphysica Δ 5, 1015a20–b15…., 58–60. Zob. też Ptolemaios, Te-
trabiblos I.1…, 4–7, gdzie zależność substancji cielesnych od ruchów nieba ujęta jest w terminach 
wpływu przyczyn zewnętrznych na zmienne właściwości organizmu (συμβεβηκότα), nienarusza-
jące jednak jego istoty (οὐσία).

83 Autor podkreśla fundamentalną różnicę pomiędzy ludzkim a  boskim poznaniem. Ludzie 
poznają rzeczywistość ἐκ μέρους („częściowo”), posiłkując się obserwacją elementów fizycz-
nych i układów gwiezdnych („διὰ στοιχείων καὶ δι’ ἀστέρων”), co znajduje paralelę w filozofii 
stoickiej. Por. Stoicorum Veterum Fragmenta…, frg. 944. Odwołanie to współgra także z tradycją 
astrologiczną, zob. np. Dorotheus z Sydonu, Carmen Astrologicum… Pełna i nieomylna wiedza 
(„ἡ τελεία γνῶσις καὶ ἀψευδεστάτη” przysługuje wyłącznie Bogu – co stanowi echo platońsko-
-chrześcijańskiej epistemologii. Por. Platon, Timaios 28c…; Klemens Aleksandryjski, Stromata 
II.4.16… Charakterystyczny dla późnoantycznej duchowości motyw epistemologicznej pokory 
wobec boskiego ładu kosmosu uwidacznia się tu wyraźnie.

84 Zwrot pochwalny „ὦ εὐφυέστατε Τιμόθεε” ma charakter hiperboliczny. Przymiotnik εὐφυής 
oznacza „bystrego z natury” lub „uzdolnionego”, zaś w stopniu najwyższym (εὐφυέστατος) przyj-
muje znaczenie „najbardziej błyskotliwy”, „wybitnie uzdolniony”. Takie formuły były typowe dla 
stylu epistolograficznego o  funkcji retoryczno-dydaktycznej, zwłaszcza w tradycji aleksandryj-
skiej i syryjskiej. Por. Libanios, Epistulae 1470…; Bazyli z Cezarei, Epistulae 2…



92	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

tycznym85, przyszedł do nas czcigodny Epifaniusz, arabski kupiec, który właśnie powrócił 
z Arabii Szczęśliwej86. Przywitał nas z  radością, a  my powitaliśmy go równie serdecznie 
i przyjaźnie. Rzekliśmy doń: „Witaj, przyjacielu, i ugość nas tym, co piękne i szlachetne”87. 
[16.] A on odpowiedział nam w sposób bardzo uprzejmy i pełen szacunku. Powiedziałem mu 
wtedy: „Cóż zatem najcenniejszego przyniosłeś88 nam, filozofom?”. A  kupiec rzekł: „Jeśli 
[mogłem przynieść] coś jeszcze, to nie wiem [co]; ale może to, co najcenniejsze – spośród 
tego, co widziałem wśród cudzoziemców – jestem gotów opowiedzieć wam historię89, która 
przemawia obcym językiem90 i wprawia w zdumienie”91. [17.] A on rzekł do mnie: „Poleć któ-
remuś ze swoich uczniów, aby przygotował astrolabium, i ustal astrologiczny punkt, skrzętnie 
notując ruchy gwiazd oraz dokładne położenia głównych punktów odniesienia. [s. 21] Albo-
wiem opowieść ta jest nowa, a przedsięwzięcie – niezwykłe. [18.] Natychmiast poleciłem92 
mojemu Sofroniuszowi, aby przygotował93 astrolabium94. 

[19.] W tym czasie, kiedy Sofroniusz był zajęty, kupiec otworzył usta i powiedział nam, 
że w pustynnym [mieście] Ethribōn (Ἐθρίβων)95 pojawił się człowiek z plemienia nazywane-

85 Określenie miejsca nauczania jako „ogrodu dydaktycznego” (παιδευτηριακὸν κηπιδίον) przy-
wołuje platoński model akademii jako symbolicznej przestrzeni kontemplacji i wspólnoty naukowej. 
Termin διατριβή oznacza tu nie tylko ćwiczenie intelektualne, lecz także wspólne, filozoficzne obco-
wanie i praktykę życia duchowego. Por. Filon z Aleksandrii, De vita contemplativa 28–30..., 480–482.

86 „Szczęśliwa Arabia” (ἡ εὐδαίμων Ἀραβία) to klasyczna grecka nazwa południowo-zachod-
niej części Półwyspu Arabskiego (łac. Arabia Felix), słynącej z handlu kadzidłem, mirrą i innymi 
towarami luksusowymi. Termin ten pojawia się już u Strabona (Geographica XVI 4.2) oraz Pli-
niusza Starszego (Naturalis Historia VI.32), a w piśmiennictwie chrześcijańskim nabiera również 
znaczenia symbolicznego jako kraina egzotyki i bogactwa. Por. Strabon, Geographica…., 289; 
Pliniusz Starszy, Naturalis Historia…., 473.

87 Wyrażenie „τοῖς καλοῖς ἀγωγίμοις” stanowi złożony idiom retoryczny. Przymiotnik 
ἀγωγίμος (dosł. „nadający się do prowadzenia”) połączony z τοῖς καλοῖς („tym, co piękne”) two-
rzy peryfrazę mogącą oznaczać duchowe przewodnictwo ku dobru i pięknu, być może w kon-
tekście edukacyjnym lub moralnym. Może również zawierać odniesienie do idei ceremonialnej 
gościnności w  tradycji helleńskiej i  arabskiej. Por. Aristoteles, Ethica Nicomachea VIII.9…., 
175–177; Sophocles, Philoctetes 564…, 153.

88 ἐνήνοχας – „wniosłeś”, „przyniosłeś” (czas. φέρω w perfektum) – chodzi o to, co „wniósł 
do grona filozofów”.

89 ἐξήγησις („wykład, objaśnienie”). Tłumaczenie terminu jako „historia” brzmi w języku pol-
skim bardziej naturalnie.

90 ξενοφωνοῦσαν – „mówiąca obcym językiem”, może oznaczać inność kulturową lub języ-
kową wypowiedzi.

91 ἐκπλήττουσαν – „zdumiewająca”, „szokująca”.
92 ἐνετειλάμην to raczej formalny rozkaz, więc warto zachować odcień „poleciłem”, a nie tyl-

ko „poprosiłem”.
93 Czasownik διαρτᾶν nie znaczy „trzymać”, lecz raczej „nastawić”, „ustawić”, „przygotować 

do działania” (technicznie).
94 Astrolabium (gr. ἀστρόλαβον) było zaawansowanym narzędziem astronomicznym służącym 

do mierzenia wysokości ciał niebieskich nad horyzontem. W astrologii późnoantycznej i bizantyń-
skiej pełniło funkcję kluczową przy ustalaniu pozycji planet i ascendentu – elementów niezbędnych 
do sporządzania horoskopów. W omawianym fragmencie wzmianka o przygotowaniu astrolabium 
przez ucznia (Sofroniusza) zapowiada przejście od narracji doktrynalnej do obliczeń empirycznych 
związanych z narodzinami Mahometa. Por. Neugebauer 1975: 858–862; Pingree 1973: 138–145.

95 „Ethribon” (τῆς Ἐθρίβων) – Grecka forma nazwy Yathrib (يثرب), starożytnego miasta 
na Półwyspie Arabskim, znanego później jako Medyna. W tradycji muzułmańskiej miasto to 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 93

go Kurajszytami (τῶν λεγομένων Κορασιανῶν), z rodu Ismaela, imieniem Mahomet, który 
sam siebie obwołał prorokiem. [20.] Objawił się [on] w miesiącu Farmuthi, który Rzymianie 
nazywają Kwiecień, w 932 roku96 [od panowania króla Filipa Macedońskiego]. [21.] Głosi 
on nowinki97 i odmienne nauki98, a tym, którzy przyjęli to, co mówi, obiecuje99 zwycięstwa 
w wojnach, pokonanie wrogów, i wspaniałe rajskie życie (παραδείσου τρυφήν100)101. [22.] Ja 
zaś, gdy te rzeczy zostały mi zrelacjonowane102, zląkłem się103 z powodu rosnącej sławy tego 
człowieka104, i tego, jak los stał się mu sprzyjający105 i został umocniony w [swym] męstwie106; 

odegrało kluczową rolę jako miejsce hidżry Mahometa w 622 r. n.e., które wyznacza począ-
tek ery muzułmańskiej. Grecki przekład transliteruje nazwę fonetycznie, z końcówką -ων jako 
klasyczną formą liczby mnogiej lub genitivus loci (określenie miejsca). Por. Ibn Hisham, Sīrat 
Rasūl Allāh…; al-Ṭabarī, Annales…

  96 τοῦ ϡλ͞β ἔτους. Licząc od Filipa Macedońskiego (359 p.n.e.) daje to 573 n.e., co niemal 
idealnie pokrywa się z tradycyjną datą narodzin Mahometa (około 570 n.e.). Można zatem uznać, 
że autor posługuje się właśnie macedońskim systemem ery Filipa, a nie ery Dioklecjana. 

  97 καινοφωνίας – dosłownie „nowomówstwo”, „nowość w nauczaniu”. Zwykle o nowinkar-
stwie, herezji, odstępstwie – nacechowane negatywnie. W  kontekście wczesnochrześcijańskim 
często używane w stosunku do nowych sekt i herezji.

  98 διδαχὴν ἐξηλλαγμένην – „naukę odmienioną/wywróconą/zniekształconą” (ἐξηλλαγμένην 
od ἐξ-ἀλλάσσω – zmieniać radykalnie, wypaczać). To również termin z  retoryki antyhere
tyckiej.

  99 ὑπισχνεῖται – „obiecuje”, użyte bardzo formalnie, z odcieniem obietnicy kontraktowej (coś 
za coś – quasi-eschatologiczny kontrakt).

100 τρυφή oznacza zmysłowe rozkosze, dostatek, czasem nawet hedonizm. Zestawienie z παρά
δεισος celowo kontrastuje z chrześcijańskim (duchowym) rajem.

101 Autor fragmentu krytycznie charakteryzuje islam jako religię nowatorską i  radykalnie 
odmienną względem znanych nauk („καἰνοφωνία, διδαχὴ ἐξηλλαγμένη”). Tego typu określenia 
stanowią echo chrześcijańskiej retoryki antyheretyckiej, w której każda innowacja doktrynalna 
postrzegana była jako zagrożenie dla ortodoksji. Kluczowe jest zestawienie obietnic Mahometa: 
zwycięstwa wojenne (πολέμων νίκας), panowanie nad wrogami (ἐχθρῶν ἐπικρατεία) oraz rozko-
sze rajskie (παραδείσου τρυφή). Obietnice te odpowiadają eschatologicznemu modelowi dżihadu, 
ukształtowanemu w późniejszym sunnickim islamie, gdzie walka zbrojna na drodze Boga (dżi-
had) może prowadzić do duchowej nagrody – zwłaszcza w postaci raju (Koran 9,111, 47,4–6). 
W literaturze arabskiej, szczególnie w sīrah Ibn Ishaqa czy tafsīr al-Tabariego, element ten poja-
wia się jako motywacja dla pierwszych konwertytów. Autor greckiego tekstu interpretuje jednak 
to nauczanie jako przyziemne i obliczone na zysk polityczny, co jest typowe dla polemiki chrze-
ścijańsko-muzułmańskiej Bizancjum VIII–X w. Por. Koran 9,111 („Zaprawdę, Bóg kupił od wier-
nych ich dusze i majątki w zamian za Raj...”) oraz 47,4–6; zob. też Ibn Ishaq, Sīrah…, 327–330; 
al-Ṭabarī, Tārīkh al-Rusul wa al-Mulūk…, 130–140.

102 παριστορήσας – „zrelacjonowawszy” lub „opisawszy w porządku” (czasownik ἐπιστορέω 
ma zabarwienie relacji źródłowej, jak w historiografii).

103 „ἔμφοβος γεγονώς” – dosłownie „stałem się pełen lęku”, tu: emocjonalna reakcja autora, 
nacechowana racjonalnym niepokojem o możliwą skuteczność Mahometa. 

104 „τοῦ ἀνδρὸς εὐδοκιμήσει” – „pomyślność/sława tego człowieka”; εὐδοκίμησις oznacza 
uznanie publiczne, sukces, akceptację.

105 „δεξιᾷ κέχρηται τύχῃ” – „los stał się mu sprzyjający” (δεξιᾷ τύχῃ – szczęśliwy los, dosł. 
„praworęczny”, czyli pomyślny).

106 „κραταιοῦται ἐν ἀνδραγαθίᾳ” – „umacnia się w męstwie/dzielności”; ἀνδραγαθία to kla-
syczna cnota heroiczna, często o militarnym zabarwieniu.



94	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

postanowiłem powierzyć tę sprawę107 tobie, filozofie, abyś dzięki danej ci mądrości rozpoznał 
prawdę o tym człowieku108. 

[23.] Gdy otrzymałem te informacje od wspomnianego człowieka, popadłem w głębo-
kie zamyślenie i – jak wiesz – niezwłocznie rozesłałem uczniów z pedagogium, jak rów-
nież tego [kupca], po czym przystąpiłem do dokładnego opracowania figury horoskopu, 
jaka została mi podana przy pomocy astrolabium. Gdy dobrze ustaliłem punkty central-
ne (κέντρα)109 i rozpoznałem pozycje pięciu planet (ἐποχαὶ τῶν ε̄ πλανωμένων)110, a także 
Słońca i Księżyca, przez wiele dni poświęciłem się lekturze ksiąg astrologicznych o skut-
kach (ἀποτελεσματικαὶ βίβλοι)111. [24.] Dopiero po wielkim trudzie i  wysiłku zdołałem 
pojąć zapowiedzi przyszłych wydarzeń – zarówno tych odnoszących się do zapowiedzia-
nego męża, jak i jego współplemieńców – a mianowicie: poznałem długość ich panowania, 
czasy, w których będą rządzić, z całą ich sukcesją i innymi wydarzeniami, które nastąpią 
w wyznaczonym dla siebie czasie, jedno po drugim. [25.] Zanim jednak zapoznam cię z peł-
nym opracowaniem i metodą, jaką zastosowałem w tej sprawie, zacząłem od wyznaczenia 
centrum zodiaku (τοῦ ζῳδιακοῦ τὴν κέντρωσιν), określenia pozycji gwiazd (τὰς ἐποχὰς 
τῶν ἀστέρων) oraz dalszego rozważenia skutkowej (ἀποτελεσματικὴ) interpretacji, zgodnie 
z przyjętymi zasadami112.

107 „ἀναθέσθαι σοι ταῦτα” – „powierzyć ci te rzeczy”; klasyczny zwrot z retoryki intelektual-
nej, używany np. w pismach epistolarnych filozofów. 

108 Fragment ten zawiera osobistą refleksję narratora na temat nadzwyczajnych suk-
cesów Mahometa. Autor przyznaje się do niepokoju (ἔμφοβος) wobec jego rosnącej sławy 
(εὐδοκίμησις) i dzielności (ἀνδραγαθία), co sugeruje percepcję Mahometa nie tylko jako li-
dera religijnego, lecz także politycznego i militarnego. Użycie wyrażeń takich jak δεξιᾷ τύχῃ 
(„sprzyjający los”) czy κραταιοῦται („umacnia się”) wskazuje na próbę interpretacji sukcesu 
Mahometa w kategoriach hellenistycznej filozofii losu (τύχη) oraz etyki męstwa. Powierze-
nie sprawy filozofowi („ἀναθέσθαι σοι ταῦτα τῷ φιλοσόφῳ”) świadczy o epistemologicznej 
strategii autora – rozpoznanie „natury” Mahometa staje się zadaniem filozoficznym, a nie teo-
logicznym, co stanowi ciekawe odstępstwo od typowo chrześcijańskiego traktowania islamu 
jako herezji.

109 Techniczny termin astrologiczny; może odnosić się do centralnych punktów horoskopu: 
Ascendentu, Medium Coeli, Descendentu i  Immum Coeli. W  kontekście użycia astrolabium – 
prawdopodobnie chodzi o ustalenie tych osi na podstawie danych ekliptycznych.

110 Dosł. „pozycje pięciu planet”. Liczba „ε̄” (5) odnosi się do klasycznych planet widocznych 
gołym okiem: Merkurego, Wenus, Marsa, Jowisza i Saturna. Ich pozycje były podstawą do pre-
dykcji astrologicznych.

111 Księgi skutków, czyli traktaty astrologiczne opisujące efekty układów planetarnych na wy-
darzenia ziemskie. Por. dzieła Dorotheosa z Sydonu, Ptolemeusza (Tetrabiblos), później Albuma-
sara i Al-Kindiego.

112 Pozycja zodiaku i „centrowanie” (τοῦ ζῳδιακοῦ τὴν κέντρωσιν) odnosi się do określenia 
ascendentu (horoskopion) lub punktu odniesienia na ekliptyce, od którego rozpoczyna się analizę 
horoskopu. W astrologii hellenistycznej i później arabskiej dokładne „centrowanie” mogło rów-
nież obejmować wyznaczenie tzw. pars fortunae lub punktów arabskich.

„Epochai gwiazd” (ἐποχαὶ τῶν ἀστέρων) oznaczają fazy lub aktualne pozycje planet wzglę-
dem znaków zodiaku – kluczowe dla interpretacji wpływów.

„Apotelesmatike epinoia” (ἀποτελεσματικὴ ἐπίνοια) to techniczny termin oznaczający „myśl 
skutkową”, czyli wnioskowanie astrologiczne – interpretacja tego, jakie będą skutki danych ukła-
dów planetarnych. Termin ten występuje też w tytułach starożytnych astrologicznych traktatów, 
np. U Doroteusza z Sydonu (Pentateuchon Apotelesmatikon). 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 95

[26.] Kupiec, który nas o tym poinformował, przybył do nas piątego egipskiego miesiąca 
Toth, dnia trzeciego, o godzinie trzeciej113. [27.] Odkryliśmy, że Słońce znajdowało się w Pan-
nie, w dziewiątym stopniu i pięciu minutach114. Odnosząc tę wiedzę do astrolabium odkryliśmy, 
że w trzeciej godzinie dnia wznosił się dwudziesty stopień Wagi (ἀνέτελ̣λε ζυγοῦ μοῖρα κ̄), 
a  dwudziesty drugi stopień Raka znajdował się pośrodku nieba (ἐμεσουράνει δὲ καρκίνου 
μοῖρα κ̄β̄). [28.] Podobnie, zniżając się, znajdował się dwudziesty stopień Barana (κʹ), a pod 
ziemią – dwudziesty drugi stopień Koziorożca (κβʹ)115. [29.] O  przewrotności losu! Biada 
zmienności rzeczy! Waga wschodzi, będąc wierzchołkiem dziennego trójkąta Kronosa-Satur-
na, gdy sam Saturn góruje – niemal idealnie w stopniu południka niebieskiego – i znajduje 
się w obrębie granic Afrodyty-Wenus. A sama Wenus przebywa w sektorze Dobrego Ducha 
(agathodaimōn), [s.22] w  połączeniu z  węzłem wstępującym, całkowicie w  znaku Lwa116. 
[30.] Horoskop wskazuje zatem na naród o naturze Saturnicznej, wyznający błędną doktry-
nę oraz poddany zasadom Wenus, który rychło nadejdzie i zdominuje wiele narodów. Waga 
jako znak wschodzący zapowiada bowiem niewolę dla wszystkich ludzi117. [31.] Albowiem 
Saturn – z natury południowy – podobnie jak Wenus, również posiadająca południową naturę, 

113 Egipski miesiąc Thoth w kalendarzu cywilnym rozpoczynał się 29 sierpnia (według kalen-
darza juliańskiego). Zatem data podana jako „5 Thoth, dzień 3, godzina 3” odpowiada 2 września 
570 r. n.e., około godziny 9:00 rano. Taki zapis godzinny odzwierciedlał podział dnia na 12 rów-
nych części między wschodem a zachodem słońca, stąd „godzina trzecia” przypadała mniej więcej 
na środek poranka.

114 Grecki zapis μοῖραν θ ἑξηκοστὰ εʹ oznacza „dziewiąty stopień i sześćdziesiąt pięć minut”, 
co odpowiada pozycji 9°05′ w znaku Panny.

115 „ὁμοίως καὶ δύνουσα μὲν ἦν κριοῦ μοῖρα κ, ὑπόγειος δὲ αἰγόκερω μοῖρα κβ” – dosł. 
„również zachodząca była 20. stopnia Barana, podziemna zaś 22. stopnia Koziorożca”. Termin 
δύνουσα odpowiada punktowi zachodzącemu horoskopu (Descendentowi), a ὑπόγειος – punktowi 
IC (Imum Coeli). Takie ujęcie odpowiada standardowemu podziałowi ekliptyki w astrologii hel-
lenistycznej, w której znaczenie miało nie tylko położenie planet, lecz także geometryczne relacje 
pomiędzy punktami kardynalnymi (ascendent, medium coeli, descendent, imum coeli).

116 Fragment ten jest klasycznym przykładem astrologicznej deklinacji wydarzenia w ujęciu 
hellenistycznym. Waga jako znak wschodzący (Ascendent) reprezentuje moment narodzin lub 
przybycia. Dzienne trigonon (τρίγωνον) odnosi się do układu planet w relacji 120° – tutaj z Satur-
nem jako planetą „dziennego trygonu” w interpretacji dorothejskiej. 

Saturn (Kronos) znajduje się na Medium Coeli (MC) – zenicie horoskopu, co wzmacnia jego 
wpływ. Jego obecność w granicach Wenus (ὅρια Ἀφροδίτης) oznacza, że choć Saturn jako malefik 
przynosi ciężar, jest złagodzony przez afektywny wpływ Wenus. 

Wenus w sektorze agathodaimōn (Dom IX), związanym z boskim przewodnictwem, w połą-
czeniu z węzłem północnym (αναβιβάζοντι συνδέσμῳ) sugeruje wyższe przeznaczenie lub boską 
misję jednostki. Znak Lwa, ognisty i królewski, może symbolizować dostojeństwo, przywództwo 
lub inspirację. Klasyczną interpretację elementów greckich horoskopów. Zob. Neugebauer 1959.

117 W tym fragmencie autor przechodzi do astropolitycznej interpretacji horoskopu. ὡρο
σκοπικὴ πρότασις (dosł. „propozycja horoskopowa”) odnosi się do konfiguracji nieba jako znaku 
przyszłości. „ἔθνος Κρονικὴν ἔχον αἵρεσιν” sugeruje lud, którego doktryna (hairesis) ma cechy 
Saturna – planety ciężkiej, zimnej, związanej z ograniczeniem, ascezą i melancholią. W helle-
nistycznej astrologii Kronos jako malefik reprezentuje także odstępstwo lub radykalną zmianę 
porządku.

Ἀφροδίσιον πολίτευμα – „ustrój afrodizejski” – może być rozumiany dwojako: (1) jako od-
niesienie do polityki kierowanej przez zmysłowość i  emocję (podległość Wenus); lub (2) jako 
figura astrologiczna, gdzie władza ukształtowana jest przez pozycję Wenus (np. poprzez horosko-
piczne bound rulership lub aspekt do Medium Coeli).



96	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

wskazują na lud z  południa, który wystąpi z  wielką siłą, nieposkromionym impetem i  ru-
chem nieustępliwym oraz podbojem trwałym i długowiecznym; lud ten zabłyśnie sławnymi 
bitwami i wspaniałymi czynami męstwa, chlubiąc się jakimś nowym, wzniosłym ustrojem 
państwowym118. Z powodu tego, że Saturn góruje (μεσουρανεῖν), [lud ten] odznacza się wy-
niosłym i  nieposłusznym usposobieniem oraz niezłomnym i  niepokornym postępowaniem 
(ἐπιχείρημα ἀταπείνωτον)119. Przeciwstawi się ludom Jowisza i Aresa-Marsa (τοῖς τοῦ Διὸς 
καὶ Ἄρεος ἔθνεσι), dojdzie aż do miejsca panowania słońca, albowiem tylko narody należące 
do słońca wolne są od jarzma tego ludu. Ogłosi siebie jako łagodnego i hojnego w sposobie 
życia, nieupijającego się, ale pijącego to, co nie odurza. Wino jest bowiem bytem słonecznym 
(οἶνον γὰρ ὡς ὄντα τοῦ ἡλίου), i nie chcą go pić120. Nie spożywają wieprzowego mięsa jako 

Stwierdzenie „ζυγὸς... δουλείας ἐπιφέρει” jest przykładem astrologicznego omenizmu: Waga 
jako ascendent horoskopu zapowiada powszechną niewolę. Waga w horoskopach światowych by-
wała kojarzona z tematami sądu, równowagi, ale również podporządkowania, jeśli rządzona przez 
planety maleficzne.

118 W tym fragmencie astrologia mundi (astrologia światowa) zostaje zogniskowana na okre-
śleniu kierunku geograficznego przyszłego zagrożenia. „Κρόνος νότιος ὑπάρχων φύσει” – Saturn 
„z natury południowy” odwołuje się do tradycyjnych przypisań geograficznych planet: Saturn 
kojarzony był z południem oraz zimą (Vettius Valens, Anthologiae, II). Wenus, choć to planeta be-
neficzna, także ma naturę „wilgotną” i przez to „południową”, zwłaszcza w konfiguracjach dzien-
nych. Z tego wynika, że oznaczony naród pochodzi z południa (ἔθνος ἀπὸ νότου), co potwierdza 
topograficzne skojarzenia z Półwyspem Arabskim z perspektywy Syropalestyny lub Egiptu.

Dalej tekst rozwija się w duchu quasi-proroctwa: „ἰσχύς μεγάλη, ἀνυπότακτος ὁρμή, μονίμη 
κίνησις, χρονιωτάτη κατάσχεσις” – wszystko to podkreśla, że ruch tego ludu będzie trwały, rozcią-
gnięty w czasie i skuteczny (w sensie polityczno-militarnym). Zwroty μάχαις ἀοιδίμοις („bitwy, 
o których będą śpiewać pieśni”) i ἀνδραγαθίαις λαμπροτάταις („najświetniejsze czyny męstwa”) 
świadczą o celowo podniosłym, epickim stylu opisu.

Ostatnie zdanie „πολιτείᾳ τινὶ κεκαινουργημένῃ σεμνυνόμενον” sugeruje, że naród ten nie 
tylko zdobędzie władzę, ale i  ustanowi nowy ustrój polityczny, co może być nawiązaniem do 
narodzin nowej religii-państwa (czyli islamu).

119 Fraza ἐπιχείρημα ἀταπείνωτον w kontekście astrologicznego opisu temperamentu oznacza 
postawę lub działanie (ἐπιχείρημα) nacechowane brakiem uległości i niezdolnością do podporząd-
kowania się (ἀταπείνωτον – dosł. „nieuniżone”, „niepokorne”). Choć termin ἐπιχείρημα może 
ogólnie znaczyć „zamiar”, „dążenie” lub „przedsięwzięcie”, w tym miejscu jego sensowi bliższe 
jest polskie „postępowanie” lub „zachowanie” – czyli sposób działania wynikający z charakteru 
(φρόνημα). Zestawienie tych dwóch terminów buduje obraz narodu obdarzonego nie tylko wynio-
słym sposobem myślenia (ὑψηλὸν φρόνημα), lecz także aktywnym, konsekwentnym przejawem 
tej niezależności w  działaniu – niepokornym postępowaniem. Tego rodzaju kompozycja styli-
styczna jest typowa dla retoryki astrologicznej późnej starożytności, w której cechy planetarne 
przypisywano nie tylko jednostkom, ale również całym narodom (por. Dorotheus of Sidon, Car-
men Astrologicum…).

120 W frazie „τοῖς τοῦ Διὸς καὶ Ἄρεος ἔθνεσι” autor przywołuje system astrologicznego przypo-
rządkowania narodów planetom, powszechny w astrologii hellenistycznej i późnoantycznej (por. 
Ptolemeusz, Tetrabiblos II.3–4). Narody „Zeusa” i „Aresa” to metaforyczne odniesienia do kultur 
ekspansywnych, wojowniczych lub praworządnych – w tradycji interpretacyjnej często identyfi-
kowane z imperiami zachodnimi lub rzymskimi. Wyrażenie „μέχρι τῶν ἡλιακῶν σκήπτρων” („aż 
do berła słonecznego”) to klasyczny obraz z astrologii politycznej, gdzie σκῆπτρον symbolizuje 
panowanie, władzę lub granicę wpływu. Narody słoneczne (ἡλιακὰ ἔθνη) – związane z planetą 
Słońce – są tu ukazane jako jedyne odporne na jarzmo nowego „narodu Saturna”. Fragment „ποτῷ 
ἀσικέρῳ καὶ ἀδιονύσῳ” (dosł. „napojem nie-sikerycznym i nie-dionizyjskim”) zawiera subtelną 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 97

bytu przynależnego Aresowi-Marsowi. Przynależąc do Kronosa-Saturna, [z tego powodu] 
dokonują obrzezania. Horoskop, który jest w domu Wenus, wskazuje, że są oni przywiązani 
do rozwiązłości, to jest wynikiem zasad (ὁρίοις) Kronosa-Saturna. Albowiem jest to cecha 
rozpustnego ludu (λάγνον γὰρ τὸ ἔθνος), wraz z jego skłonnością do częstych kontaktów sek-
sualnych z kobietami i zamiłowaniem do mężczyzn (ἀρρενομανίας)121. Rozkoszują się wszel-
kiego rodzaju barwami, strojami i  drogocennymi wonnościami – z  powodu samej Wenus. 
Dlatego też czczą swój charakterystyczny dzień, szósty (czyli piątek), który nazywają „dniem 
przygotowania”. Zawsze płuczą gardła wodą, stosują różne zabiegi oczyszczające i rytuały hi-
gieniczne. Wskazuje to na zewnętrzną, kobiecą wrażliwość i delikatność, jednak ich psychika 
jest męska i silna. [31.] [Lud ten] zapanuje nad całym Egiptem i Libią, przy czym Egipt należy 
do Merkurego, Libia zaś jest pod wpływem Aresa-Marsa, natomiast Palestyna i Syria należą 
do Księżyca i Merkurego122. Swoimi taktykami spowodują odejście narodu rzymskiego z ca-
łej Syrii i innych krain (τῶν ἄλλων χωρῶν). Będą dewastować, mordować i więzić Cylicję. 
Za sprawą Marsa spustoszą (ἐρημώσει) całą Kapadocję123. Jednakże nie przytłoczy on samego 

antytezę wobec greckiego kultu wina i  Dionizosa. Σίκερα (hebr. šēkār, łac. sicera) to starote-
stamentowe określenie silnego napoju alkoholowego, często kontrastowanego z  winem. Autor 
podkreśla abstynencję nowego ludu, nadając jej wymiar ideologiczny i symboliczny – wyłączenie 
z kultury bachicznej tożsamości Greków i Rzymian.

121 Wers „χοιρείοις κρέασιν ὡς οὖσι τοῦ Ἄρεος” jest przykładem astrologicznej etykologii 
– przypisania pokarmów konkretnym planetom. Mars (Ares) jako planeta ognia i  wojny sym-
bolizuje agresję, a w astrologii humoralnej wiązany był z krwią i  zwierzętami uznawanymi za 
„gorące” lub „impulsywne”, jak np. świnia. Stąd unikanie wieprzowiny przedstawiane jest jako 
zerwanie z „marsowym” wpływem. „Περιτέμνονται δὲ... δι’ αὐτὸν τὸν Κρόνον” – tutaj obrzezanie 
ukazano jako praktykę wynikającą z astrologicznego przyporządkowania Saturna. W astrologii 
hellenistycznej Kronos był planetą ograniczeń, surowości, starości i separacji. Symbolicznie, ob-
rzezanie może być interpretowane jako akt „ograniczenia” lub „odcięcia” – cecha typowa dla 
dyscypliny Saturnicznej. „ὁ ὡροσκοπῶν ζυγός... ἐν ὁρίοις ὁ Κρόνος” – Waga jako dom Afrodyty 
(Wenus) oraz obecność Saturna w jej „granicy” (ὅρια) prowadzi do złożonej kombinacji malefika 
i benefika. Wenus nadaje zmysłowość, ale jej natura zostaje „skażona” przez obecność Saturna, co 
autor interpretuje jako prowadzące do niekontrolowanej rozwiązłości. Wyrażenie „ἀρρενομανία” 
znaczy dosłownie: „mania ku mężczyznom” i  należy je interpretować jako świadomą i  potę-
piającą wzmiankę o męskiej homoseksualności – w zgodzie z moralnym osądem autora. Słowo 
κατωφερής („skłonny ku dołowi”) dodaje tu podtekst degeneracji moralnej, ukazując język oskar-
żenia jako nasycony napięciem ideologicznym.

122 Fragment ten może odnosić się do klasycznej tradycji astrologicznej, w której poszczegól-
ne regiony były przypisane do określonych bóstw i planet, co miało wpływ na przewidywanie 
przyszłości i interpretację zjawisk naturalnych. Hermesa (Merkurego), jako opiekuna podróżnych 
i handlu, związano z Egiptem, a Aresa (Marsa) z Libią, biorąc pod uwagę wojowniczy charakter 
tego bóstwa. Z kolei Palestynę i Syrię łączono z Księżycem oraz Hermesem (Merkurym), co może 
wskazywać na ich rolę w komunikacji i przepływie wiedzy.

123 Kapadocja, region w centralnej Anatolii, była regularnie narażona na najazdy, zwłaszcza 
w okresie wczesnych zmagań pomiędzy Bizancjum a Arabami w VII i VIII wieku. Region ten stał 
się szczególnie celem najazdów po utracie Syrii i Palestyny przez Bizancjum na rzecz Arabów. 
Szczególne znaczenie miała obrona Kapadocji w  czasach panowania cesarza Leona III (717–
741), który skutecznie odpierał arabskie ataki. W tym kontekście fragment omawia zniszczenia 
i spustoszenia spowodowane przez siły arabskie na tym obszarze. Kapadocja była strategicznie 
istotnym regionem zarówno politycznie, jak i wojskowo, ponieważ stanowiła naturalną barierę 
przed najazdami z wschodu. Z jej terytorium Bizancjum mogło skutecznie kontrolować drogę do 
Konstantynopola, który był głównym celem ataków arabskich w VII i VIII wieku. Region ten, 



98	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

królestwa Rzymian, ponieważ Słońce i Mars znajdują się blisko środka nieba124. A ponad-
to, ponieważ Mars znajduje się w swoim własnym upokorzeniu, to jest w Raku (Καρκίνος), 
narody pod wpływem Marsa zostaną poniżone wobec tego ludu. Jednakże z  racji tego, że 
[Mars] przebywa w zenicie (w środku nieba), przetrwa władza tych narodów, które są pod 
jego wpływem, to znaczy: Rzymian, Turków, Chazarów, Bułgarów i narodów125 do nich po-
dobnych126. [32.] Następnie, z powodu tego, że Zeus-Jowisz znajduje się w swoim najniższym 
położeniu (ταπεινώματι), tj. w Koziorożcu (ἤγουν ἐν τῷ αἰγόκερῳ), królestwa ludów wschod-
nich, w tym także Persów, całkowicie [s. 23] zostaną podporządkowane temu ludowi127. Będą 

będący kluczowym punktem obronnym, odgrywał ważną rolę w utrzymaniu stabilności cesarstwa, 
szczególnie w czasie, gdy Arabowie zaczęli zagrażać wschodnim granicom Bizancjum.

124 Warto dodać, że obecność Słońca i Aresa-Marsa w pobliżu środka nieba, czyli w Medium 
Coeli (MC), ma znaczenie astrologiczne. Środek nieba symbolizuje zenit horoskopu, który w tra-
dycyjnej astrologii odpowiada za najwyższą pozycję w życiu osoby lub narodu. W tym kontekście 
obecność Słońca i Aresa-Marsa w tym punkcie może sugerować, że mimo zagrożeń, jakie mogą 
wynikać z wpływów planetarnych, potęga Rzymu jest w stanie przetrwać i utrzymać swoją domi-
nację dzięki silnemu centrum (związane ze Słońcem) i wojskowej potędze (związanej z Aresem-
-Marsem).

125 Użycie etnonimów takich jak Τούρκοι (Turcy), Χάζαροι (Chazarowie), Βούλγαροι (Bułga-
rzy) w zestawieniu z Ῥωμαῖοι (Rzymianie) wskazuje na kontekst wschodniego Cesarstwa Bizan-
tyńskiego. Termin Ῥωμαῖοι w tekstach późnoantycznych i średniobizantyńskich odnosi się nie do 
starożytnych Rzymian, lecz do Bizantyjczyków, obywateli Imperium Romanum w jego chrześci-
jańskiej formie. Wzmianka o Chazarach i Turkach sugeruje okres od VII do IX wieku, kiedy oba 
te ludy odgrywały ważną rolę na pograniczu bizantyńsko-stepowym. Chazarowie stanowili istotną 
siłę polityczną od końca VI wieku do IX w., a  wzmianka o Turkach (raczej w  sensie szeroko 
pojętych ludów tureckich niż konkretnego etnonimu związanego z dynastią seldżucką czy osmań-
ską) również wskazuje na ten okres. Obecność Bułgarów, jako jednego z narodów „Marsowych”, 
jest także znacząca – chodzi prawdopodobnie o Protobułgarów (pochodzenia tureckiego), którzy 
osiedlili się nad Dunajem pod koniec VII wieku i utworzyli pierwsze państwo bułgarskie (uznane 
przez Bizancjum w 681 roku). Pod względem stylistycznym tekst używa formuł typowych dla 
astrologicznego greckiego późnego antyku i wczesnego średniowiecza – konstrukcje takie jak „ἐν 
τῷ ἰδίῳ ταπεινώματι czy ἐν τῷ μεσουρανήματι” zaczerpnięto z terminologii horoskopowej i wy-
stępują np. u Hefajstiona z Teb, Doroteusza z Sydonu czy Rhetoriusa. Wnioski datacyjne: język, 
terminologia astrologiczna i zestawienie etnonimów sugerują, że tekst mógł powstać w środowi-
sku bizantyńskim w drugiej połowie VII lub w VIII wieku, kiedy Bizancjum toczyło intensywne 
konflikty z Arabami, Bułgarami i miało kontakt z Chazarami. Może być to związane z okresem 
ikonoklazmu, a  także z działalnością astrologiczną na dworze cesarskim (por. cesarz Konstan-
tyn V i Leon III).

126 W klasycznej astrologii pozycja planety w  „upokorzeniu” (ταπείνωμα) – czyli w  zna-
ku przeciwnym do jej wywyższenia (Mars wywyższony jest w  Koziorożcu, więc upokorzony 
w Raku) – oznacza osłabienie jej wpływu. Obecność Marsa w Raku zapowiada więc osłabienie 
wojowniczych narodów (Marsowych). Jednak jego pozycja w zenicie horoskopu (μεσουράνημα) 
może wskazywać na zachowanie politycznej siły lub autorytetu, mimo astrologicznego osłabienia. 
Por. Manilius, Astronomica…, II.457; Firmicus Maternus, Matheseos Libri VIII…; Pingree 1997: 
78–85.

127 W astrologii hellenistycznej, szczególnie tej rozwijającej się w  okresie późnej starożyt-
ności, planety były powiązane z określonymi znakami zodiaku i regionami geograficznymi. Ze 
względu na swoje znaczenie w klasycznej astrologii, Zeusa-Jowisza utożsamiano z wieloma cno-
tami, takimi jak sprawiedliwość i porządek, i jego położenie w Koziorożcu (znak zodiaku związa-
ny z materializmem, strukturą i autorytetem) miało symbolizować upadek lub osłabienie władzy 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 99

panować nad całym Wschodem128 i zniszczą potęgę Persów, a ich królestwo wytną do samego 
jego korzenia129. [33.] Całe [królestwo] zostanie podporządkowane aż po same Indie130, dla-
tego że Zeus-Jowisz będzie w swoim najniższym położeniu. Również [podbite zostaną] zie-
mie Armenii, Iberii i Kolchidy oraz część Scytii z powodu [związków tego ludu] z Marsem.  
[34]. Zauważyliśmy również ich przeznaczenie w  najniższym położeniu (ἐν τῷ ὑπογείῳ 
κέντρῳ), które zostało przygotowane przez Jowisza (znajdującego się w tym położeniu), a to-
warzyszy mu w tym czasie Księżyc. W opozycji do nich znajdują się Saturn i Mars, co spra-
wia, że cały lud zawdzięcza Jowiszowi swój pomyślny los w bitwach – zwłaszcza w starciach 
na miecze – oraz swoją dominację w zakresie siły militarnej i władzy131. 

[35.] Pomyślałem sobie, że należałoby najpierw dokładnie przedstawić to, co powiedzia-
łem na temat rozciągnięcia władzy zwierzchniej przez ten lud, wyliczyć czas ich panowania, 
badając poszczególne lokalne rządy, a potem liczbę następujących po sobie władców, we-
dług wpływów Kronosa-Saturna132. W  ten sposób poznałem ich najbardziej śmiercionośne 

i potęgi, zwłaszcza u narodów wschodnich. W tym kontekście Persja (wschodni sąsiad Imperium 
Rzymskiego) była widoczna jako kraj, który mógł zostać całkowicie podporządkowany w wyniku 
dominacji tej planety. Z astrologicznego punktu widzenia Koziorożec, w którym planeta znajduje 
się w „najniższym położeniu”, jest miejscem wywierającym szczególny wpływ, symbolizujący 
zmiany w strukturze władzy i rozwoju cywilizacji. Zob. np. Dorotheus of Sidon, Carmen Astro-
logicum…, II.24.

128 Fraza „κυριεύσει γὰρ πάσης τῆς ἀνατολῆς” w tłumaczeniu „będą panować nad całym Wscho-
dem” jest zgodna z naturalnym brzmieniem polskiego języka, w którym wyrażenie „będą panować” 
lepiej oddaje przyszły, zbiorowy charakter dominacji ludu nad tym obszarem, w odróżnieniu od bar-
dziej dosłownego „będzie panem”. Formuła „będą panować” w języku polskim jest bardziej płynna 
i lepiej pasuje do kontekstu przepowiedni o przyszłym panowaniu nad określonym terytorium.

129 Część tekstu, mówiąca o „ἀπολεῖ τοὺς τῶν Περσῶν δυνάστας” sugeruje całkowite znisz-
czenie perskiej władzy. Z kolei zwrot πρόρριζον ἐκτεμεῖ („wytnie od samego korzenia”) stanowi 
metaforę całkowitego zniszczenia państwa Persów, symbolizując koniec ich dominacji. Warto 
zwrócić uwagę na kontekst astrologiczny i polityczny, w którym tego typu przepowiednie były 
często związane z układami planetarnymi, wpływającymi na losy narodów. Można przypuszczać, 
że fragment ten odnosi się do przekonań o upadku perskiego imperium, które w czasach późnej 
starożytności (IV–VI wiek) było zagrożone przez ekspansję arabską oraz późniejsze wydarzenia 
związane z podbojem. W astrologii politycznej zatem te symboliczne obrazy upadku są powiązane 
z tranzytem planetarnym, który miał wskazywać na przewidywaną przyszłość.

130 W kontekście tego fragmentu termin „Indie” (Ἰνδοί) nie odnosi się do współczesnych Indii, 
lecz do szerokiego regionu geograficznego, który w  starożytności obejmował różne tereny na 
wschód od znanego świata greckiego. W tym przypadku może chodzić o obszary takie jak dolina 
Indusu, część starożytnej Persji, a  także obszary Azji Środkowej. Termin „Indie” był wówczas 
używany w sposób ogólny, nie precyzując dokładnie, o które terytoria chodzi. Warto zauważyć, 
że Persowie w starożytności mieli kontakty z terenami wokół doliny Indusu (dzisiejszy Pakistan), 
gdzie przebiegał ważny szlak handlowy. Stąd, w odniesieniu do tego fragmentu, użycie słowa 
„Indie” może dotyczyć zarówno tej doliny, jak i ogólnie regionów wschodnich, w tym również 
obszarów, z którymi Persowie i ich sąsiedzi utrzymywali kontakty.

131 Astrologiczne aspekty przedstawione w tekście wskazują na narodowy los, który jest rów-
nocześnie obarczony wyzwaniami (Mars i Saturn), ale i perspektywami sukcesu i stabilności, pod 
warunkiem wytrwałości, cierpliwości i dobrego zarządzania sytuacją (Jowisz). Chociaż wszystkie 
te planety działają na tym samym narodzie, ich wpływ może wprowadzać różnorodne okoliczno-
ści i decyzje, które muszą być podjęte, by osiągnąć pomyślność.

132 „πρὸς τὰς Κρονικὰς ἐπεμβάσεις” – „według wpływów Kronosa-Saturna”. Kronos (Saturn) 
w astrologii rzymskiej był planetą związaną z czasem, porządkiem i strukturą. W tym kontekście 



100	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

cechy oraz zmiany zachodzące ze względu na wpływy znaków zodiaku. Tak udało mi się 
ustalić wiedzę na temat ich przeznaczenia. Kiedy ułożyłem właśnie to wszystko na temat ich 
przeznaczenia, mogłem rozpoznać, skąd przyjdzie atak i jakie będą tego astrologiczne zna-
ki133 [związane z władzą lub planetami]. [36.] Ponieważ pięć ciał niebieskich stanowi grupę 
ciał i kwadrant witalny134, jak nauczał nas tego Ptolemeusz, według horoskopu, środka nieba 
(zenitu) oraz miejsc, do których wchodzą ciała niebieskie, położenie 9 i  11135 w  horosko-
pie nie stanowi bardzo silnego domu ani gwałtownej kulminacji [w horoskopie]. Nie jest to 
jednak korzystna pozycja dla [domu] 11. [Domy 9 i 11] utrzymują się w odstępach jednego 
stopnia (ἐπέσχον μοιρικῶς)136 od Kronosa-Saturna i Afrodyty-Wenus. Kronos-Saturn i Afro-
dyta-Wenus znajdują się w najwyższym położeniu na niebie w stosunku do 11137. A ponieważ 
punkt wznoszący (ἀναβιβάζων σύνδεσμος)138 znajdował się w koniunkcji z Afrodytą-Wenus, 
to właśnie jej przypadło rozpoczęcie lat panowania, według zasady cyklicznego obliczania. 

mówi się o wpływie Saturnów na zmiany władzy i losów narodów. Saturna często wiązano z za-
kończeniem pewnych cykli, starzeniem się i kryzysami.

133 ἀφέται w tym przypadku odnosi się do sił sprawujących władzę, co może oznaczać osoby, 
narody, jak i same wpływy astrologiczne, szczególnie te związane z planetami lub znakami zodia-
ku, które dominują w danym okresie. 

134 Kwadrant witalny (domy I–III) to pierwsza ćwiartka horoskopu, liczona od Ascendentu 
(punktu wschodzącego). W astrologii antycznej uważany był za kluczowy dla spraw życia fizycz-
nego, zdrowia i cielesności. To tutaj zaznacza się „początek” horoskopu, a pozycje planet w tym 
kwadrancie interpretowano jako istotne dla siły życiowej i  indywidualnych predyspozycji. Por. 
Klaudiusz Ptolemeusz, Tetrabiblos, I.12–13, gdzie autor wyjaśnia znaczenie domów i ich związek 
z czterema kwadrantami życia.

135 W tym fragmencie położenie 9. i 11. domu oznacza, że mamy do czynienia z odpowiednio 
dziewiątym i jedenastym domem horoskopowym. Każdy z tych domów wiąże się z odmiennymi 
aspektami życia, co wpływa na interpretację horoskopowej konfiguracji planet oraz określenie ich 
funkcji w strukturze całego układu. W tym przypadku chodzi o 9. dom (podróże, wykształcenie, 
filozofia) oraz 11. dom (przyjaźnie, grupy, nadzieje), które w kontekście tekstu są uważane za 
miejsca, w których planety nie wywierają silnego wpływu w odniesieniu do Kronosa (Saturna) 
i Afrodyty (Wenus).

136 W astrologii odstęp o jeden stopień oznacza, że planety znajdują się w bardzo bliskiej odle-
głości od siebie, co może wskazywać na intensywne oddziaływanie planetarne. Kiedy tekst mówi, 
że „utrzymują się w odstępach jednego stopnia” („ἐπέσχον μοιρικῶς”) znaczy to, że planety Kro-
nos (Saturn) i Afrodyta (Wenus) są w bardzo bliskim położeniu względem siebie, co wzmacnia ich 
wpływ na dane miejsca w horoskopie (9. i 11. dom).

137 Wyjaśnienie astrologiczne: Pięć ciał niebieskich odnosi się to do planet, które były znane 
w astrologii antycznej, w tym do Kronosa (Saturn), Afrodyty (Wenus) i  innych ciał. Kwadrant 
witalny – związane jest to z pojęciem w astrologii, gdzie cztery kwadranty (części horoskopu) 
mają określoną rolę we wpływaniu na losy jednostki. Położenie 9 i 11 wskazuje konkretne miejsca 
w horoskopie, które w zależności od położenia planet mogą się wiązać z różnymi cechami i wy-
darzeniami życiowymi. W tym kontekście wskazuje się, że 9. i 11. miejsca nie mają aż tak silnego 
wpływu. Kronos-Saturn i Afrodyta-Wenus – planety te znajdują się w najwyższym położeniu na 
niebie, czyli wpływają na inne aspekty horoskopu. Tego typu opisy są charakterystyczne dla astro-
logii klasycznej, gdzie położenie planet w różnych częściach horoskopu ma ogromne znaczenie 
w określaniu przyszłych wydarzeń.

138 W tradycji astrologicznej tzw. ἀναβιβάζων σύνδεσμος (dosł. „wznoszące się połączenie”) 
odnosi się do punktu horoskopu, który otwiera chronokrację – czyli porządek rozdziału lat życia 
bądź panowania między planetami. Jeżeli dana planeta (tutaj Afrodyta-Wenus) znajduje się w tym 
punkcie, staje się „władczynią czasu” (tzw. chronokrator). Saturn, uważany za planetę królewską 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 101

Natomiast Saturn, zajmując miejsce władcze i królewskie w horoskopie panujących, wyzna-
cza dalszy porządek chronokracji, czasem przekazując panowanie domom, czasem Aresowi-
-Marsowi, niekiedy Zeusowi-Jowiszowi, a  innym razem ponownie Afrodycie-Wenus. Kro-
nos-Saturn ujawni liczbę królów, zaczynając od momentu, gdy znajdzie się na środku nieba 
(w zenicie). Zatrzyma się on bowiem w dwudziestym czwartym stopniu Raka, który należy 
do strefy Afrodyty-Wenus, co oznacza, że ten stopień wskazuje na okres panowania władców 
tego narodu. Dowody na to, jak te lata będą wyglądać, przedstawię później, uwzględniając ich 
działania, cechy, a także przyczyny ich śmierci i skutki, jakie za sobą pociągną139.

[37.] I nie mów, o Tymoteuszu, że spotykając się z moim skromnym traktatem, w swoim 
sercu pomyślisz, iż w  krótkim czasie i  w  łatwy sposób te kwestie wyjaśniłem. Ale spójrz 
na ogrom znaczenia tych zagadnień i  dąż do ich pełnego zrozumienia. Zastanów się rów-
nież nad trudami, które wiążą się z interpretacją tego rodzaju tekstów oraz nad trudnościami 
tej drogi. [38.] Horoskop jest zodiakalną pozycją140, która odzwierciedla życie, jakby każdy 
człowiek od momentu swojego narodzenia141 miał przypisany swój indywidualny horoskop. 
[39.] [Najpierw] patrzymy uważnie na zjawiska odnoszące się do tego ludu, albowiem są oni 
we władaniu Kronosa-Saturna i Afrodyty-Wenus, które w czasie ich obserwacji tworzą kon-
figurację wielkiego sekstylu, symbolizującą harmonię i potencjał twórczy. I tak jak dziecko 
najpierw otrzymuje pieluszki i  mleko, co obejmuje około pięćdziesiątej części jego życia, 
a następnie zaczyna chodzić i spożywać stały pokarm, wciąż będąc w ramionach matki, tak 
i ten naród przebywa w swojej ojczyźnie, jest z niej wynoszony i przygotowuje się do wy-
ruszenia stamtąd142. [40.] Drugi dom to dom majątku143. Ponieważ znak zodiaku to Skor-
pion144, który jest domem Marsa145, a sam Mars (władca tego domu) spogląda nań w aspekcie  

i odpowiedzialną za autorytet oraz długowieczność struktur władzy, przydziela dalsze okresy pa-
nowania innym planetom według ich siły i pozycji w domach astrologicznych.

139 Kronos-Saturn w astrologii klasycznej jest planetą odpowiedzialną za autorytet, władzę, 
czas i śmierć. Jego pozycja na niebie, szczególnie w kontekście zenitu (środkowego punktu nie-
ba), wskazuje na wielką rolę, jaką dana planeta odgrywa w kształtowaniu losów i dominacji na-
rodów. W tym fragmencie tekstu pozycja Kronosa-Saturna w 24. stopniu Raka sugeruje, że jest to 
moment, w którym zaczynają się formować wielkie, historyczne cykle władzy, a samo umiejsco-
wienie w konstelacji Afrodyty-Wenus podkreśla związek tej władzy z bardziej subtelnymi siłami 
i wpływami (np. miłości, harmonii czy wartości cywilizacyjnych).

140 Horoskop jako „zodiakalna pozycja”  dobrze oddaje kontekst, choć można to nieco rozwi-
nąć, aby nawiązać do astrologicznego rozumienia tego terminu, wskazując na znaczenie ascen-
dentu (punkt wschodzący) w horoskopie.

141 Literalnie: „Jest tak, jak gdyby już od momentu narodzin...”, co można rozumieć w kon-
tekście astrologicznym, gdzie horoskop jest tworzony właśnie w  chwili narodzin; decyduje to 
o wpływie planet na daną osobę.

142 Autor porównuje rozwój dziecka do etapu rozwoju narodu. Tak jak dziecko przechodzi od 
karmienia mlekiem do spożywania stałego pokarmu, będąc wciąż pod opieką matki, tak naród 
przebywa w swojej ojczyźnie, ale przygotowuje się do jej opuszczenia. To może symbolizować 
moment przejścia z zależności do samodzielności, zarówno w kontekście indywidualnym, jak 
i zbiorowym.

143 „ὁ δεύτερος τόπος κτημάτων τόπος ἐστί” – „Drugi dom to dom majątku” – w astrologii 
hellenistycznej drugi dom odnosi się do posiadłości, bogactwa i zasobów materialnych.

144 „ζῴδιόν ἐστι σκορπίος” – „znak zodiaku to Skorpion” – wskazuje na pozycję Skorpiona 
w drugim domu horoskopu.

145 „οἶκος δὲ τοῦτο τοῦ Ἄρεος” – „jest to dom Marsa” – Skorpion jest tradycyjnie przypisywa-
ny Marsowi jako jego dom.



102	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

trygonu146, oznacza to dla narodu147 zdobywanie łupów poprzez działania wojenne, przejmo-
wanie majątku przez grabież, zdobywanie miast oraz podporządkowywanie sobie innych na-
rodów148. [41.] Trzeci dom to dom braci149, a jego znakiem zodiaku jest Strzelec150. Ze względu 
na trygonalną władczość Słońca oraz jego kwadratowe świadectwo151, naród ten znajdzie wie-
lu braci i sojuszników pośród wszystkich narodów; będą mu sprzyjać, wspierać go i podążać 
za jego prawem. Jednakże ich związki będą politycznie z wyboru, a nie z natury152, relacyjne 
– a nie wynikające z mieszania się, z powodu opozycji (ἀντιδιαστολή)153 Kronosa-Saturna 

146 „ἐπιθεωρεῖται τριγωνικῶς ὑπ’ αὐτοῦ τοῦ οἰκοδεσπότου” – „spogląda nań w aspekcie try-
gonu przez samego władcę domu (tj. Marsa)”. Aspekt trygonu (120°) jest uważany za harmonijny 
i wzmacniający wpływ planety.

147 „δηλοῖ τὴν τοῦ ἔθνους...” – „oznacza to dla narodu...” – wprowadza interpretację astrolo-
giczną dotyczącą losów narodu.

148 Interpretacja astrologiczna: w astrologii klasycznej drugi dom symbolizuje majątek, zasoby 
i bogactwo. Obecność Skorpiona w tym domu, będącego domem Marsa, oraz aspekt trygonu od 
samego Marsa sugeruje silne i harmonijne wpływy tej planety na sprawy majątkowe. Mars, jako 
planeta wojny i agresji, wskazuje na zdobywanie bogactwa poprzez działania militarne, grabieże 
i  podboje.​ W  kontekście narodowym, taka konfiguracja może symbolizować okresy ekspansji 
terytorialnej, zdobywania zasobów poprzez wojny oraz podporządkowywania sobie innych naro-
dów. Aspekt trygonu sugeruje, że te działania mogą być skuteczne i przynosić korzyści materialne.​ 
Warto zauważyć, że Mars w Skorpionie jest w swoim własnym znaku, co dodatkowo wzmacnia 
jego wpływ. Taka pozycja Marsa może wskazywać na determinację, strategiczne podejście i zdol-
ność do osiągania celów poprzez intensywne działania.

149 „ὁ τρίτος τόπος ἀδελφῶν τόπος ἐστί” – „Trzeci dom to dom braci” – w astrologii klasycznej 
trzeci dom odnosi się do rodzeństwa, komunikacji i bliskiego otoczenia.

150 „ζῴδιον ἐπέχων τοξότην” – „jego znakiem zodiaku jest Strzelec” – wskazuje na obecność 
Strzelca w trzecim domu horoskopu. 

151 „διὰ τὴν τοῦ ἡλίου τριγωνικήν τε οἰκοδεσποτίαν καὶ τετραγωνικὴν αὐτοῦ μαρτυρίαν” – „ze 
względu na trygonalną władczość Słońca oraz jego kwadratowe świadectwo” – odnosi się do 
aspektów astrologicznych Słońca: trygon (harmonijny) i kwadrat (napięciowy). 

152 Autor posługuje się terminologią astrologiczną, aby opisać relacje narodu z innymi społecz-
nościami. Wyrażenie „πολλοὺς ἐκ πάντων τῶν ἐθνῶν ἀδελφοὺς καὶ συνασπιστὰς εὑρήσει τοῦτο 
τὸ ἔθνος” („naród ten znajdzie wielu braci i sojuszników pośród wszystkich narodów”) sugeruje 
szerokie alianse międzynarodowe. Jednakże dalsze określenie „πολιτεύονται θέσει καὶ οὐ φύσει, 
σχέσει καὶ οὐκ ἐπιμιξίᾳ” („związki będą polityczne z wyboru, a nie z natury, relacyjne, a nie wyni-
kające z mieszania się”) wskazuje, że te sojusze są formalne, oparte na interesach, a nie na głębo-
kich, wspólnych wartościach kulturowych czy etnicznych.​ Dodatkowo fraza „διὰ τὸ τοῦ Κρόνου 
ἀνυπότακτον καὶ ἀτιθάσευτον” („z powodu niepodległości i nieposłuszeństwa Saturna”) odnosi 
się do symboliki Saturna w  astrologii, który reprezentuje ograniczenia, strukturę i  dyscyplinę, 
ale także opór i niezależność. Natomiast „διὰ τὴν φυσικὴν αὐτοῦ πρὸς τὸν Ἄρη ἀντιδιαστολήν” 
(„z powodu naturalnej opozycji wobec Marsa”) wskazuje na konflikt między restrykcyjną naturą 
Saturna a  energią i  inicjatywą Marsa. W  kontekście astrologicznym taka opozycja może sym-
bolizować napięcia i trudności w utrzymaniu trwałych sojuszy, zwłaszcza jeśli są one oparte na 
przymusie lub dominacji.

153 W kontekście astrologicznym termin „opozycja” (gr. ἀντιδιαστολή) jest bardziej precyzyj-
ny i techniczny niż ogólne określenia, takie jak „niezależność” czy „nieposłuszeństwo”. W astro-
logii „opozycja” odnosi się do jednego z głównych aspektów, gdzie dwie planety znajdują się 
naprzeciwko siebie na kole zodiakalnym, tworząc kąt 180°, co symbolizuje napięcie i konieczność 
znalezienia równowagi między ich energiami. 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 103

wobec Aresa-Marsa154. [42.] Czwartym domem jest miejsce ojca (πατρὸς τόπος). Jest tak z po-
wodu miejsca Zeusa-Jowisza, który jest znakiem przeciwnym wobec tego, który jest w zeni-
cie nieba (ταπεινώματι), co oznacza upokorzenie ich rodu i ojca155. Ale ponieważ Zeus-Jowisz 
jest dobroczynną gwiazdą zajmującą punkt kardynalny (κεκεντρωμένον) [na niebie] i współ-
istniejąc z księżycem (συνεῖναι τῇ σελήνῃ) wskazuje, że [lud ten] jest wezwany do przyszłej 
sławy. [43.] Piątym domem jest miejsce dzieci (τέκνων τόπος). Ponieważ w  tym miejscu 
znajduje się planeta powodująca upadek (katabibázonta, tj. malefik)156 i jest ono obserwowa-
ne w opozycji przez Wenus-Afrodytę, oznacza to, że lud ten będzie miał liczne, niezliczone 
wręcz potomstwo z niewolnic. Podobnie też oznacza to dla nich pomyślność, jako że ten dom 
należy do Saturna-Kronosa. [44.] Szóstym domem jest miejsce choroby i nieładu (ἀσθενείας 
καὶ ἀκαταστασίας). Ponieważ jest ono objęte trygonem (tj. aspektowane w trygonie) przez 
Saturna (Κρόνος) i Marsa (Ἄρης), [s. 25] oznacza to, że w narodzie wystąpią okresowe za-
mieszki i niestabilność. Dojdzie między nimi do niezgody i licznych walk. Wyjaśnienie tych 
zjawisk zostanie przedstawione w dalszym ciągu rozważań i w związku z następującymi wy-
darzeniami157. [45.] Siódmy dom jest miejscem małżeństwa (γάμου τόπος ἐστί). Ponieważ 
Baran (κριός) znajduje się tu w  wywyższeniu (ὕψωμα) i  w  trygonie do Słońca (ὁ ἥλιος), 

154 W analizowanym fragmencie tekstu autor odwołuje się do symboliki astrologicznej, przy-
pisując trzeciemu domowi horoskopu (domowi braci) znak Strzelca. W astrologii klasycznej trzeci 
dom związany jest z  komunikacją, rodzeństwem oraz bliskim otoczeniem. Obecność Strzelca, 
znaku ognistego i zmiennego, może sugerować ekspansywną i filozoficzną naturę relacji tego na-
rodu z innymi.​ Wzmianka o „trygonalnej władczości Słońca” oraz „kwadratowym świadectwie” 
odnosi się do aspektów astrologicznych: trygon (120°) jest uważany za harmonijny, podczas gdy 
kwadrat (90°) wskazuje na napięcia. Słońce, jako symbol władzy i tożsamości, w tych aspektach 
może sugerować zarówno sprzyjające, jak i wyzywające relacje z innymi narodami.​ Dalsza część 
tekstu podkreśla, że związki z innymi narodami są „polityczne z wyboru, a nie z natury”, co może 
wskazywać na formalne alianse oparte na interesach, a nie na głębokich, wspólnych wartościach. 
Wzmianka o „niepodległości i nieposłuszeństwie Saturna” oraz jego „naturalnej opozycji wobec 
Marsa” może symbolizować trudności w  utrzymaniu trwałych sojuszy, zwłaszcza jeśli są one 
oparte na przymusie lub dominacji.

155 Greckie wyrażenie „προγονικὴν … καὶ πατρικὴν ταπείνωσιν” oznacza dosłownie „poni-
żenie [ich] przodków i ojca”. Nie chodzi zatem o poniżenie „ze strony przodków”, lecz o stan, 
w jakim znaleźli się oni sami.

156 Greckie καταβιβάζων („ten, który sprowadza w dół”) to termin techniczny oznaczający pla-
netę przynoszącą upadek lub niepomyślność – tradycyjnie odnosi się do jednego z tzw. malefików, 
zazwyczaj Marsa lub Saturna. Opozycja (ἐκ διαμέτρου) Afrodyty (tj. Wenus – klasyfikowanej 
jako benefik) łagodzi ten wpływ i nadaje pozytywną interpretację – wielką liczbę dzieci, choć 
„z niewolnic” (θεραπαινῶν), co może mieć również wymiar społeczno-kulturowy, sugerując roz-
rost poprzez niskie warstwy lub przez przymusowe związki. Ostatecznie interpretacja pozytywna 
wynika także z tego, że dom piąty przypisany jest Saturnowi (Κρόνου), a więc planeta ta „panuje” 
nad tą sferą życia i może zapewniać strukturę, stabilność lub władzę nad potomstwem, mimo że 
sama bywa postrzegana jako nieprzychylna.

157 Szósty dom w astrologii klasycznej kojarzony jest z chorobami, niewolnictwem i ogólnie 
z sytuacjami kryzysowymi lub służebnymi. Trygon (τριγωνίζεται) z Saturnem i Marsem – obie 
planety uważane za malefiki – wzmacnia negatywne skojarzenia: Kronos jako symbol ograni-
czeń, ciężaru i trwania cierpienia, Ares zaś jako energia konfliktu i gwałtu. Ich wspólne oddzia-
ływanie zwiastuje nie tyle katastrofę, co cyklicznie powracające stany destabilizacji, wynikające 
z wewnętrznej niezgody (διχόνοια) i konfliktów (μάχη πολλή). Autor zapowiada kontynuację in-
terpretacji tych aspektów w kolejnych częściach tekstu, co sugeruje ciągłość analizy horoskopu 
w odniesieniu do dalszych domów.



104	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

a miejsce to pozostaje również w aspekcie trygonalnym do Afrodyty-Wenus wraz z planetą 
wschodzącą (ἀναβιβάζοντι), zawierają oni małżeństwa z wielkimi honorami i w przepychu. 
Z racji dominującej i nieproduktywnej natury Barana (ἀρχικωτάτη καὶ ἀνέργαστος ἰδιότης), 
ich żony będą nieproduktywne, tj. niepracujące. A ponieważ władca tego znaku, Ares-Mars, 
znajduje się w miejscu swego upadku (ταπείνωμα, tj. w niekorzystnym położeniu), dlatego 
mężczyźni z  tego ludu łatwo będą oddalali swoje żony158. [46.] Ósmy dom jest miejscem 
śmierci (θανάτου τόπος ἐστί). Z powodu naturalnej skłonności Byka (ταῦρος) do cierpliwo-
ści w cierpieniu (κακοπάθεια) i łagodnej wytrwałości (ἡμερότης), znoszą śmierć bez strachu 
(ἀδειλάνδρως). Odważnie ją podejmują i lekkomyślnie wystawiają się na niebezpieczeństwa 
(τὰς ἐπιφορὰς)159. [47.] Dziewiąty dom jest miejscem podróży do innych krajów (ξενιτείας 
τόπος ἐστί). Ponieważ jest to dom Hermesa (Merkurego), oznacza częste wyprawy i ekspe-
dycje wojenne (πυκνὰς ἐπιτελοῦσι ξενιτείας καὶ ἐκστρατείας), tak że podróże traktują jak 
swoje ojczyzny (τὰς ξενιτείας πατρίδας ἡγοῦνται)160. [48.] Dziesiąty dom, czyli medium co-
eli, jest miejscem działania (πράξεως τόπος ἐστί). Ponieważ jest to dom Księżyca, władza 
każdego z rządzących tym narodem będzie szybka i krótkotrwała – żaden z nich nie będzie 
panował dłużej niż dziewiętnaście lat, zgodnie z  cyklem księżycowym (ἀποκαταστατικὸς 
σεληνιακὸς κύκλος). Jednakże, z powodu obecności Saturna w punkcie męczeńskim (μοῖρα 
τοῦ μάρτυρος), niektórzy z królów osiągną dwadzieścia cztery lata panowania. Mimo to dzię-
ki Saturnowi każde z tych panowań będzie silne, potężne i niepoddane161. [49.] Jedenasty dom 

158 Siódmy dom tradycyjnie odnosi się do małżeństwa i  związków partnerskich. Obecność 
Barana jako znaku związanego z  energią, inicjatywą i  dominacją, w  aspekcie trygonalnym ze 
Słońcem i Wenus sugeruje, że zawieranie małżeństw wiąże się z prestiżem i  ceremonią (τιμή, 
πολυτέλεια). Jednakże Baran, jako znak ognisty i „nieproduktywny” (ἀνέργαστος), symbolizuje 
brak praktycznych obowiązków – tłumaczy to społeczną bezczynność kobiet. Mars, jako władca 
Barana, znajduje się w swoim upokorzeniu (δηλ. w Wadze), co w tradycji astrologicznej oznacza 
osłabienie jego wpływu – stąd konkluzja, że małżeństwa są niestabilne i  można je łatwo rozwią-
zać (ῥᾳδίως ἀπολύουσι). 

159 W astrologii ósmy dom symbolizuje śmierć, transformację i  ryzyko. Byk (Taurus) jako 
znak ziemski, związany z  ciałem i  materią, jest tutaj odczytywany poprzez swoje domniema-
ne cechy: odporność, cierpliwość (ὑπομονητική ἡμερότης) oraz skłonność do znoszenia trudów 
(κακοπάθεια). Tekst podkreśla, że osoby spod tego znaku znoszą śmierć dzielnie i spokojnie – bez 
tchórzostwa (ἀδειλάνδρως). Dodatkowo ich stosunek do niebezpieczeństw (ἐπιφοραί) jest lekko-
myślny i odważny zarazem – są skłonne podejmować ryzyko nawet kosztem życia (ῥιψοκινδύνως).

160 Dziewiąty dom w astrologii tradycyjnie odpowiada za podróże dalekie, religię, filozofię 
i  edukację. Tutaj autor skupia się na jego związku z ξενιτεία – „przebywaniem na obczyźnie” 
– oraz z ekspedycjami wojennymi (ἐκστρατεῖαι), co poszerza klasyczne rozumienie tego domu 
o aspekt militarny. Hermes jako władca tego znaku (οἶκος Ἑρμοῦ) odpowiada za ruchliwość, ko-
munikację i adaptację, co uzasadnia częste zmiany miejsca pobytu. Ciekawa jest końcowa uwaga: 
„τὰς ξενιτείας πατρίδας ἡγοῦνται” – ludzie ci traktują obczyznę jak ojczyznę, co może wskazywać 
na kosmopolityczny charakter narodu lub jednostek podporządkowanych temu układowi horosko-
powemu.

161 Dziesiąty dom (μεσουράνημα) tradycyjnie związany jest z władzą, prestiżem i działaniem 
na scenie publicznej. Autor opiera interpretację na fakcie, że domem tym włada Księżyc, symbo-
lizujący zmienność, niestabilność i cykliczność. Stąd wywodzi krótkotrwałość rządów – ograni-
czoną do 19 lat, co wyraźnie nawiązuje do cyklu Metona (19-letni cykl synchronizacji faz Księ-
życa z rokiem słonecznym, znany w astrologii i astronomii starożytnej Grecji). Obecność Saturna 
w punkcie męczeństwa (μοῖρα τοῦ μάρτυρος) może odnosić się do konkretnego stopnia zodiaku 
związanego z cierpieniem lub końcem, ale jednocześnie wskazuje na jego rolę jako wzmacnia-
jącego i  stabilizującego czynnika. Dzięki temu niektórzy władcy przekroczą standardowy cykl 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 105

to miejsce Dobrego Ducha (τοῦ ἀγαθοῦ δαίμονος). Dzięki wrodzonemu, dumnemu i  oso-
bliwemu charakterowi Lwa oraz obecności w nim Afrodyty-Wenus, a także wznoszącej się 
z nią planety, osiągną szczęście we wszystkich dziedzinach życia – w pożywieniu, odzieniu, 
władzy i handlu – lecz z wyłączeniem mórz, gdyż na morzu nie będą mieli powodzenia ani 
dominacji162. [50.] Dwunasty dom to miejsce złego dajmona (τοῦ κακοδαιμονήματος). Jed-
nakże, dzięki obecności Słońca i Hermesa (Merkurego), będą posiadali wielu służących; ci, 
którzy doświadczają nieszczęścia, zaznają szczęścia, a ci, którym się powodzi, rzadko zaznają 
nieszczęścia163. [51.] I tak oto przedstawiliśmy to, co dotyczy dwunastu domów i układu ho-
roskopu164. Teraz zaś podejmę rozważania na temat samych władców tego narodu, omawiając 
ich kolejno165, [s. 26] wraz z innymi wydarzeniami, które miały miejsce w trakcie panowania 
tego ludu166. Wykład przedstawia się następująco:

księżycowy (24 lata – liczba saturniczna). Władza pozostaje jednak „niepoddana” (ἀνυπότακτος), 
co wzmacnia obraz suwerenności, niezależności i surowości, typowy dla znaczenia Saturna w tra-
dycji astrologicznej.

162 Jedenasty dom, nazywany tradycyjnie domem dobrego dajmona, wiąże się z pomyślnością, 
przyjaźniami, nadziejami i sukcesem w życiu społecznym. Lew (Λέων) jest znakiem ognistym, 
stałym, utożsamianym z dumą, władzą i indywidualizmem. Afrodyta (Wenus) w tym znaku oraz 
obecność planety „wznoszącej się” (ἀναβιβάζων – zapewne chodzi o benefika w horoskopie uro-
dzeniowym lub momentalnym, np. Jowisza), wskazują na szczęście i dostatek. Interesujące jest 
ograniczenie tego szczęścia do spraw lądowych – tekst mówi wprost, że „na morzu nie zapanują” 
(οὐκ ἐπικρατήσουσιν), co może wynikać z lądowego charakteru Lwa i/lub braku wpływów Nep-
tunicznych (choć pojęcie Neptuna nie istniało w astrologii greckiej, odpowiadające funkcje pełnił 
np. Księżyc lub w pewnych konfiguracjach Wenus). 

163 Dwunasty dom w astrologii hellenistycznej jest zwykle określany jako dom „złego ducha” 
(κακοδαίμων) i  łączy się go z  cierpieniem, wrogami, izolacją i  sprawami ukrytymi. Obecność 
Słońca i Hermesa (Hermesa utożsamianego z Merkurym) jest tutaj czynnikiem łagodzącym: obie 
planety mają w pewnych konfiguracjach charakter wspierający. Merkury jako planeta komunika-
cji i intelektu oraz Słońce jako źródło światła i autorytetu wskazują tu na przewagę nad wrogami 
lub zdolność radzenia sobie z przeciwnościami. Zysk sług (θεράποντες) może wskazywać na suk-
ces w relacjach z podwładnymi, protekcję lub dobrobyt materialny nawet w niekorzystnych wa-
runkach. Odwrócenie losu (dysfunkcjonalni osiągają szczęście, a szczęśliwi rzadko doświadczają 
nieszczęścia) wskazuje na niestałość losu, ale też na możliwość przełamywania niekorzystnych 
wpływów dwunastego domu przez sprzyjające pozycje planetarne.

164 „διὰ τῶν ιβ τόπων καὶ τῆς κεντρώσεως” – dosł. „poprzez 12 miejsc i centralny punkt (cen-
trum horoskopu)” – odnosi się do pełnej analizy dwunastu domów astrologicznych oraz układu 
horoskopu jako całości.

165 „πραγματεύσομαι καθεξῆς” – „będę rozważać kolejno”, „omówię po kolei” – klasyczna 
formuła przejścia do narracji historyczno-politycznej lub biograficznej.

166 „τοῦ ἔθνους τούτου ἐπικράτησιν” – „panowanie tego ludu” lub „dominację tego narodu”; 
odnosi się do ogólnej historii i losów wspólnoty politycznej.

Fragment ten stanowi zakończenie astrologicznej analizy dwunastu domów horoskopu i jedno-
cześnie wprowadzenie do kolejnej części traktatu, poświęconej już bezpośrednio władcom danego 
narodu oraz ich dziejom politycznym. Autor wyraźnie oddziela ogólną, schematyczną interpretację 
układu horoskopu od konkretnej egzegezy historycznej. Formuła „τὰ δὲ νῦν... πραγματεύσομαι” 
(„teraz zaś podejmę...”) ma charakter retoryczny i wskazuje na przejście od teorii astrologicznej 
do jej zastosowania w analizie losów jednostek i państwa. Odwołanie do ἐπισυμβαινόντων (wy-
darzeń, które miały miejsce) sugeruje, że dalsza część tekstu opierać się będzie na próbie astro-
logicznego wyjaśnienia faktów historycznych – typowe podejście dla późnoantycznej astrologii 
politycznej, znanej choćby z dzieł Teukrosa z Babilonu czy pism Pseudo-Ptolemejskich.



106	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

[52.] Muhammad (Mahomet) † 632: Pierwszym z  nich, który poprowadzi, jest ten, 
w którego horoskopie Saturn znajduje się w granicach Wenus, a jego wywyższenie oraz dom 
Wenus wschodzą. Wenus bowiem wschodnia sprawia, że człowiek o usposobieniu saturnicz-
nym ma naturę wzniosłą i wyniosłą. Dlatego mąż ten posiada następujące cechy ciała: dzięki 
Wenus, ponieważ jest wschodnia – postać wysmukła, wygląd piękny i krągły, oczy żywe, cera 
jasna, członki dobrze ukształtowane, klatka piersiowa owłosiona, skłonność do przyjemności; 
dzięki Saturnowi – zdolność rozumienia, mądrość naukowa, uniesienie i nieposłuszeństwo; 
dzięki Hermesowi – ponieważ nie oddala się od Wenus o więcej niż pół znaku – wielomów-
ność; a  z  powodu niepłodności Lwa – małodzietność. Przewodzić zatem będzie naród (τὸ 
ἔθνος), wychowując, nauczając i umacniając aż do chwili, gdy gwiazda Saturna dotrze do 
końca Skorpiona w swoich własnych granicach167. Wtedy bowiem przez swe granice i przez 
trygonalny udział Wenus rozpocznie i zakończy swoje panowanie168.

[53.] Abu Bakr (Abū Bakr) † 634: Następny władca, który będzie panował nad tym 
ludem, będzie pochodził z  rodu tego pierwszego. Będzie tak dlatego, że mąż ten ma rela-
cję z  trogonem Hermesa-Merkurego i  Kronosa-Saturna. Będzie on [człowiekiem] małego 
wzrostu, o wąskich oczach; będzie to człowiek poważny, ponury; prawie nie będzie posiadał 
zarostu; jego cera będzie śniada; będzie człowiekiem bardzo sprawiedliwym. On stanie się 
przyczyną opuszczenia przez ten lud ich początkowej, własnej ojczyzny. Jego życie zostanie 
zakończone wówczas, gdy Kronos-Saturn będzie przebywał w swoim własnym domu, a ra-
czej można powiedzieć, wówczas, gdy Koziorożec, Kronos-Saturn i Afrodyta-Wenus będą 
razem w trogonie169.

[54.] Umar (ʿUmar) † 644: Trzecim [władcą] będzie mąż pochodzący z rodu tego pierw-
szego, znajdujący się pod mieszanym wpływem Kronosa (Saturna) i Afrodyty (Wenus). Jego 
wygląd charakteryzować będą uroda, piękne oczy, gęsta broda, lecz także łysiejąca przednia 
część głowy, a dalej już włosy gęste. Umocni swoją władzę w stosunku do poprzedników. Za 
sprawą Kronosa (Saturna) w domu Wodnika i Afrodyty (Wenus) w północnej ćwiartce nieba 
wyśle swoje wojska na północ, ku Syrii, Palestynie i Babilonii. Z powodu Aresa (Marsa), 
który pozostaje w najniższym położeniu i od północy częściowo graniczy z Rakiem, jego lud 
będzie prowadził wojnę z Idumejczykami i Babilończykami – i zwycięży ich. Pokonają rów-
nież Rzymian, Persów, Syryjczyków, Babilończyków i Egipcjan. Osiedlą się na ich ziemiach 
i będą sprawować nad nimi twardą władzę. Ponieważ Kronos (Saturn) tego władcy znalazł 
się pod panowaniem Bliźniąt [s. 27], za sprawą Hermesa (Merkurego) będącego na zachodzie 
nieba, cykl śmierci, który miał się dokonać, zostanie powstrzymany przez Boga170.

167 W tym fragmencie autor rozróżnia między „mężem” (ὁ ἀνήρ), którego opis cech fizycz-
nych i duchowych odnosi się do Mahometa, a „narodem” (τὸ ἔθνος), czyli Arabami jako wspól-
notą. Horoskop najpierw charakteryzuje proroka jako jednostkę, następnie przenosi funkcję prze-
wodnictwa na cały lud, który ma wychowywać, nauczać i umacniać aż do zmiany układu Saturna.

168 Autor rozpoczyna wyliczenie władców od Mahometa, którego charakterystyka opiera się 
na astrologicznej analizie wpływu Saturna, Wenus i Merkurego. Horoskop zapowiada jego domi-
nującą rolę jako nauczyciela i przewodnika duchowego aż do zmiany układu planet.

169 Abu Bakr, następca Mahometa, ukazany jest jako władca powiązany astrologicznie z Mer-
kurym i  Saturnem. Jego melancholijny charakter i  skromna prezencja kontrastują z  jego zna-
czeniem jako przywódcy wewnątrz ojczyzny, a  jego śmierć przypisana jest koniunkcji Saturna 
i Wenus w Koziorożcu. 

170 Astrologiczny opis trzeciego władcy rodu opiera się na połączeniu wpływów Kronosa (Sa-
turna) i Afrodyty (Wenus). Saturn, będący w  domu Wodnika, symbolizuje surowość, trwałość 
i ekspansję na północ (Syrię, Palestynę, Babilonię). Wenus w północnej części nieba łagodzi jego 
działanie, nadając mu cechy urody, „pięknych oczu” i harmonijnej postawy, co odpowiada opiso-
wi wyglądu fizycznego władcy. Jednocześnie obecność Aresa (Marsa) w niskim położeniu, przy 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 107

[55.] Usman (ʿUthmān) † 656: Po nim powstanie inny z  tego samego rodu, za spra-
wą trygonalnego powinowactwa z Kronosem. Będzie to mąż o usposobieniu saturnicznym 
i hermetycznym: wysoki, o pięknych oczach i brwiach, z długim nosem, obficie owłosiony, 
o  ciemnej cerze. Będzie rządził tym ludem, a  za jego panowania nastanie posucha, susza 
i głód, spowodowane północnym przebiegiem Kronosa przez górne znaki zodiaku. Przetrwa 
aż do momentu, gdy Kronos wejdzie w znak Wagi – wtedy bowiem zostanie zamordowany 
na skutek trygonalnego układu z Merkurym oraz działania Aresa, który wówczas posiadać 
będzie fatum uwolnienia (tj. spełnienia przeznaczenia). Wówczas, pod wpływem losowego 
i granicznego panowania Aresa, królestwo tego ludu zostanie podzielone, a między nimi za-
panuje niezgoda i spór. Dzięki Kronosowi, który wówczas znajdzie się w swoim wyniesieniu, 
a Ares do niego dołączy, przewagę zyskają ci w Syrii. Natomiast z powodu położenia Słońca 
w znaku upokorzenia i ponieważ Ares stanie się tam podporą, ludy Wschodu zostaną poniżo-
ne, a panujący tam król (Ali (ʿAlī.) † 661) zostanie zamordowany – za sprawą hermetycznego 
wpływu, który sprowadzi wojny i masowe rzezie mężczyzn171.

[56.] Muawia (Muʿāwiya) † 680: W tym czasie władcą tego ludu zostanie ktoś spośród 
mieszkających w Syrii, a królestwo nie będzie się już znajdować w ich ojczyźnie. Stanie się tak 
z powodu zmiany cyklu, wynikającej z pięciostopniowego przesunięcia szerokości zodiakalnej, 
spowodowanego ruchem Kronosa (Saturna). Ów władca będzie człowiekiem o temperamencie 
podlegającym Kronosowi (Saturnowi) i Hermesowi (Merkuremu), długowiecznym, o pociągłej 

granicy z Rakiem, wskazuje na wojny z sąsiadami – Idumejczykami i Babilończykami – zakoń-
czone zwycięstwem. Wzmianka o pokonaniu Rzymian, Persów, Syryjczyków i Egipcjan odzwier-
ciedla klasyczną retorykę astrologii mundalnej, w której moc Saturna w znaku Bliźniąt łączy się 
z opóźnioną, lecz nieuchronną ekspansją. W końcowym elemencie horoskopu pojawia się Hermes 
(Merkury) na zachodzie nieba – planeta przerw i zmian – którego obecność sygnalizuje zatrzyma-
nie cyklu śmierci i interpretowana jest jako znak boskiej interwencji.

171 Tłumaczenie horoskopu opiera się na ustrukturyzowanej analizie terminologii astrologicznej 
i retoryki typowej dla późnoantycznych i wczesnobizantyńskich proroctw politycznych. Fraza „καὶ 
μετ’ αὐτὸν ἀναστήσεται ἕτερος τοῦ αὐτοῦ γένους διὰ τὴν τοῦ Κρόνου τριγωνικὴν οἰκειότητα” odnosi 
się do harmonijnego aspektu (trygonu) Saturna, który w astrologii oznacza trwałość, porządek, ale 
też ograniczenie, suszę i głód. Pokrewieństwo trygonalne z Saturnem ma tutaj tłumaczyć pojawienie 
się kolejnego władcy z  tej samej linii (tj. Ali po Othmanie). Wskazany temperament saturniczno-
-merkurialny (Κρονικῆς τε καὶ Ἑρμαϊκῆς συγκράσεως) niesie określenie zarówno fizjonomii (dłu-
gi nos, śniada cera, owłosienie, wysoki wzrost), jak i charakteru – Saturn łączy się z melancholią 
i  ciężarem, Hermes zaś z  intelektem, sprytem, ale i  zdradą. Opis katastrof (susze, głód – αὐχμοὶ 
καὶ ἀβροχίαι καὶ λιμοὶ) związanych z „północną drogą Saturna” (τοῦ Κρόνου [...] βορείαν πάροδον) 
ma swoje źródło w astrologii mundalnej: Saturn w „górnych znakach” (czyli w zodiakalnej półku-
li północnej) był uważany za niepomyślny znak władzy i rolnictwa. Jego przejście do znaku Wagi 
(domicylu Wenus, jego „egzaltacji”) zapowiada kulminację przeznaczenia – władca zostaje zgładzo-
ny (δολοφονηθήσεται), co jest dodatkowo wspierane przez „układ trygonalny” Merkurego (zdra-
da) i Marsa (wojna, przemoc). Mars w  tym fragmencie działa również jako władca horoskopowy 
(„μοιρική τε καὶ ὁριοκρατορική ἐπιστασία”), co oznacza, że władza podzieli się w wyniku wpływów 
planetarnych, prowadząc do schizmy i wojny domowej (tu: wojna domowa muzułmańska po śmier-
ci Othmana). Zwraca uwagę także astrologiczne rozróżnienie geopolityczne: Syria jako zwycięska 
(Saturn w domicylu i w kulminacji), Wschód – upokorzony (Słońce w znaku upadku, wsparty przez 
Marsa jako złowróżbnego władcę). Zamordowanie Alego (δολοφονηθήσεται... Ali † 661) tłumaczone 
jest wpływem Hermesa (Merkurego), którego „nadzór nad wojnami i rzeziami” („ἐπιστασία πολέμων 
καὶ ἀνδροκτασιῶν”) w pełni realizuje się w brutalnym, przeznaczonym losowo (μοιρικὴ ἄφεσις) za-
kończeniu. Tekst ten stanowi przykład astrologicznego rewizjonizmu historii w stylu byzantyńskich 
„proroctw historycznych”, w których los i cnoty planetarne wyznaczają bieg wydarzeń politycznych.



108	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

twarzy i  długim nosie, pięknych oczach i  z wyraźnym wyłysieniem z  przodu głowy. Będzie 
rządził pokojowo, choć w czasach wielkiej potęgi, podporządkowując sobie wiele prowincji – 
przede wszystkim Libię, za sprawą południowego położenia Aresa (Marsa) w tym czasie, a także 
Hyrkanię, Partię, Margianę oraz pozostałe ziemie Wschodu aż po granice Indii, całą Medię i Ar-
menię. Na początku jego panowania królestwo Persów zostanie ostatecznie spustoszone, ponie-
waż Zeus (Jowisz) zakończy wówczas środkowy etap swojej wielkiej cyklicznej drogi w znaku 
upokorzenia, a  także z  powodu pięciostopniowego południowego nachylenia swojej pozycji. 
W jego czasach Syria zostanie nawiedzona przez wielkie trzęsienie ziemi, wiele miejsc ulegnie 
zniszczeniu, a w niektórych rejonach zapanuje głód. Władca ten umrze, gdy Kronos (Saturn) 
osiągnie końcowe stopnie Bliźniąt. Ze względu na koniunkcję Zeusa z Kronosem oraz ich wza-
jemny aspekt (σχηματικὴ ἔντευξις), pozostawi królestwo swemu własnemu synowi172.

[57.] Jazid (Yazid) † 683: Będzie to człowiek o usposobieniu podlegającym Kronosowi 
(Saturnowi) i Aresowi (Marsowi), obdarzony naturą sprzyjającą długowieczności, o pięknych 
oczach, gęstych włosach, surowym charakterze i despotycznej władzy. Umrze, gdy Kronos-
-Saturn wejdzie w znak Lwa. [59.] Po jego śmierci rozgorzeją niepokoje w Persji i na pustyni 
Arabii, a wojny będą się mnożyć, ponieważ wówczas Ares-Mars przebywać będzie razem 
z Kronosem-Saturnem w znaku Panny. Władzę obejmie wówczas mężczyzna niższego niż 
przeciętny wzrostu, o szerokiej piersi, błękitnych oczach i czerwonobrązowej cerze, mający 
temperament łączący cechy Kronosa-Saturna i Aresa-Marsa [s.28]. Gdy Kronos-Saturn nadal 
będzie przebywał w Pannie, ten władca zakończy życie173.

[58.] Abd al-Malik † 705: Po nim królować będzie jego syn, ponieważ wówczas Zeus-Jo-
wisz znajdzie się w aspekcie z Kronosem-Saturnem. Będzie panował wśród zamętu. Będzie 
to mąż o charakterze Hermokronikosa (czyli podległy Hermesa [Merkuremu] i Kronosowi 
[Saturnowi]), wysoki, o pociągłej twarzy, pięknych oczach, gęstych włosach i wielodzietny. 
Toczyć będzie wojny i odniesie liczne zwycięstwa. Za jego czasów pojawi się wiele bandy-
tyzmu, głodu i konfliktów. Zawrze układ z Rzymianami i podporządkuje sobie wszystkich 
członków swego ludu, przynosząc pokój. Będzie panował, dopóki Kronos-Saturn nie wejdzie 
w znak Bliźniąt – wówczas jego panowanie dobiegnie końca174.

172 Astrologiczny opis panowania Muʿawii opiera się na hellenistycznej astrologii mundalnej, 
łączącej ruchy planet z wydarzeniami politycznymi. Kronos (Saturn) symbolizuje długowiecz-
ność, powolność i konserwatyzm, Hermes (Merkury) – zręczność i elastyczność, a Ares (Mars) 
– ekspansję militarną. Przesunięcie o pięć stopni zodiakalnej szerokości (πενταμοιρία) wskazuje 
na zmianę w strukturze władzy i jej geograficznym położeniu (z Arabii do Syrii). „Znak upoko-
rzenia” (ταπείνωμα) dla Zeusa (Jowisza) to Koziorożec – jego astrologicznie najsłabsze miejsce. 
Opisana koniunkcja Zeusa i Kronosa w końcu Bliźniąt zapowiada przekazanie władzy synowi – 
w rzeczywistości chodzi o Jazida, syna Muʿawii. 

173 Opisy Jazida i Marwana osnute są wokół astrologii mundalnej. Jazid przedstawiony jest 
jako osoba o  mieszanej koniunkcji Kronosa (Saturna) i Aresa (Marsa), co symbolizuje długo-
wieczność i autorytaryzm (Saturn) połączone z wojowniczością (Mars). Charakterystyka fizyczna 
(jasne oczy, owłosienie, surowość) wpisuje się w astrologiczne tropy przypisywane takim ukła-
dom. Śmierć Jazida następuje przy ingresie Saturna w znak Lwa – ognisty znak, często związany 
z dramatycznymi zmianami przywództwa. Po nim nastaje okres wojen, zgodny z koniunkcją Mar-
sa i Saturna w znaku Panny – znaku ziemskim, co może wskazywać na skumulowaną i strategicz-
ną przemoc. Marwan (Merwan † 685) również ujęty jest w aspekcie „Kronosowo-Marsowym”, co 
wskazuje na brutalną i krótką władzę. Opis fizyczny („glaúkos” – niebieskooki lub „błyszcząco-
-spojrzany”) oraz czerwono-brunatna cera to elementy horoskopowego portretu, a zakończenie 
życia wraz z końcem obecności Saturna w Pannie podkreśla determinizm astrologiczny w narracji.

174 ʿ Abd al-Malik przedstawiony jest jako władca o konfiguracji Hermokronikosa – połącze-
nie Merkurego (Hermesa) i Saturna (Kronosa) oznacza intelektualną przenikliwość, strategiczne 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 109

[59.] Walid † 715: Po nim panować będzie jego syn, ponieważ Jowisz-Zeus znajdzie 
się w trygonie w Wodniku. Będzie on miał temperament Jowisza i Marsa: mężczyzna nieco 
niższego wzrostu od przeciętnego, o pięknych oczach, orlim nosie, bujnych włosach, ociężały, 
lecz bystry. Odniesie wiele zwycięstw i podporządkuje sobie ziemie Zachodu. Zginie, gdy 
Saturn-Kronos wejdzie w początek gwiazdozbioru Raka w czasie, gdy Słońce tworzyć będzie 
trygon w Wodniku – znaku będącym domem Saturna175.

[60.] Sulejman (Sulaimān) † 717: Po nim panować będzie jego brat, ponieważ Jowisz 
(Zeus) znajdować się będzie w Strzelcu i utworzy heksagonalny aspekt (sekstyl) z Saturnem 
(Kronosem). Będzie to mężczyzna o temperamencie marsowo-saturnicznym (Ἀρεοκρονικήν), 
nieco niższego niż przeciętny wzrostu, tęgiej postury, z gęstą brodą, wyrazistymi oczami, zro-
śniętymi brwiami, kędzierzawymi włosami, o skłonności do nadmiernego jedzenia. Zginie, 
gdy Saturn wejdzie w znak Skorpiona – w czasie, gdy jego armia podejmie próbę oblężenia 
i zdobycia stolicy królestwa Rzymian176.

[61.] Omar II (ʿUmar) † 720: Po nim panować będzie inny mężczyzna z tego samego 
rodu, ponieważ Jowisz znajdować się będzie w Rybach i utworzy aspekt trygonu z Saturnem. 
Będzie miał temperament zdominowany przez Hermesa (Merkurego) i  Słońce. Będzie to 
mężczyzna nieco niższy niż przeciętnie, surowy, o zrośniętych brwiach, pięknych oczach, 
gęstej brodzie i z widoczną blizną na twarzy. Surowość zawdzięczać będzie wpływowi Mer-
kurego, a głębię intelektu – Słońcu. Jego życie zakończy się, gdy Saturn wejdzie w znak 
Strzelca177.

myślenie i powściągliwość, co zgadza się z historycznym obrazem jego administracyjnych reform 
i centralizacji kalifatu. Wpływ Zeusa (Jowisza) na Saturna przy jego objęciu władzy zapowiada 
królewską sukcesję (aspekt między planetą królewską a planetą losu), lecz w niespokojnych wa-
runkach. Symboliczne znaczenie Saturna w znaku Bliźniąt (znaku powietrznym, niestabilnym, 
związanym z  przekazem i  dualizmem) wyznacza koniec jego panowania, zgodnie z  astrologią 
mundalną, gdzie zmiana znaku przez Saturna może oznaczać zmianę cyklu politycznego lub dy-
nastycznego. Wzmianka o traktacie z Rzymianami może odnosić się do rozejmów z Bizancjum. 
Opis fizyczny i wzmianka o licznych dzieciach także mają astrologiczne konotacje – Saturn daje 
długowieczność i potomstwo, a Merkury – elokwencję i zręczność w rządzeniu.

175 Opis al-Walida I wskazuje na dominację Jowisza (Zeusa) i Marsa (Aresa), co łączy królew-
skość z wojowniczością – zgodnie z klasycznym rozumieniem tych planet. Jego fizjonomia łączy 
cechy jowiszowe (eudajmonia, dobrobyt) z  marsowym dynamizmem. Określenie νωδός (dosł. 
„ociężały język” lub „niewyraźny”) kontrastuje z  ὀξύς – bystrością; sugeruje człowieka może 
nie elokwentnego, ale sprawnego i energicznego. Zwycięstwa nad Zachodem mogą wskazywać 
na podboje jego czasów w Hiszpanii i Maghrebie. Kulminacja i koniec jego życia związana jest 
z przejściem Saturna przez jego własny znak (Wodnik) i układem trygonalnym ze Słońcem – co 
zapowiada naturalny kres silnego panowania w astrologii mundalnej.

176 Aspekt heksagonalny (ἑξάγωνον στάσις) między Jowiszem a Saturnem w Strzelcu ozna-
cza względną harmonię między ekspansją (Jowisz) a strukturą i losem (Saturn). Pozycja Jowisza 
w Strzelcu to jego domicyl – miejsce szczególnej siły. Temperament marsowo-saturniczny łączy 
impulsywność i wojowniczość (Mars) z powagą i ciężarem losu (Saturn). Wzmianka o oblężeniu 
„królewskiego miasta Rzymian” to jasne odniesienie do nieudanej arabskiej próby zdobycia Kon-
stantynopola w latach 717–718 za panowania cesarza Leona III Izauryjczyka, co nadaje fragmen-
towi konkretny kontekst historyczny.

177 Wzmianka o  Jowiszu w Rybach (znaku jego wywyższenia) i  trygonie z Saturnem suge-
ruje panowanie nacechowane duchowością i porządkiem. Hermes (Merkury) symbolizuje inte-
lekt, surowość i introspekcję, natomiast Słońce – wybitne cechy przywódcze i duchową jasność. 
Ciekawym szczegółem jest wzmianka o  bliźnie (ὠτειλή), co w  horoskopach często wskazuje 
na znamienne znaki fizyczne, utożsamiane z przeznaczeniem. Symboliczne „zakończenie” jego 



110	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

[62.] Jazid (Yazīd.) II † 724: Po nim panować będzie kolejny mężczyzna z tego samego 
rodu, gdyż Jowisz z Barana utworzy aspekt trygonu z Saturnem. Będzie miał temperament 
pod wpływem Wenus i Marsa. Będzie to mężczyzna wysokiego wzrostu, o  ciemnej cerze, 
pięknych oczach, gęstej brodzie, pełen wdzięku, a zarazem pożądliwy wobec kobiet. Za jego 
panowania wschodnia część jego ludu zostanie ogarnięta niepokojem z powodu ingerencji 
Marsa w sprawy Saturna. Ostatecznie jednak zapanuje pokój. Umrze, gdy Saturn znajdował 
się będzie w znaku Koziorożca178.

[63.] Hiszam (Hischam) † 743: Po nim panować będzie jego rodzony brat, ponieważ 
Jowisz tworzy trygon z Saturnem z pozycji Panny. Będzie miał temperament pod wpływem 
Afrodyty-Wenus i Hermesa-Merkurego. Będzie to mężczyzna nieco niższy od przeciętnego, 
korpulentny, o jasnej cerze, kręconych włosach, gęstej brodzie i lekko zezowaty – z powodu 
Saturna przebywającego wówczas blisko promieni Słońca, w fazie porannego wschodu (ἑῴαν 
φάσιν). [s.29] Będzie rządził w sposób uporządkowany i spokojny, ponieważ Saturn będzie 
przechodził przez znaki zodiaku ruchem prostym (κατ’ εὐθεῖαν γραμμὴν). Jednak z powodu 
koniunkcji Marsa z Saturnem w Rybach zostanie zaniepokojony przez lud Scytów, którzy do-
konają najazdu i zniszczą część jego wschodnich terytoriów. Za jego rządów wystąpią także 
długie okresy suszy i bez deszczu. Umrze, gdy Saturn osiągnie Pannę i wejdzie w trudniejszy 
układ planetarny (ἐπὶ βαρειότερα)179.

[64.] Walid II † 744 (data w przybliżeniu.): Po nim panować będzie inny przedstawiciel 
tego samego rodu, za sprawą trygonalnego aspektu Jowisza-Zeusa wychodzącego z Byka. 
Jego temperament będzie pod wpływem Hermesa-Merkurego i Afrodyty-Wenus. Będzie to 
mężczyzna o  proporcjonalnej sylwetce, pięknych oczach, ładnie zarysowanych brwiach, 
z kręconymi włosami i łysiną czołową. Jego życie dobiegnie końca, gdy Saturn pozostawać 
będzie w znaku Panny, a Mars – będący wschodni (Ἀνατολικός) – znajdzie się w Rybach, 
skąd utworzy drugi aspekt wspierający i zarazem opozycyjny wobec Saturna (διαμετρεῖν τὸν 
Κρόνον)180.

panowania wraz z wejściem Saturna w Strzelca może odzwierciedlać konkretną cezurę polityczną 
lub zmianę cyklu władzy.

178 Wzmianka o trygonie Jowisza (z Barana) z Saturnem symbolizuje korzystny rozwój poli-
tyczny lub duchowy. Wenus (Afrodyta) i Mars (Ares) wskazują na napięcie między przyjemno-
ścią a impulsywnością. Termin γυναικομανής (dosł. „kobietolubny”) może oznaczać nadmierne 
uleganie erotycznym przyjemnościom, co wiąże się z astrologiczną dominacją Wenus i Marsa. 
Wtrącenie „τοὶ κατὰ τὴν ἀνατολὴν” być może określa konkretnie ludność z regionów wschodnich, 
np. Iraku lub Persji, gdzie buntownicze nastroje były historycznie rzeczywiste w  omawianym 
okresie. Pokój przywrócony przez Jezida II może mieć zatem charakter zarówno militarny, jak 
i polityczno-religijny.

179 Trygon Jowisza z Saturnem w Pannie wskazuje na okres stabilnego panowania i  dobrej 
organizacji administracyjnej. Wyrażenie „φάσιν ἑῴαν ποιεῖσθαι” oznacza, że Saturn był widoczny 
przed wschodem słońca – to tzw. heliakalny wschód, co w astrologii antycznej często symbolizo-
wało moment objawienia lub początku wpływu. Opis marsowo-saturnicznej koniunkcji w Rybach 
sugeruje wybuch przemocy i zniszczeń, co w połączeniu z  lokalizacją wskazuje na najazdy ze 
wschodu (Scytowie, utożsamiani często z ludami stepu). Zakończenie panowania w Pannie, okre-
ślone jako ἐπὶ βαρειότερα, może symbolizować pogorszenie układów planetarnych i zapowiedź 
końca harmonii. 

180 Frazę τριγωνικὴ ἐποψία tłumaczy się jako harmonijny aspekt 120° (trygon) między Jowi-
szem a innym punktem horoskopu – tutaj Saturna. „Z Byka” odnosi się do pozycji Jowisza w zna-
ku ziemskim, co w antycznej astrologii oznaczało stabilność i plon. Mars „wschodni” (ἀνατολικός) 
odnosi się do pozycji porannej – planeta widoczna tuż przed wschodem słońca. Στηριγμός  
i  διαμετρεῖν są technicznymi terminami: pierwszy dotyczy silnego wpływu/afirmacji, drugi 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 111

[65.] Jezid III † 744 październik: Następnie z tego samego rodu panować będzie kolejny 
król, ponieważ Zeus-Jowisz, znajdujący się w Bliźniętach, tworzy kwadraturę (aspekt 90°) 
z Kronosem- Saturnem181. Będzie to mąż w wieku dojrzałym, o pięknych oczach, zrośnię-
tych brwiach i bujnych włosach. Jego temperament będzie pod wpływem Hermesa-Merku-
rego. Umrze w czasie, gdy Saturn nadal przebywać będzie w znaku Panny. Po nim królem 
zostanie jego brat (Ibrahim), z powodu podwójnej (binarnej) natury znaku Panny (δίσωμον 
ζῴδιον)182. Jednakże ponieważ jego gwiazda znajdować się będzie w Pannie, w stanie oderwa-
nia (ἀσύνδετος – tzn. bez aspektu z innymi planetami)183, utraci on panowanie niemal natych-
miast. Wówczas cały lud pogrąży się w zamęcie, a królestwo zadrży w posadach – nastąpią 
wojny i wielkie niepokoje.

[66.] Marwan II † 750: Po nim panować będzie inny król z tego samego rodu, za sprawą 
Jowisza (Zeusa), który znajduje się w Raku wraz z Marsem (Aresem) i tworzy sekstyl z Kro-
nosem-Saturnem184. Będzie miał temperament areokronicki (Ἀρεοκρονικήν)185. Będzie to mąż 
nieco niższy od przeciętnego, gruby, o okrągłej twarzy i dzikim wyglądzie, zielonych oczach, 
niskim głosie – z powodu tego, że w tym czasie Saturn znajdzie się na swoim wywyższeniu, 
czyli w Wadze186. Będzie prowadził wiele wojen i niszczył miasta w Syrii, z powodu układu 
Marsa z  Jowiszem, dającego mu wsparcie. Za jego rządów będą miały miejsce trzęsienia 
ziemi, miasta zostaną zburzone, a krainy wyludnione – ponieważ Saturn będzie przechodził 
przez południowe rejony znaku Skorpiona187. Gdy Saturn znajdzie się w Wadze, a  Jowisz 
wejdzie w swoje wywyższenie – czyli znak Raka – poruszy się lud ze Wschodu188, mający 
moc Saturna i rozum Jowisza. Lud ten będzie się szczycił, że posiada ten sam system rządów. 
A kiedy Saturn osiągnie koniec znaku Skorpiona, Mars będzie zakotwiczony w znaku Lwa 
i Panny, zerkając na Jowisza w Strzelcu, wówczas ten zapowiedziany król zostanie wypędzo-
ny przez ten lud na Zachód, gdzie zostanie zabity, a pierwszy naród zostanie uciśniony przez 
drugi189. 

– aspektu opozycyjnego (180°). To zapowiada gwałtowny koniec panowania poprzez siły sprzecz-
ne i rozdzielające.

181 „Τετραγωνίζειν ἐκ τῶν διδύμων” – „tworzyć kwadraturę z  Bliźniąt” to aspekt napięcia 
(90°), w astrologii uważany za zwiastun wyzwań i konfliktów.

182 Δίσωμον ζῴδιον – „podwójny znak” to klasyczna antyczna nazwa dla znaków zodiaku 
o podwójnej symbolice (np. Bliźnięta, Ryby, Panna). Panna bywała traktowana jako ambiwalentna 
i niestabilna. 

183 Ἀσύνδετος (lat. absidus) – planeta bez aspektów, tzn. niepołączona z żadnym innym ciałem 
przez znaczący aspekt (np. koniunkcję, opozycję, trygon). W astrologii jest to znak izolacji, braku 
wpływu lub szybkiego końca.

184 „ἑξαγωνίζειν τὸν Κρόνον” – „tworzy sekstyl z Saturnem”: aspekt 60°, uważany w astrolo-
gii za korzystny, ułatwiający współdziałanie planet.

185 Σύγκρασις Ἀρεοκρονική – mieszanka temperamentu Marsowego (wojowniczego) i Satur-
nowego (zimnego, opóźniającego), zapowiadająca twardy, wojowniczy, ale strategiczny charakter.

186 ἴδιον ὕψωμα – „własne wywyższenie” odnosi się do astrologicznego „exaltatio”, tzn. pozy-
cji planety, w której ta działa szczególnie silnie. Saturn wywyższa się w Wadze.

187 Νοτιώτερα μέρη τοῦ σκορπίου – południowe części znaku Skorpiona, w astrologii uznawa-
ne za mroczne i destrukcyjne.

188 „Κινηθήσεται ἔθνος ἀπὸ ἀνατολῶν” – „poruszy się lud ze Wschodu” – typowa apokalip-
tyczna zapowiedź nowej siły politycznej lub militarnej przybywającej z Orientu.

189 „Καταπονηθήσεται τὸ πρότερον ἔθνος ὑπὸ τοῦ ἑτέρου” – „pierwszy naród będzie uciśnio-
ny przez drugi” – alegoria zmiany dynastii, obalenia władzy lub przewagi nowej siły nad starym 
porządkiem.



112	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

[67.] Abbasidae Saffah (Abū ’l-ʿAbbās as-Saffāḥ) † 754: [s. 30] A  potem panować 
będzie inny król z innego domu, co nastąpi wskutek „przemiany” Zeusa-Jowisza. Ponieważ 
Jowisz znajdował się w  Strzelcu, jego panowanie będzie korzystne, z  racji ruchu tej pla-
nety ku północnym częściom [nieba]. [Władca ten] zniszczy miasta, rozpęta wojny i zabije 
przywódców. Przeniesie także królestwo do Babilonu, ponieważ nastąpi „cykliczny powrót” 
Zeusa-Jowisza. Gdy Kronos-Saturn będzie w Koziorożcu, a Ares-Mars wsparty przez niego 
znajdzie się w Skorpionie i „patrzył będzie” na Kronosa, władca ten umrze. Po nim naród 
ogarnie zamęt z powodu pojawienia się siły, która go obali. Jego brat (al-Manṣūr † 775) przej-
mie władzę, ponieważ Kronos znajdzie się we własnym domu, a Jowisz z Barana utworzy 
z nim kwadraturę190.

[68.] Abd Allah ibn Ali (jednowładca) † 754: Wraz z nim wkroczy inny członek tego sa-
mego rodu, który podejmie interwencję przeciwko królowi i przez krótki czas będzie panował 
nad Syrią. Stoczy z nim wojnę z powodu interwencji i przejścia Aresa-Marsa nad Kronosem-
-Saturnem. Gdy Kronos znajdować się będzie w  znaku Panny, władza zachodnia zostanie 
obalona i  kraj pozostanie bez monarchy, ponieważ Mars będzie „odłączony” (ἀσύνδετος), 
natomiast panowanie wschodnie się utrwali. Ów człowiek (czyli al-Manṣūr) będzie miał tem-
perament Hermesa-Merkurego i Kronosa-Saturna, będzie w odpowiednim wieku, o jasnych 
oczach, z  niewielkim zarostem, o  bladej cerze, głosie cienkim, ale głębokim (βαθύς); bę-
dzie człowiekiem, który „mówi jedno, a czyni drugie”. Będzie prowadził wiele wojen, lecz 
wszyscy, którzy przeciw niemu powstaną, zostaną pokonani. Gdy Kronos będzie przebywał 
w znaku Koziorożca – a także później w Rybach i Baranie – wielu wystąpi przeciwko niemu, 
jednak wszystkich podporządkuje sobie, choć po długiej walce. Wzmocni swą władzę także 
nad Rzymianami w czasie swego panowania, z powodu południowego przejścia Marsa przez 
znaki zodiaku191.

[69.] Mahdi † 785: Po nim królem będzie jego syn, ponieważ Kronos-Saturn znajdo-
wał się w swoim wywyższeniu (Waga). Będzie to mężczyzna w kwiecie wieku, o  ładnych 
oczach, jasnej cerze i bujnych włosach, a jego temperament będzie mieszanką Zeusa-Jowi-
sza i Kronosa-Saturna. Będzie panował w czasie zamętu, ponieważ Ares-Mars, znajdując się 
w Bliźniętach, tworzy trygon z Kronosem-Saturnem. Pomnoży wojny i podporządkuje sobie 
wszystkich, a następnie zaprowadzi pokój. Jego panowanie zakończy się, gdy Kronos-Saturn 
wejdzie w znak Barana192.

190 Zastosowane w tym fragmencie rozumienie astrologiczne, opierające się na ruchach Jowi-
sza, Saturna i Marsa w znakach zodiaku oraz ich aspektach (kwadratura, trygon, „własny dom”) 
pozostaje zgodne z regułami astrologii hellenistycznej, wywodzącej się z systemu Ptolemeusza 
(Tetrabiblos I–II), choć wykazuje oznaki adaptacji do polityczno-historycznych narracji islamu 
VIII w. n.e. Por. Bouché-Leclercq 1899: 486–501; również Pingree 1997: 17–22.

191 Fragment ten interpretuje astrologicznie krótkie wystąpienie ʿAbd Allaha ibn ʿAlī przeciw 
Abbasydom (754), zakończone porażką. Mars (Ἄρης) występuje tu w roli planety „interweniu-
jącej” przeciw Saturnowi (Κρόνος), co symbolizuje bunt i konfrontację. Wyrażenie „τοῦ Ἄρεως 
ἀσύνδετον” wskazuje na brak harmonijnych aspektów tej planety – zgodnie z astrologią helleni-
styczną świadczy to o niestabilności i upadku. Identyfikacja brata jako al-Mansura potwierdza 
przekaz historyczny. Por. Ptolemeusz, Tetrabiblos I, 17; Greek Horoscopes…, 154–156.

192 Horoskop Mahdiego († 785) bazuje na wywyższeniu Saturna w  Wadze, co według tra-
dycji astrologii greckiej (por. Ptolemeusz, Tetrabiblos, I.17) symbolizuje władzę sprawowaną 
w warunkach napięć, lecz z zachowaniem ładu. Połączenie wpływów Jowisza (εὐήλιξ, „promieni-
sty”) i Saturna sugeruje równowagę między hojnością a roztropnością. Aspekt trygonalny Marsa 
z Saturnem, występujący w znaku Bliźniąt, zapowiada wzmożone konflikty i działania militarne, 
które jednak prowadzą do podporządkowania przeciwników i ustanowienia pokoju (εἰρηνεύσει). 



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 113

[70.] Musa al-Hadi: Po nim panować będzie jego syn, należący do tego samego rodu. 
Dzieje się tak dlatego, że Kronos-Saturn znajduje się w  swoich własnych granicach (εἰς 
τὰ ἴδια ὅρια) i  tworzy aspekt sekstylu (heksagonu) z Zeusem-Jowiszem znajdującym się 
w Bliźniętach. Będzie to mężczyzna o temperamencie saturnicznym i marsowym (Κρονικὴν 
καὶ Ἀρεϊκὴν κρᾶσιν), promienistej aparycji (εὐήλιξ), o poważnym spojrzeniu, bujnej bro-
dzie, lecz o twardym i surowym usposobieniu. Będzie doświadczany przez Rzymian i Scy-
tów. Przeżyje aż do momentu, gdy Saturn wejdzie w początek znaku Raka193. [71.] A po 
nim będzie panował jego brat, za sprawą trygonalnego ustawienia Zeusa-Jowisza. Będzie to 
mężczyzna o temperamencie Jowisza i Hermesa-Merkurego, przystojny, o jasnych oczach, 
jasnej cerze i  promiennym wyglądzie (εὐήλιξ). Będzie sprawował władzę aż do chwili, 
gdy Saturn-Kronos osiągnie koniec znaku Koziorożca, a wtedy umrze194. [72.] Następnie 
panować będzie jego syn, człowiek posiadający mieszaną konstytucję Hermesa i Afrodyty. 
Będzie panował aż do momentu, gdy Kronos (Saturn) wejdzie w znak Barana. Będzie to 
mężczyzna zniewieściały (τεθηλυμμένος), niezbyt wysoki, o kręconych włosach i niewy-
raźnym spojrzeniu. I za jego czasów zakończy się panowanie tego narodu (ἡ βασιλεία τοῦ 
ἔθνους συντελεσθήσεται), ponieważ zarówno Kronos, jak i Afrodyta znajdą się w  stanie 
osłabienia i nie domkną w pełni cyklu obiegu, jak to zostało określone na początku traktatu.  
[s. 31] Brakuje bowiem czasu od Barana do Raka w ramach dwunastu okresów Kronosa-
-Saturna. W znaku Raka miało nastąpić wypełnienie pełnego okresu 369 lat (τξ’ ἔτη), lecz 
wskutek znacznego osłabienia Kronosa – [lac.: prawdopodobnie liczba lub formuła] – bra-
kło lat195. 

Zakończenie życia władcy wiązane jest z  tranzytem Saturna przez znak Barana, co tradycyjnie 
oznacza kres danej epoki panowania.

193 Saturn w „własnych granicach” (τὰ ἴδια ὅρια) to termin techniczny astrologii hellenistycz-
nej oznaczający pozycję planety we własnym domicylu lub w granicach przypisanych jej przez 
doktrynę egipskich terminów (por. Ptolemeusz, Tetrabiblos I.20). Aspekt sekstylowy z Jowiszem 
(60°) zapowiada możliwość harmonijnej współpracy sił konserwatywnych (Saturn) i ekspansyw-
nych (Jowisz), co przekłada się na legitymizację dziedziczenia. Mieszanka temperamentu Marsa 
i Saturna oznacza charakter wojowniczy, surowy i odporny, choć podatny na konflikty – zwłasz-
cza z siłami zewnętrznymi, jak wskazują wzmianki o Rzymianach i Scytach.

194 „Trygonalne ustawienie Zeusa” (τοῦ Διὸς τριγωνικὴ στάσις) odnosi się do harmonijnego 
aspektu 120°, który w astrologii antycznej zapowiada pozytywny rozwój wydarzeń lub przeję-
cie władzy. „Krasis Zeusa i Hermesa” wskazuje na połączenie hojności, wielkoduszności oraz 
zdolności intelektualnych i retorycznych, a także na dyplomatyczne usposobienie (por. Ptole-
meusz, Tetrabiblos II.3). Przymiotnik εὐήλιξ, dosł. „o słonecznym wyglądzie” oznacza osobę 
młodą, kwitnącą, atrakcyjną – niekiedy z  podkreśleniem łagodnej i  radosnej powierzchow-
ności. Śmierć władcy następuje przy końcu znaku Koziorożca, czyli w  momencie przejścia 
Saturna w nowy odcinek ekliptyki – zgodnie z doktryną przełomów cyklicznych w astrologii 
genetyliakalnej.

195 τεθηλυμμένος – termin klasyczny, często o charakterze pejoratywnym, oznaczający znie-
wieściałość, brak męskości czy pasywność, zarówno fizyczną, jak i psychiczną (por. np. Arystote-
les, Pol. 1269b). W astrologii mógł odnosić się do dominacji Wenus w horoskopie urodzeniowym. 
„οἱ ἀπὸ κριοῦ μέχρι καρκίνου χρόνοι” – chodzi o brakujące lata w obrębie cyklu Saturna (Kro-
nosa), które nie zostały „wypełnione” z powodu zaburzenia astrologicznego; może to oznaczać, 
że nie został osiągnięty ostatni etap dominacji – najpewniej z powodu astrologicznego „uszko-
dzenia” planety. [lac.] – wydaje się, że przerwa w tekście dotyczy liczby lat, które nie zostały 
spełnione lub „odebrane” z pełnego cyklu (tj. 369 lat, czyli 12 × 30 + 9); możliwe, że z rękopisu 
zaginęło wyrażenie np. „ἐλοιπάσθησαν τριάκοντα χρόνοι” – „zabrakło trzydziestu lat”.



114	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

[71.] Przyczyna zaś [tego] jest następująca: w tym właśnie czasie dopełnia się apokata-
staza (czyli rekonfiguracja)196 Słońca względem Księżyca według dziewiętnastoletniego cy-
klu (ἐννεακαιδεκαετηρίς). Gdy ten cykl się domyka i rozpoczyna się z najwyższego punktu 
(ὑψῶμα) Barana, Ares (Mars) również znajduje się w swoim egzaltowanym położeniu, to jest 
w znaku Koziorożca, obejmującym północne części zodiaku. Natomiast Saturn (Κρόνος) znaj-
duje się w najniższym położeniu (ταπείνωμα), w jego własnym znaku, na południowych krań-
cach, a Afrodyta (Wenus) ulega zaćmieniu, czyli znika z widoku (εἰς κρύψιν γινομένη197)198. 
Z tego względu naród całkowicie osłabnie. Wówczas Rzymianie zyskają przewagę, pokonają 
ich i wypędzą – a panowanie przejdzie na Cesarstwo Rzymskie za sprawą tej właśnie rekon-
figuracji słonecznej199. 

[72.] Nie piszę teraz o dalszych wydarzeniach ani o panowaniu Rzymian, ponieważ spo-
sób obliczeń astrologicznych pozostaje obecnie niejasny i trudny do pogodzenia z logiką wy-
wodu. Jeśli jednak okoliczności na to pozwolą, to w stosownym czasie, po wielu staraniach, 
ujawnimy także i te rzeczy. [W innym dziele zamieściliśmy imiona królów i przedstawiliśmy 
pozostałe znaczenia tej metody]. Ty zaś zadowól się tym, co tu zostało odsłonięte, i dochowaj 
tajemnicy tej inicjacji – ze względu na zmienność czasów i surowość władców oraz niebez-
pieczeństwo, jakie niesie posiadanie tej wiedzy200.

BIBLIOGRAFIA

Źródła, przekłady, komentarze

al-Ṭabarī, Tārīkh al-Rusul wa al-Mulūk, w: Annales, vol. I–III, ed. M.J. Goeje, Leiden 1879–1901.
Alexander z Afrodyzji, In Meteorologica, ed. M. Hayduck, CAG III.2, Reimer, Berlin 1904. 
Aratus, Phaenomena, Cambridge Classical Texts and Commentaries, wyd. D. Kidd, Cambridge 

1997.
Aristoteles, De caelo, w: Aristotelis Opera, ed. I. Bekker, Berlin 1837.
Aristoteles, Ethica Nicomachea, ed. I. Bywater, Oxford 1894. 
Aristoteles, Meteorologica, w: Aristotelis Opera, ed. I. Bekker, Berlin 1837.
Aristoteles, Metaphysica, w: Aristotelis Opera, ed. I. Bekker, Berlin 1837.
Basileii Caesariensis Opera, vol. I–IV, ed. G. Maran, Paris 1721–1730.
Bazyli z Cezarei, Epistulae 2, w: Sancti Basilii Opera, vol. I, ed. Y. Courtonne, Paris 1957.

196 ἀποκατάστασις ἐννεακαιδεκαετηρίς – odnosi się do 19-letniego cyklu metońskiego, czyli 
zrównania lat słonecznych i księżycowych (w astrologii często wyznacza przełomy i zmiany wła-
dzy).

197 Typowe określenie okultacji lub przebywania planety pod promieniami Słońca – Wenus 
traci wówczas siłę działania.

198 ὑψῶμα/ταπείνωμα – techniczne terminy astrologiczne oznaczające odpowiednio egzaltację 
i debilitację planety w znaku zodiaku. Mars osiąga egzaltację w Koziorożcu, Saturn natomiast 
swoje taπεινωμα w Raku, co sugeruje osłabienie.

199 ἡλίου ἀποκατάστασις – może być interpretowane jako moment „odnowienia Słońca” – 
symboliczny reset cyklu, który przywraca równowagę, zwykle korzystny dla nowego porządku 
(w tym przypadku – władzy rzymskiej).

200 W zakończeniu autor wycofuje się z dalszych prognoz dotyczących losów Rzymian, tłuma-
cząc to „niespójnością” metody obliczeniowej i koniecznością zachowania ostrożności. Jednocze-
śnie zapowiada, że wiedza ta zostanie ujawniona w odpowiednim czasie, w innym dziele. Kończy 
zaleceniem zachowania dyskrecji ze względu na „zmienność czasów” oraz „surowość władców”, 
wskazując wyraźnie na polityczne niebezpieczeństwo związane z  rozpowszechnianiem wiedzy 
astrologicznej.



	 HOROSKOPY MAHOMETA I  PIERWSZYCH KALIFÓW	 115

Dorotheus of Sidon, Carmen Astrologicum, ed. et transl. D. Pingree, Leipzig 1976.
Dioskurydes, De materia medica V.116, ed. M. Wellmann, w: Corpus Medicorum Graecorum V 1, 

Berlin 1907–1914, 435–436.
Firmicus Maternus, Matheseos Libri VIII, ed. W. Kroll, Leipzig 1913–1918.
Galen, De diebus decretoriis, w: Claudii Galeni Opera Omnia, vol. IX, ed. K.G. Kühn, Leipzig 

1821.
Galen, De temperamentis, ed. K. Kalbfleisch, Corpus Medicorum Graecorum V 1,1, Berlin 1904.
Greek Horoscopes, eds. O. Neugebauer, H.B. van Hoesen, AWDL 1959.
Jan Filopon, In Meteorologica, ed. M. Hayduck, CAG XIV, Berlin 1901.
Ibn Hisham, Sīrat Rasūl Allāh, ed. F. Wüstenfeld, Göttingen 1858.
Ibn Ishaq, Sīrah, w: The Life of Muhammad, ed. A. Guillaume, Oxford 1955. 
Ioannis Damasceni Opera omnia, w: Patrologia Graeca 94, ed. M. Migne, Paris 1864.
Klemens Aleksandryjski, Stromata II.4.16, w: Clemens Alexandrinus, ed. O. Stählin, vol. II, Ber-

lin 1960.
Libanius, Epistulae, ed. R. Foerster, Leipzig 1903–1927.
Manilius, Astronomica, ed. G.P. Goold, Loeb Classical Library, Cambridge 1977.
Orphica, Lithica 210–230, w: Poetae Epici Graeci, ed. A. Bernabé, Pars II, Leipzig 2005.
Philonis Alexandrini Opera Quae Supersunt, vol. II, ed. L. Cohn, P. Wendland, Berlin 1896.
Pliniusz Starszy, Naturalis Historia, ed. L. Jan, vol. II, Leipzig 1855.
Ptolemaeus, Tetrabiblos, ed. et transl. F.E. Robbins, Loeb Classical Library, Cambridge 1940.
Ptolemaios, Tetrabiblos I.1, ed. F.E. Robbins, Loeb Classical Library, Cambridge 1940.
Sophocles, Philoctetes, ed. R.C. Jebb, Cambridge 1898.
Sophocles, Philoctete, w: Sophoclis Fabulae, ed. A.C. Pearson, vol. II, Oxford 1924.
Stoicorum Veterum Fragmenta, vol. II, ed. H. von Arnim, Leipzig 1903.
Strabon, Geographica, ed. A. Meineke, vol. III, Leipzig 1877.

Opracowania
Borrut 2011: A. Borrut, Entre mémoire et pouvoir. L’espace syrien sous les derniers Omeyyades et 

les premiers Abbassides (v. 72–193/692–809), Leiden–Boston 2011.
Bouché-Leclercq, L’astrologie grecque, Paris 1899.
Den Heijer 1999: J. Den Heijer, Stephanus of Alexandria and the Astrological Polemics against 

Islam, „Zeitschrift für Antikes Christentum” 3 (1999), 341–355.
Goulet 1991: R. Goulet, Pluriel générique et expression de la généralité dans les traités antiques, 

„Revue des Études Grecques” 104 (1991), 49–65.
Hoyland R. (ed.), Theophilus of Edessa’s Chronicle and the Circulation of Historical Knowledge 

in Late Antiquity and Early Islam, Liverpool 2011.
Neugebauer 1975: O. Neugebauer, A History of Ancient Mathematical Astronomy, vol. II, Berlin–

New York 1975.
Papathanassiou 2006: M.K. Papathanassiou, Stephanos of Alexandria: A  Famous Byzantine 

Scholar, Alchemist and Astrologer, w: The Occult Sciences in Byzantium, eds. P. Magdalino, 
M. Mavroudi, Geneva 2006, 163–203.

Papathanassiou 2017: M.K. Papathanassiou, Stephanos von Alexandreia und sein alchemistisches 
Werk, Athen 2017. 

Pingree 1973: D. Pingree, Astrology, w: Dictionary of the History of Ideas, vol. I, New York 1973, 
138–145.

Pingree 1997: D. Pingree, From Astral Omens to Astrology: From Babylon to Bīkāner, Rome: 
Istituto Italiano per l’Africa e l’Oriente, Roma 1997.

Pingree 1973: D. Pingree, The Horoscope of Muhammad, „Journal of the American Oriental So-
ciety” 93 (1973).

Sezgin 1979: F. Sezgin, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. VII: Astrologie – Meteorolo-
gie und verwandte Gebiete, Leiden 1979.



116	 ŁUKASZ KARCZEWSKI

Thomas, Roggema (eds.), Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, eds. D. Tho-
mas, B. Roggema, vol. I: 600–900, Leiden–Boston 2009.

Usener 1914: H. Usener, De Stephano Alexandrino commentatio, w: Kleine Schriften, Bd. 3, Le-
ipzig 1914.

van der Eijk 2005: P.J. van der Eijk, Medicine and Philosophy in Classical Antiquity, Cambridge 
2005.


