Studia Romanica Posnaniensia 51/4 (2024): 97-109 https://doi.org/10.14746/strop.2024.51.4.7
Adam Mickiewicz University Press ISSN 0137-2475, ISSN (Online) 2084-4158
Received: 31.12.2023 / Accepted: 15.05.2024

Lo cotidiano como objeto de problematizacion
en la narrativa fantastica: una lectura ideoldgica

Everyday life as a problematized object of study
in fantastic fiction: An ideological reading

Alfons Gregori
Adam Mickiewicz University, Poznan, Poland
alfons@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0003-0121-2876

Abstract

Within the framework of the cognitive approach to the perception of reality distinguishing between
grounds and figures, the main aim of this article is to study the foreground of fantastic stories, corre-
sponding to elements of everyday life, unlike the figure, which usually is the preternatural motive. Thus,
in this work the vision of everyday life proposed by the philosopher Bruce Bégout and the concept “ways
of doing” created by the thinker Michel de Certeau will also be applied, as well as settled contemporary
theories of the fantastic. As an illustration of all this, three Spanish short stories presenting ideological
significance and written in different periods will be analyzed: La muerte de Capeto by V. Blasco Ibafez,
La resucitada by E. Pardo Bazan, and Reliquias by A. Martinez Castillo.

Keywords: fantastic literature, everyday life, ideology in fiction, cognitive approach, Michel de Certeau,
Bruce Bégout

PRESENTACION

En el presente trabajo parto de las teorias de lo no mimético consolidadas por desta-
cados autores del &mbito occidental (Bessiere, 1974; Campra, 2008; Jackson, 1986;
Reisz, 1989; Roas, 2011) a fin de ahondar en ciertos aspectos de lo fantastico como
modalidad narrativa que no han sido considerados suficientemente en los estudios

StRoP 51(4), 2024: 97-109. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2024.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-SA, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).


https://uam-my.sharepoint.com/personal/obronik_amu_edu_pl/Documents/Studia Romanica P. 51-4 (2024) (hiszp.)/Oprac. red/alfons@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0003-0121-2876

98 Alfons Gregori

académicos. En contraposicion a lo maravilloso, que suele producirse en un mundo
secundario separado y distinto a nivel de representacion ficcional de lo que conside-
ramos nuestro mundo —pues pueden suceder fenomenos inexplicables que son natura-
lizados por diversas vias (tanto pragmaticas como textuales), perdiendo su condicioén
transgresiva en el mundo secundario—, en las mencionadas teorias lo fantastico se
concibe como una irrupcion de lo imposible, incompatible con las leyes por las que
nos regimos para entender lo que nos rodea y que solemos proyectar en la lectura de
textos literarios. Las narraciones fantasticas se han interpretado desde posicionamien-
tos muy variados, que van desde el estructuralismo al marxismo, pasando por la mito-
critica, el feminismo y la deconstruccion, en ocasiones incluso combinando diversos
de ellos. Otra opcidon que valdria la pena sumar en dichos estudios es la perspectiva
cognitiva, que distingue fondo y figura como una capacidad inherente e inevitable en
el acto de percepcion humana:

[...] the cognitive capacity for making figure and ground is clearly and literally an embo-
diment of this human condition [of perceiving in three dimensions]. Furthermore, since
figure and ground are differentiated on the basis of traits and features that we perceive in
objects in view, our orientation in the world fundamentally depends on our ability to per-
ceive style and stylistic differences in objects (Stockwell, 2002, p. 15).

De este modo, si consideramos lo fantéstico desde tal vision dicotémica, la figura
seria aquel elemento preternatural que, apareciendo en el fondo de una realidad coti-
diana, provocaria una distorsion del orden epistemogico de las leyes fisicas y 16gicas
que permiten explicar racionalmente nuestro mundo. Y, a la vista de las teorias de
lo fantastico aludidas, podriamos llegar a la conclusion que la figura es el elemento
que ha sido mas ampliamente examinado como metéafora de significacion ideoldgica:
las manifestaciones vampiricas, los fantasmas, el motivo del doble, los objetos con
propiedades preternaturales o las alteraciones del espacio-tiempo, por citar algunas.
Es decir, la succion de la sangre por parte de un vampiro como representacion de una
aristocracia que acumulaba inmisericorde el fruto del trabajo de unos vasallos exhaus-
tos o, mas adelante, de una burguesia industrial que lograba importantes plusvalias
gracias a su explotacion inhumana del proletariado; el revenant como la advertencia
de un agravio no resuelto, de una injusticia o de una humillacién histérica que debe-
rian ser reparadas; o bien el talisman como objeto que encarna la resistencia a la lle-
gada de una nueva mentalidad dominante, la querencia hacia un pasado mas o menos
mitificado frente a los procesos de aculturacion y de inculcacion de nuevos sistemas
de creencia.

Dos excelentes ejemplos de tal enfatizacion de la figura como eje de significacion
de lo fantastico se hallan en los reconocidos y valiosos trabajos de Jordan (1998) y de
Bouvet (2007). El primero estudia la evolucion de la modalidad en relacion con las
concepciones del lenguaje, fijando la atencion en el fendmeno ficcional en funcion de



Lo cotidiano como objeto de problematizacion en la narrativa fantastica: una lectura ideologica 99

la corriente literaria general en la que se inscribe el texto analizado, por lo cual la au-
tora diferencia entre las vertientes romantica, realista y posmodernista' y argumenta la
diferente naturaleza del signo fantastico (la figura, en términos cognitivos) de acuerdo
con ello: simbolo en la narrativa romantica, indice en la realista y mero signo en la
posmodernista, en la cual lo imposible se acontece como un fenomeno del lenguaje,
a diferencia de los otros casos, en que se trata de un fenémeno de percepcion (Jordan,
1998, p. 142). En el segundo ejemplo de focalizacién en el fenomeno fantastico en
detrimento de otros elementos no preternaturales de la narracion, Bouvet (2007) se
sustenta en los estudios de la recepcion literaria para indagar en lo fantastico como
efecto de lectura, siendo aqui la figura dicho efecto, un efecto de naturaleza pragma-
tica cuya consecucion solo es posible si los siguiente parametros se producen a la vez:
el placer por la indeterminacion en una obra artistica, una progresion rapida a través
del texto y determinados procedimientos que varian en funcion del relato. A pesar de
las diferencias entre ambas, los enfoques de Jordan y Bouvet —y otros muchos— se
centran especificamente en la formulacion, las caracteristicas y los eventuales efectos
del fendmeno inexplicable que se plantea en la obra, encarnado en la figura de las
teorias cognitivas.

En este sentido, el proposito del presente articulo es tomar como objeto de estu-
dio el fondo de los relatos fantasticos, un fondo que en parte se corresponderia con
lo cotidiano, con los quehaceres de la vida de cada dia, con aquel &mbito de nuestras
vidas que, como indica Bégout (2018, p. 44), se suele identificar peyorativamente
como algo no significativo, enajenador o que comporta la despersonalizacion de la
vida humana. Dicha denigracion no solo se ha producido en el imaginario colectivo
a través de la semantica del término cotidianeidad, sino que también se ha dado den-
tro del mundo académico, cosa que el filosofo francés aprovecha para hacer un juego
de palabras con el que denuncia dicho desprestigio: “Il est plus facile de décrier le
quotidien que de le décrire” (Bégout, 2018, p. 38). En efecto, si nos aproximamos
a las teorias de lo no mimético, ha habido un elevado interés por el estatus ontologico

! Cabe distinguir entre creacion posmodernista y posmoderna, siendo esta tltima meramente aquella
que ha sido producida en la era que etiquetamos con el nombre de posmodernidad, y que constituiria la
vertiente cultural de una fase avanzada del capitalismo, mientras que el posmodernismo se alza como
aquel estilo que constituye el auge de una manera de concebir la literatura muy propia de la posmoderni-
dad, es decir, como apunta Jameson (2010, pp. 30-31), aquella vertiente estilistica en que un abundante
uso artificioso de referencias por medio de las técnicas del pastiche y del kitsch acaba sobrecargando el
texto, desproveyéndolo de unidad organica y suscitando reacciones emocionales estereotipadas, es decir

“el arte deviene calculo y aplicacion maquinal de férmulas ya ensayadas”, cosa que conduce a la presencia
de numerosas perspectivas y estilos dentro de una misma obra y, en definitiva, a la desaparicion del género
o de la modalidad, de acuerdo con el concepto de mode que adopto de Jackson (1986) para definir lo fan-
tastico como categoria transhistorica altamente variable en cuanto al estilo empleado, pero que mantiene
unos rasgos basicos que le otorgan entidad: lo inexplicable como elemento transgresivo que produce un
efecto ominoso.



100 Alfons Gregori

y pragmatico de los mundos creados literariamente, por los denominados “mundos
secundarios” y toda la semiotica de mundos posibles, mientras que la filosofia oc-
cidental contemporanea no ha tomado demasiado en consideracion lo cotidiano del
mundo de la vida®.

En este estudio de lo cotidiano como fondo de relatos fantdsticos se examinara
un corpus formado por tres muestras de narrativa breve espafiola de diferentes perio-
dos, las cuales serviran de ilustracion de una casuistica diversa y, al mismo tiempo,
permitiran activar y desarrollar analisis sobre aspectos ideologicos de esa misma co-
tidianeidad dentro del marco de lo fantastico®. Se tendran en cuenta las aportaciones
de Bégout (2018) acerca del continuum que forma lo cotidiano con lo que no es co-
tidiano (como lo fantéstico, por ejemplo) y se examinard igualmente la funciéon de
las maneras de hacer cotidianas que proponia de Certeau (1990) como estrategia de
resistencia mediante défournements ante los sistemas dominantes de control politico,
cultural y religioso*. En cualquier caso, por las limitaciones de espacio, el articulo
expondra Uinicamente unas primeras consideraciones sobre el asunto, que es novedoso
y original en el seno de los estudios literarios al ser fruto de la aplicacion de las teorias
de lo fantastico, la perspectiva cognitiva y la reflexion sobre lo cotidiano. Por ello, se
dedicara cierta atencion a estas Gltimas, menos conocidas en este ambito que las tesis
acerca de la ficcion no mimética aludidas al inicio del articulo.

BASES TEORICAS: VISION COGNITIVA, FANTASTICIDAD
Y COTIDIANEIDAD

Como hemos visto en el apartado inicial, en el tipo de relatos que nos interesan lo
fantastico suele aparecer encarnado en un personaje u objeto que presenta unos ras-
gos y una identidad inexplicables en términos cientificos y logicos®. La siguiente cita,

2 En este sentido, Bégout (2018, p. 35) advierte que son raros los filésofos que, tras las incursiones
de Husserl y Wittgenstein, hayan puesto unas bases solidas de una ontologia del mundo cotidiano, siendo
las investigaciones de Lefebvre o Heller de tipo mas bien sociopolitico y las de Certeau, antropologicas.

* Para un examen en profundidad del estudio ideoldgico de lo fantastico, véase Gregori (2015).

4 De Certeau (1990, p. 54) llego a la conclusion que los indigenas americanos utilizaban las leyes, las
practicas o las representaciones que les habian sido impuestas por la fuerza o por la persuasion con otros
fines que los pretendidos por los conquistadores, haciendo de ellas “otra cosa”, subvirtiéndolas desde den-
tro —no rechazandolas o transformandolas, sino empleandolas de muchas maneras al servicio de las reglas,
de las costumbres o de las convicciones extranjeras a la colonizacion que no podian rehuir. Metaforizaban
el orden dominante, usando los détournements sin abandonar el sistema. Asi, los indigenas devenian una
otredad dentro del sistema que asimilaban y que los asimilaba exteriormente.

> Obviamente, hay otras narraciones fantasticas en que se presentan fendmenos de distinta indole,
pero incluso en aquellas que tienen como elemento preternatural una alteracion espacio-temporal o una
forma monstruosa inexplicable se puede incidir en el papel a menudo ignorado del fondo cotidiano a la
hora de establecer interpretaciones ideologicas.



Lo cotidiano como objeto de problematizacion en la narrativa fantastica: una lectura ideologica 101

relativa al modelo de andlisis literario cognitivo, pondra algo de luz en el asunto, al
referirse al papel de determinados personajes como figuras y al caracterizar el fondo.
Asi, hablando de los personajes (cosa aplicable igualmente a los de tipo fantastico):

Stylistically they are likely to be the focus of the narrative, moving through different set-
tings, and are likely to be associated with certain verbs of wilful action by contrast with the
attributive or existential sorts of verbs used descriptively for the background (Stockwell,
2002, p. 15).

Dichos personajes y objetos se integran en relatos fantdsticos cuya funcionalidad
se bifurca en dos corrientes principales: la intencion decimonénica de modificar el
concepto convencional de realidad en la corriente que se ha denominado “tradicional”
o “clasica”, y la pretension de relativizar la nocion de realidad enfatizando el papel
modalizador que cumple el lenguaje en su construccion dentro de la corriente mo-
derna o contemporanea de la modalidad (Jordan, 1998, p. 142), ya en los siglos XX
y XXI. Ademas, en esa primera corriente cabe distinguir la vertiente romantica, que
persigue “[...] enriquecer la realidad por medio de la develacion de mundos desco-
nocidos, en tanto que la vertiente realista se perfila como una subversion a la rigida
concepcion de la realidad” (Jordan, 1998, p. 142). La construccion del fondo de los
relatos también resulta diferente en cada una de las vertientes: en la romantica, esa
cotidianeidad se produce en espacios harto ajenos a los lectores de la época de publi-
cacion de los trabajos, siendo zonas rurales a menudo también distantes temporalmen-
te (el mundo medieval o preindustrial), en mansiones de personajes de la aristocracia
o de las clases mas pudientes, o en espacios de cierta singularidad (moradas de sabios,
etc.), en franca vecindad con la creacion literaria maravillosa, por lo cual disminuye
el efecto fantastico; por ejemplo, “Luisa” de Eugenio de Ochoa o “El Monte de las
Animas” de Gustavo Adolfo Bécquer. En cambio, en la vertiente realista, que paulati-
namente fue imponiéndose en la segunda mitad del siglo XIX en las literaturas euro-
peas, el trasfondo cotidiano se identifica cada vez més con el mundo urbano coetaneo,
en ambientes burgueses o de las clases trabajadoras, aunque no siempre, un trasfondo
en el que la descripcion detallada de los objetos o quehaceres del dia a dia conforman
una red que otorga solidez al fondo frente a la figura. Es decir, en lo fantastico realista
lo cotidiano sirve para agudizar el contraste entre fondo y figura, y por ello también
se acenttia el mismo efecto fantastico; por ejemplo, “Mi otro yo” de Miguel Sawa
0 “Médium” de Pio Baroja.

En su estudio La découverte du quotidien, Bégout (2018, p. XIV), a la vez que
argumenta la necesidad de clarificar los rasgos definitorios de lo cotidiano desde un
punto de vista filosofico, nos traslada su naturaleza escurridiza:

Le quotidien se dissimule lui-méme derriere son évidence allant de soi. D’ou la nécessité
pour le révéler comme tel de le confronter a ce qu’il n’est pas, le nouveau, 1’étranger, le



102 Alfons Gregori

fantastique, I’accidentel. Il s’agit de le reconnaitre ou il est et tel qu’il est, de le débusquer
dans les moindres faits ou il se cache, non pas comme un mystére, mais comme son ab-
sence méme.

De este modo, Bégout (2018, p. XIV) concibe lo cotidiano como un proceso consisten-
te en la integracion de lo desconocido en lo conocido, como un “cuerpo” que asimila
lo extrafo y lo transforma paulatinamente en algo familiar. Lo define del siguiente
modo: “ce qui, dans notre entourage nous est immédiatement accessible, compréhen-
sible et familier en vertu de sa présence réguliere” (2018, pp. 39-40). “L’élément
moteur du quotidien consiste [...] en la domestication discréte de la réalité non quo-
tidienne, a savoir en la transformation de 1’étrange en familier” (Bégout, 2018, p. 45).
Hay una dialéctica en el corazon de lo cotidiano como proceso de familiarizacion, una
dialéctica invisible entre lo familiar y lo extrafio o extranjero (Bégout, 2018, p. 45).
Esta misma dialéctica se mueve entre la certeza ordinaria en el mundo y aquello que la
amenaza bajo la forma de lo extrafo, y opera en la zona oscura y reculada del incons-
ciente, haciendo que la impresion de lo ominoso freudiano (/’inquiétante étrangeteé,
en francés) quede profundamente reprimida en la psique humana bajo la apariencia
tranquilizadora de gestos cotidianos repetidos muchas veces (Bégout, 2018, pp. 50-
51). Si penetramos en la cuestion, la vida ordinaria no tiene nada de tranquilizadora ya
que la atraviesan la incredulidad, la hesitacion y la aproximacion, al tiempo que esta
corroida por un cierto tipo de escepticismo carnal, siendo lo cotidiano la expresion
mas simple de caracter problematico de la existencia humana (Bégout, 2018, p. 28).
Ademas, Bégout (2018, p. 38) pone sobre la mesa el componente ideoldgico en el
estudio de lo cotidiano que él propone desde la fenomenologia: “[...] il va de soi pour
nous que la phénoménologie du monde de la vie quotidienne doit nécessairement
conduire aussi a une théorie critique de la société”.

En este sentido, al profundizar en la dimension holistica de la existencia cana-
lizada por via de la cotidianeidad, Bégout (2018, p. 141) concibe que hoy en dia
unicamente lo cotidiano posee todavia la capacidad mitico-poética de totalizacion
de lo real®, cosa que encajaria con la caracterizacion de lo maravilloso como para-
digma ficcional no solo distinto’, sino opuesto a lo fantastico, el cual se distinguiria

® En la misma linea va Lefebvre (1958, p. 108) en el siguiente fragmento: “La vie quotidienne se
définit comme totalité. [...] Elle a un rapport profond avec toutes les activités, et les englobe avec leurs
différences et les conflits ; elle est leur lieu de rencontre, et leur lien, et leur terrain commun. Et ¢’est dans
la vie quotidienne que prend forme et se constitue I’ensemble des rapports qui fait de I’humain — et de
chaque étre humain — un tout. En elle se manifestent et s’accomplissent ces relations qui mettent en jeu la
totalité du réel, bien que sous un certain aspect toujours partiel et incomplet : amitié, camaraderie, amour,
besoin de communication, jeu, etc...” [la cursiva es del original].

7 Léase, por ejemplo, la siguiente aseveracion de Certeau en un texto publicado originalmente en
1974 que sugiere una idea en la misma linea: “Le quotidien est parsemé de merveilles, écume aussi
¢blouissante, sur les rythmes longs du langage et de I’histoire, que celle des écrivains ou des artistes”
(1993, p. 216).



Lo cotidiano como objeto de problematizacion en la narrativa fantastica: una lectura ideologica 103

por su naturaleza fragmentaria, por su calidad intrinseca de parcialidad en oposicién
a cualquier tipo de totalidad (Gregori, 2015, pp. 194-195, 454-455). Y, si bien cada
ser humano vive lo cotidiano de forma distinta, el conjunto de mundos cotidianos esta
sometido a una misma fuerza de familiarizacién que busca por todos los medios alejar
la inquietud del estar-en-el-mundo e instalar un entorno seguro y familiar (Bégout,
2018, p. 165):

Le monde de la vie est toujours celui de la persévérance du Méme. En réprimant le ca-
ractére problématique du monde, qui n’est rien d’autre que son essence méme, I’attitude
naturelle de la vie quotidienne opére une fixation doxique, affective et pratique sur la
seule effectivité qui réprime tout le possible, et surtout ce possible de I’impossibilité [...]*
(Bégout, 2018, p. 169).

Bégout (2018, p. 173) aplica el concepto de “magia gris” para designar ese enmasca-
ramiento o “encantamiento”: “I’ensorcellement spécifique de la quotidianisation qui
asservit I’homme au cours ordinaire du monde sans qu’il s’apergoive directement du
stratagéme par lequel cette opération proprement magique s’est produite”. Es magia
en el sentido que pasa inadvertida como el truco del mago, a la vez que es gris porque
ese hechizo es tratado como algo anodino, banal, sin interés, como sucede con la vida
corriente en general (Bégout, 2018, p. 173).

Antes de entrar en el analisis de las obras, es necesario realizar una breve incur-
sion en lo cotidiano visto por de Certeau, y en particular en su concepto de “maneras
de hacer”, que argumenta en L 'invention du quotidien, un estudio aparecido en 1980.
De Certeau estudia las maneras de hacer de los grupos sociales subordinados que
constituyen la contrapartida ante el orden y el control disciplinares propios de la mi-
crofisica del poder, es decir, esas maneras de hacer serian aquellas tacticas que tienen
su escenario en detalles de la vida cotidiana y funcionan a modo de “détournement”:

“Ces «maniéres de faire» constituent les mille pratiques par lesquelles des utilisateurs
se réapproprient I’espace organisé par les techniques de la production socioculturelle”
(1990, p. XL). Es decir, se trataria, a su entender, de lo siguiente: “[...] exhumer les
formes subreptices que prend la créativité dispersée, tactique et bricoleuse des groupes
ou des individus pris désormais dans les filets de la «surveillance». Ces procédures et
ruses de consommateurs composent, a la limite, le réseau d’une anti-discipline [...]”
(1990, p. XL). Estamos hablando de practicas cotidianas como hablar, leer, circular,
hacer las compras o cocinar, pero también del arte de un buen golpe, de las artimafas
de los cazadores, de hallazgos a veces poéticos y a veces guerreros (de Certeau, 1990,
p. XLVII). Sea como sea, estas tacticas desembocan en una politizacion de la vida
cotidiana que se deriva de la tension y la violencia en que se desarrolla la cultura, la

8 O dicho en términos filosoficos: “[...] le monde de la vie posséde une certitude existentielle et une
incertitude essentielle, une «assurance empirique» et une indécision eidétique. Sa naturalité masque sa
relativité” (Bégout, 2018, p. 170).



104 Alfons Gregori

cual suministra ciertos equilibrios simbdlicos, contratos de compatibilidad y compro-
misos mas o menos temporales para articular los conflictos: legitimando, desplazando
o controlando la “razon del mas fuerte” (de Certeau, 1990, p. XLIV).

EL PAPEL DE LO COTIDIANO EN LA LECTURA IDEOLOGICA
DE LO FANTASTICO: “LA MUERTE DE CAPETO”,
“LA RESUCITADA” Y “RELIQUIAS”

Con el fin de ilustrar los planteamientos tedricos expuestos previamente, en este apar-
tado van a ser examinadas sucintamente tres narraciones pertenecientes a diferentes
periodos del desarrollo de lo fantéstico literario: la més cercana a los rasgos propios
del romanticismo (“La muerte de Capeto” de Blasco Ibafiez); la correspondiente a la
coexistencia con el estilo realista (“La resucitada” de Pardo Bazan); y la inscrita en
la etapa contemporanea de la modalidad (“Reliquias” de Martinez Castillo)’. En el
relato titulado “La muerte de Capeto (Memorias de un patriota)” (1887) hallamos un
singular ejemplo del paso de la vertiente romantica a la realista de lo fantéstico, ya
que el texto fue publicado en un volumen de juventud considerado como una muestra
de escritura mas bien romantica del autor valenciano. En él, se presenta a dos jovenes
pintores de caracteres opuestos que viven en la bohemia parisina los efervescentes
efectos de la decapitacion del rey Luis XVI. Como afirma Molina Porras (2006, p. 27),
“pese a que Blasco traslada su relato a la época de la Revolucion Francesa, no hay en
¢l el menor indicio de que ese tiempo sea legendario, y los datos que nos suministra
respetan las reglas de la verosimilitud realista. [...] el Paris o el paisaje de los Vos-
gos que aparecen en La muerte de Capeto intentan reflejar el Paris que vieron los
revolucionarios o los montes que pisaron los ejércitos napolednicos”. No obstante,
la exaltacion de los hechos y el ambiente épico de las batallas en que se produce la
muerte de un ya fantasmagorico Teodoro, episodio que dara lugar posteriormente a la
posesion de Nicolas por su espiritu, contrastan vivamente con el estilo dominante en
el inicio del relato, en que la minuciosidad de la situacion doméstica y las actividades
llevadas a cabo resultan mucho mas mundanas, a pesar del ambiente de excepciona-
lidad revolucionaria que envuelve los acontecimientos vividos por ambos personajes.
La cotidianeidad de los protagonistas consiste en la creacion artistica. Es Teodoro el
que una tarde tras participar en la Convencion conduce a la ruptura con esa actividad
diaria que les permite subsistir, al trasladar a Nicolds la conviccion que deben defen-
der la patria y la revolucion:

° Naturalmente, se podrian aportar bastantes mas narraciones cuyos analisis confirmarian la validez
del marco tedrico propuesto y su elevado rendimiento en la articulacion del texto con lo ideoldgico, pero
la extension del presente trabajo impide ampliar el corpus.



Lo cotidiano como objeto de problematizacion en la narrativa fantastica: una lectura ideologica 105

— iNicolas, es preciso que cambiemos de vida!

— ¢ Tienes dinero?

— Siempre eres el mismo. No te hablo de placeres, sino de sacrificios que debemos hacer
por la patria.

— Creo que hemos hecho los suficientes para que ella nos esté agradecida.

— jCalla, miserable! Todo buen ciudadano no cumple con su deber si no le ofrece la vida
en holocausto (Blasco Ibanez, 2006, p. 93).

Ademas, la cojera final de Nicolas, un aspecto iterativo de esa nueva vida vacia de
aspectos extraordinarios tras la muerte de Teodoro y el fracaso revolucionario, y por
ello una vida plenamente cotidianizada, se puede interpretar como una consecuencia
de la desenfrenada violencia ideologica de los jacobinos, y por ende una metafora
de lo que se podria denominar “el pecado original” de la izquierda en su ferocidad
antiestamental (véase Gregori, 2024, pp. 354-355). Sin embargo, si la cojera ha sido
familiarizada en el proceso de cotidianizacion, ya no supone un motivo apto para ser
figura, sino que se envuelve en la magia gris de la que habla Bégout al impedirle par-
ticipar en acontecimientos gloriosos de la historia de Francia: “Quedé cojo, y a esta
desgracia debi el no formar parte de los ultimos ejércitos de la Republica, ni tampoco
de los del Imperio que algunos afios después pase6 Bonaparte victoriosos por todo el
mundo” (Blasco Ibanez, 2006, p. 100).

Antes de pasar al relato de Pardo Bazéan, anclado mas s6lidamente en el estilo
realista, cabe presentar unos interesantes planteamientos de Certeau (1990, pp. 109-
110) acerca de la penetracion en la narrativa realista decimonoénica de las “maneras
de hacer” expuestas mas arriba, una penetracion que igualmente se podria aplicar a la
ficcion fantastica del periodo, como veremos posteriormente, por la necesidad que tie-
ne dicha narrativa de presentar siempre un fondo verosimil basado en el estilo realista:

En tant qu’indices de singularités [...], les maniéres de faire s’introduisent massivement
dans le roman ou la nouvelle. Ainsi d’abord le roman réaliste du XIX°® si¢cle. Elles y trou-
vent un nouvel espace de représentation, celui de la fiction, peuplé par des virtuosités
quotidiennes dont la science ne sait que faire et qui deviennent, bien reconnaissables par
les lecteurs, les signatures des micro-histoires de tout le monde. La /ittérature se mue en
répertoire de ces pratiques dépourvues de copyright technologique. [...] Autrement dit,
des “histoires” fournissent aux pratiques quotidiennes 1’écrin d’une narrativité. Certes,
n’en décrivent que des fragments. Elles n’en sont que des métaphores.

El antologado relato de Emilia Pardo Bazan “La resucitada”, publicado por vez
primera en 1908, presenta una serie de motivos goticos integrados en una escritura
de estilo realista que sorprende por su precision y por el calculado uso de recursos
retoricos (véase Olivares Merino, 2020). Su protagonista, Dorotea de Guevara, es una
dama de noble abolengo todavia relativamente joven que parece retornar de la muerte
al despertar amortajada en su ataud en la cripta familiar. Su eleccion en este marco de



106 Alfons Gregori

los détournements planteados por de Certeau no se deriva, obviamente, de su elevada
condicion, sino de su naturaleza de mujer, despreciada por su familia y su entorno al
haber (supuestamente) revivido. De hecho, el cuento forma parte de la produccion de
la escritora gallega que ha sido leida bajo el prisma (proto)feminista que caracterizo
un buen nimero de sus escritos, por lo que tal resurreccion seria en realidad un signo
de empoderamiento de la protagonista, en un regreso a la realidad cotidiana al que
accede por sus “maneras de hacer” aprovechando ciertos conocimientos de lo cotidia-
no'®. Asi, la voz narrativa expresa que ella urdié rapidamente “su plan”, consistente
en salir por una puerta auxiliar gracias a unas llaves que continuaban colgadas en la
cerradura, en una reminiscencia del acto reiterado en su dia a dia de ir a oir misa.

La cotidianeidad, vinculada estrechamente con el empoderamiento femenino, se
representa en la narracion a través de la elegante ropa que viste en un dia a dia mo-
nétono al pie del ventanal y en el acicalamiento que practicaba como antafio, signos
ambos evidentes de su pretension de recuperar la posicion de mujer de la casa: “ya
vestida de acuchillado' terciopelo genovés, trenzada la crencha con perlas y sentada
en un sillon de almohadones, al pie del ventanal” (Pardo Bazan, 2020, p. 181). En
ese sentido, dicho empoderamiento no se canaliza a través de los actos para celebrar
su regreso ni surge de la reaccion de sus allegados, ambos aspectos marcados por ser
actos aislados y, ademas, fingidos: su condicion de mujer la hace sospechosa y tam-
bién innecesaria en la casa, habiendo parido y criado a unos hijos que la rechazan. El
détournement final de la protagonista consiste en planear y llevar a cabo su retorno
a la tumba en secreto, encargando a escondidas una copia del manojo de llaves de
la capilla: “El propoésito debia realizarse por tal manera, que nunca se supiese nada;
secreto eterno” (Pardo Bazan, 2020, p. 183).

De las vertientes romantica y realista que conforman lo fantastico clasico, en el
siglo XX se evoluciond hacia la corriente contemporanea de esta modalidad narrativa,
caracterizada por lo siguiente: el uso de nuevos motivos (diferentes de los clasicos)
para objetivar lo preternatural; el peso del lenguaje en la concepcion de lo preterna-
tural; la eventual presencia de dichos motivos en cualquier parte del relato, incluso
desde el inicio, alterando el proceso de preparacion ante el misterio propio de la ti-
pologia tradicional; y una tendencia —cada vez mdas autoconsciente— a la hibridacion
con otras formas de lo insélito en general'?. Desde La metamorfosis de Kafka y los

10 Vale la pena mencionar un contraejemplo, el cuento “Casa tomada” de Cortazar, publicado por
primera vez en volumen en Bestiario (1951). En €l los dos hermanos protagonistas evitan cualquier accion
acorde con las maneras de hacer de Certeau. Al contrario: su docilidad, paralela al silencio de la voz na-
rrativa homodiegética acerca de eso terrible que esta ocupando la casa, traslada la angustia de los eventos
ficcionales a los lectores fisicos, cuya inquietud se deriva tanto de la clamorosa impotencia que exhiben
los personajes, como del misterio oculto tras esos pavorosos sonidos que se escuchan.

! Notese la ironia.

12 Con la etiqueta de “neofantéastico” se ha intentado englobar un tipo de fantastico contemporaneo
en que tendrian un papel definitorio las “metaforas epistemologicas” (y el lenguaje como tal), asi como
la supresion del miedo o pavor del fantastico clasico (Alazraki, 2001, pp. 277-278). Ahora bien, como



Lo cotidiano como objeto de problematizacion en la narrativa fantastica: una lectura ideologica 107

relatos terrorificos de Lovecraft tiene lugar un creciente proceso de incorporacion de
estos rasgos definitorios. De los multiples ejemplos recientes en las letras espafiolas,
se puede citar “Vicente va a Paris” de Juan José Millas y “El nifio lobo del cine Mauri”
de José Maria Merino.

En el siguiente relato de Ana Martinez Castillo, “Reliquias”, que abre el volumen
homoénimo de 2019, destaca esta tltima tendencia, al converger en €l lo fantéstico cla-
sico de iconografia neogobtica, lo fantastico psicologico y lo prospectivo. Asi, el texto
nos presenta un mundo distopico en el que se ha abolido toda la cultura previa al afio
2063. Una Comision persigue por terrorismo a quienes conserven libros anteriores
a esa fecha, es decir, quienes estén a favor del llamado “Retroceso”, evocando el hi-
potexto de Bradbury Fahrenheit 451. Es un mundo en el que se ignora el concepto de
alma, el hecho de la muerte e incluso las fotografias antiguas. El texto se centra en
un grupo de resistencia a esta politica llamado “El Movimiento”, al cual pertenece el
personaje que lleva el sobrenombre de Marquesa (sin serlo titularmente). Habiendo
perdido a su hija Amanda, intenta aclimatar su vivienda al ambiente gotico victoriano,
en contraste con la fria ultramodernidad exterior'®. Esta aclimatacion de la decoracion
cotidiana del apartamento, en que destaca la presencia de un candelabro, constituye
una manera de hacer para sobrevivir en ese régimen totalitario, mediante una regre-
sion a tiempos supuestamente oscuros que, en realidad, aportan luz a una realidad
deshumanizadora, como el candelabro que aparece en diferentes escenas del cuento.
A diferencia de otros elementos del pasado mas emotivos, el candelabro no parece
haber sido prohibido por las autoridades, pero en la casa se emplea para revitalizar
un pensamiento de resistencia politica ante el exacerbado monstruo neoliberal: “Solo
importaban el candelabro y la luz de las velas. Y la certeza de una nueva revolucion”
(Martinez Castillo, 2019, p. 19). Asi, el candelabro es sugerente por su propiedad de
poner luz en la oscuridad (también metafoéricamente), aunque esas llamas vibrantes
puedan evocar actos de oscura magia, formando sombras que conforman huecos ne-
gros de incertidumbre e inquietud hacia lo desconocido. ;Son las voces de unas ni-
flas-espiritu aquello que acaba empujando a la protagonista al suicidio, una Marquesa
confusa sobre su capacidad de raciocinio quizas por el efecto de las drogas? Parece
que los espectros solo estaban jugando, tal como lo hacian cotidianamente en vida.

hemos visto con las tesis de Jordan, a partir de la teoria de lo fantastico contemporaneo también se explica
el peso del lenguaje en tal concepcion de lo preternatural, integrando a la vez la inquietud epistemologica
definidora de la narrativa fantastica desde sus inicios (véase Roas, 2011, pp. 109-142).

13 El relato de Martinez Castillo encaja, de hecho, con la defensa que practicod Lefebvre (1958, pp. 27-
28) de la idea que el arte puede incidir en las relaciones sociales y en la liberacion de las clases oprimidas,
de acuerdo con su vision marxista de la cuestion, al abogar por el distanciamiento brechtiano como una
manera de lograr la concienciacion de los individuos sobre su propia alienacion en el seno de la vida coti-
diana. Asi, el capitalismo emplearia la tecnologia y otros mecanismos para establecer rupturas enajenado-
ras en la cotidianeidad del individuo, por ejemplo a través de formulas de ocio como el cine, en especial
cuando sus imagenes representan aspectos alejados de lo vivido (Lefebvre, 1958, pp. 41-43).



108 Alfons Gregori

CONCLUSIONES

Lo fantastico se ha caracterizado por ser una modalidad narrativa de lo no mimético
transgresiva y disruptiva en cuanto a las convenciones sociales, politicas, culturales
y religiosas. Adoptando la distincion dicotémica entre fondo y figura, asi como la
vision de lo cotidiano de Bégout y el planteamiento resistencialista de Certeau en re-
lacién con sus “maneras de hacer” para el analisis de obras de lo fantastico hispanico
creadas en diferentes periodos, en los relatos seleccionados se observa que no solo la
figura es un aspecto clave a la hora de interpretar los posibles elementos ideologicos
que se dan en dichos relatos, sino que el fondo, establecido en lo cotidiano que se
desarrollaria en un segundo plano, aporta matices significativos que refuerzan tales
lecturas o proporcionan nuevas lineas de comprension de los textos. Analizando por-
menorizadamente las maneras de hacer que aparecen de forma sutil en las narraciones,
percibimos unas estrategias de caracter ideoldgico que contribuyen a una ética de lo
humano gracias al uso de metaforas, alegorias y simbolos en relacion a un entorno di-
ficil, dominado por unas fuerzas exdgenas a los personajes protagonistas, fuerzas que
funcionarian como el orden hegemonico ante el cual cabe usar formas de resistencia:
la violencia politica surgida en el marco de la Revolucion —acrecentada por ciertos li-
deres jacobinos y las potencias invasoras— (Blasco Ibafiez), el establishment patriarcal
(Pardo Bazan) y el Estado distopico (Martinez Castillo).

Se confirma, por tanto, la presencia de una dialéctica poco visible entre lo familiar
y lo extrafio en el seno de elementos propios de lo cotidiano, cuya contigiiidad con lo
fantastico en la interpretacion de los relatos es mas evidente de lo que se habria podido
pensar tomando inicamente en consideracion las teorias de los fantastico de partida.
Dichos elementos se pueden constituir en modos de resistencia, como los cuadros
mediocres pintados por Nicolas, el vestuario recuperado por Dorotea y el candelabro
de la Marquesa, o pueden estar marcados por el misterio, haciendo participes a los
lectores de ciertas actitudes, como la hesitacion (;es la violencia una forma valida de
politica?), la incredulidad (;se puede regresar del reino de los muertos adoptando lo
cotidiano del pasado?) o la aproximacion (“;no es confuso el candelabro en su difu-
minacion de las categorias de bien (luz) y mal (sombra)?”’), posturas que atraviesan
lo cotidiano y lo problematizan, sumandose al componente transgresor y sin duda
ideologico contenido en un buen nimero de obras fantasticas. Con todo, el presente
articulo constituye solo un primer paso en el estudio sobre estas cuestiones, por lo que
seran necesarias posteriores aportaciones que indaguen sobre los puntos tratados y so-
bre otros relacionados, aportaciones que resulten productivas para un conocimiento
mas amplio y detallado del tema.



Lo cotidiano como objeto de problematizacion en la narrativa fantastica: una lectura ideologica 109

BIBLIOGRAFIA

Alazraki, J. (2001). ;Qué es lo neofantastico? In D. Roas (comp.). Teorias de lo fantastico (pp. 265-282).
Madrid: Arco/Libros.

Bégout, B. (2018). La Découverte du quotidien. Paris: Librairie Arthéme Fayard/Pluriel.

Bessiere, 1. (1974). Le Récit fantastique: la poétique de [’incertain. Paris: Librairie Larousse.

Blasco Ibanez, V. (2006). La muerte de Capeto (Memorias de un patriota). In J. Molina Porras (ed.). Cuen-
tos fantdsticos en la Espaiia del Realismo (pp. 87-104). Madrid: Cétedra.

Bouvet, R. (2007). Etranges récits, étranges lectures. Essai sur leffet fantastique. Quebec: Presses de
I’Université de Québec.

Campra, R. (2008). Territorios de la ficcion: lo fantastico. Sevilla: Renacimiento.

de Certeau, M. (1990). L’Invention du quotidien, I. Arts de faire. Paris: Gallimard.

de Certeau, M. (1993). La Cuture au pluriel. Paris: Seuil.

Freud, S. (1986). Obras Completas, XVII: de la historia de una neurosis infantil (el “Hombre de los Lo-
bos”) y otras obras (1917-1919). Trad. J.L. Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu.

Gregori, A. (2015). La dimension politica de lo irreal: el componente fantastico en la narrativa fantastica
espariola y catalana. Poznan: Wydawnictwo Naukowe UAM.

Gregori, A. (2024). Ideologia, violencia y representacion artistica en “La muerte de Capeto (Memorias
de un patriota)”, de Vicente Blasco Ibafiez. Siglo diecinueve, 30, 333-357. https://doi.org/10.37677/
sigloxix.v1i30.522.

Jackson, R. (1981). Fantasy.: The Literature of Subversion. London-New York: Routledge. https://doi.
org/10.4324/9780203130391.

Jameson, F. (2010). Reflexiones sobre la postmodernidad. Ed. D. Sanchez Usanos. Madrid: Abada Edi-
tores.

Jordan, MLE. (1998). La narrativa fantastica: evolucion del género y su relacion con las concepciones del
lenguaje. Frankfurt am Main-Madrid: Vervuert-Iberoamericana.

Lefebvre, H. (1958). Critique de la vie quotidienne, 1. Introduction. Paris: L’ Arche.

Martinez Castillo, A. (2019). Reliquias. Ledn: Eolas.

Molina Porras, J. (2006). Introduccion. In J. Molina Porras (ed.). Cuentos fantasticos en la Espaiia del
Realismo (pp. 9-47). Madrid: Catedra.

Olivares Merino, J.A. (2020). “De donde t0 has vuelto no se vuelve...”: ambigiiedad, subyugacion feme-
nina y espectralidad asertiva en la “La resucitada”, de Emilia Pardo Bazan. In D. Roas & A. Massoni
(eds.). Las creadoras ante lo fantastico: visiones desde la narrativa, el cine y el comic (pp. 71-96).
Madrid: Visor.

Pardo Bazan, E. (2020). Cuentos fantasticos. Eds. A. Abello Verano & R. de la Varga Llamazares. Leon:
Eolas.

Reisz, S. (1989). Teoria y andlisis del texto literario. Buenos Aires: Hachette.

Roas, D. (2011). Tras los limites de lo real: una definicion de lo fantdastico. Madrid: Paginas de Espuma.

Stockwell, P. (2002). Cognitive poetics: an introduction. London: Routledge.


https://doi.org/10.37677/sigloxix.v1i30.522
https://doi.org/10.37677/sigloxix.v1i30.522
https://doi.org/10.4324/9780203130391
https://doi.org/10.4324/9780203130391




	Alfons Gregori

