
Studia Romanica Posnaniensia 51/4 (2024): 97–109	 https://doi.org/10.14746/strop.2024.51.4.7
Adam Mickiewicz University Press	 ISSN 0137-2475, ISSN (Online) 2084-4158
Received: 31.12.2023 / Accepted: 15.05.2024	

StRoP 51(4), 2024: 97–109. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2024. 
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-SA, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

ALFONS GREGORI

Lo cotidiano como objeto de problematización  
en la narrativa fantástica: una lectura ideológica

Everyday life as a problematized object of study  
in fantastic fiction: An ideological reading

Alfons Gregori
Adam Mickiewicz University, Poznań, Poland

alfons@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0003-0121-2876

Abstract

Within the framework of the cognitive approach to the perception of reality distinguishing between 
grounds and figures, the main aim of this article is to study the foreground of fantastic stories, corre-
sponding to elements of everyday life, unlike the figure, which usually is the preternatural motive. Thus, 
in this work the vision of everyday life proposed by the philosopher Bruce Bégout and the concept “ways 
of doing” created by the thinker Michel de Certeau will also be applied, as well as settled contemporary 
theories of the fantastic. As an illustration of all this, three Spanish short stories presenting ideological 
significance and written in different periods will be analyzed: La muerte de Capeto by V. Blasco Ibáñez, 
La resucitada by E. Pardo Bazán, and Reliquias by A. Martínez Castillo.

Keywords: fantastic literature, everyday life, ideology in fiction, cognitive approach, Michel de Certeau, 
Bruce Bégout 

PRESENTACIÓN

En el presente trabajo parto de las teorías de lo no mimético consolidadas por desta-
cados autores del ámbito occidental (Bessière, 1974; Campra, 2008; Jackson, 1986; 
Reisz, 1989; Roas, 2011) a fin de ahondar en ciertos aspectos de lo fantástico como 
modalidad narrativa que no han sido considerados suficientemente en los estudios 

https://uam-my.sharepoint.com/personal/obronik_amu_edu_pl/Documents/Studia Romanica P. 51-4 (2024) (hiszp.)/Oprac. red/alfons@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0003-0121-2876


98 Alfons Gregori

académicos. En contraposición a lo maravilloso, que suele producirse en un mundo 
secundario separado y distinto a nivel de representación ficcional de lo que conside-
ramos nuestro mundo –pues pueden suceder fenómenos inexplicables que son natura-
lizados por diversas vías (tanto pragmáticas como textuales), perdiendo su condición 
transgresiva en el mundo secundario–, en las mencionadas teorías lo fantástico se 
concibe como una irrupción de lo imposible, incompatible con las leyes por las que 
nos regimos para entender lo que nos rodea y que solemos proyectar en la lectura de 
textos literarios. Las narraciones fantásticas se han interpretado desde posicionamien-
tos muy variados, que van desde el estructuralismo al marxismo, pasando por la mito-
crítica, el feminismo y la deconstrucción, en ocasiones incluso combinando diversos 
de ellos. Otra opción que valdría la pena sumar en dichos estudios es la perspectiva 
cognitiva, que distingue fondo y figura como una capacidad inherente e inevitable en 
el acto de percepción humana:

[…] the cognitive capacity for making figure and ground is clearly and literally an embo-
diment of this human condition [of perceiving in three dimensions]. Furthermore, since 
figure and ground are differentiated on the basis of traits and features that we perceive in 
objects in view, our orientation in the world fundamentally depends on our ability to per-
ceive style and stylistic differences in objects (Stockwell, 2002, p. 15).

De este modo, si consideramos lo fantástico desde tal visión dicotómica, la figura 
sería aquel elemento preternatural que, apareciendo en el fondo de una realidad coti-
diana, provocaría una distorsión del orden epistemógico de las leyes físicas y lógicas 
que permiten explicar racionalmente nuestro mundo. Y, a  la vista de las teorías de 
lo fantástico aludidas, podríamos llegar a la conclusión que la figura es el elemento 
que ha sido más ampliamente examinado como metáfora de significación ideológica: 
las manifestaciones vampíricas, los fantasmas, el motivo del doble, los objetos con 
propiedades preternaturales o las alteraciones del espacio-tiempo, por citar algunas. 
Es decir, la succión de la sangre por parte de un vampiro como representación de una 
aristocracia que acumulaba inmisericorde el fruto del trabajo de unos vasallos exhaus-
tos o, más adelante, de una burguesía industrial que lograba importantes plusvalías 
gracias a su explotación inhumana del proletariado; el revenant como la advertencia 
de un agravio no resuelto, de una injusticia o de una humillación histórica que debe-
rían ser reparadas; o bien el talismán como objeto que encarna la resistencia a la lle-
gada de una nueva mentalidad dominante, la querencia hacia un pasado más o menos 
mitificado frente a los procesos de aculturación y de inculcación de nuevos sistemas 
de creencia. 

Dos excelentes ejemplos de tal enfatización de la figura como eje de significación 
de lo fantástico se hallan en los reconocidos y valiosos trabajos de Jordan (1998) y de 
Bouvet (2007). El primero estudia la evolución de la modalidad en relación con las 
concepciones del lenguaje, fijando la atención en el fenómeno ficcional en función de 



Lo cotidiano como objeto de problematización en la narrativa fantástica: una lectura ideológica 99

la corriente literaria general en la que se inscribe el texto analizado, por lo cual la au-
tora diferencia entre las vertientes romántica, realista y posmodernista1 y argumenta la 
diferente naturaleza del signo fantástico (la figura, en términos cognitivos) de acuerdo 
con ello: símbolo en la narrativa romántica, índice en la realista y mero signo en la 
posmodernista, en la cual lo imposible se acontece como un fenómeno del lenguaje, 
a diferencia de los otros casos, en que se trata de un fenómeno de percepción (Jordan, 
1998, p. 142). En el segundo ejemplo de focalización en el fenómeno fantástico en 
detrimento de otros elementos no preternaturales de la narración, Bouvet (2007) se 
sustenta en los estudios de la recepción literaria para indagar en lo fantástico como 
efecto de lectura, siendo aquí la figura dicho efecto, un efecto de naturaleza pragmá-
tica cuya consecución solo es posible si los siguiente parámetros se producen a la vez: 
el placer por la indeterminación en una obra artística, una progresión rápida a través 
del texto y determinados procedimientos que varían en función del relato. A pesar de 
las diferencias entre ambas, los enfoques de Jordan y Bouvet –y otros muchos– se 
centran específicamente en la formulación, las características y los eventuales efectos 
del fenómeno inexplicable que se plantea en la obra, encarnado en la figura de las 
teorías cognitivas. 

En este sentido, el propósito del presente artículo es tomar como objeto de estu-
dio el fondo de los relatos fantásticos, un fondo que en parte se correspondería con 
lo cotidiano, con los quehaceres de la vida de cada día, con aquel ámbito de nuestras 
vidas que, como indica Bégout (2018, p.  44), se suele identificar peyorativamente 
como algo no significativo, enajenador o que comporta la despersonalización de la 
vida humana. Dicha denigración no solo se ha producido en el imaginario colectivo 
a través de la semántica del término cotidianeidad, sino que también se ha dado den-
tro del mundo académico, cosa que el filósofo francés aprovecha para hacer un juego 
de palabras con el que denuncia dicho desprestigio: “Il est plus facile de décrier le 
quotidien que de le décrire” (Bégout, 2018, p. 38). En efecto, si nos aproximamos 
a las teorías de lo no mimético, ha habido un elevado interés por el estatus ontológico 

1 Cabe distinguir entre creación posmodernista y posmoderna, siendo esta última meramente aquella 
que ha sido producida en la era que etiquetamos con el nombre de posmodernidad, y que constituiría la 
vertiente cultural de una fase avanzada del capitalismo, mientras que el posmodernismo se alza como 
aquel estilo que constituye el auge de una manera de concebir la literatura muy propia de la posmoderni-
dad, es decir, como apunta Jameson (2010, pp. 30-31), aquella vertiente estilística en que un abundante 
uso artificioso de referencias por medio de las técnicas del pastiche y del kitsch acaba sobrecargando el 
texto, desproveyéndolo de unidad orgánica y suscitando reacciones emocionales estereotipadas, es decir 

“el arte deviene cálculo y aplicación maquinal de fórmulas ya ensayadas”, cosa que conduce a la presencia 
de numerosas perspectivas y estilos dentro de una misma obra y, en definitiva, a la desaparición del género 
o de la modalidad, de acuerdo con el concepto de mode que adopto de Jackson (1986) para definir lo fan-
tástico como categoría transhistórica altamente variable en cuanto al estilo empleado, pero que mantiene 
unos rasgos básicos que le otorgan entidad: lo inexplicable como elemento transgresivo que produce un 
efecto ominoso.



100 Alfons Gregori

y pragmático de los mundos creados literariamente, por los denominados “mundos 
secundarios” y  toda la semiótica de mundos posibles, mientras que la filosofía oc-
cidental contemporánea no ha tomado demasiado en consideración lo cotidiano del 
mundo de la vida2. 

En este estudio de lo cotidiano como fondo de relatos fantásticos se examinará 
un corpus formado por tres muestras de narrativa breve española de diferentes perío-
dos, las cuales servirán de ilustración de una casuística diversa y, al mismo tiempo, 
permitirán activar y desarrollar análisis sobre aspectos ideológicos de esa misma co-
tidianeidad dentro del marco de lo fantástico3. Se tendrán en cuenta las aportaciones 
de Bégout (2018) acerca del continuum que forma lo cotidiano con lo que no es co-
tidiano (como lo fantástico, por ejemplo) y se examinará igualmente la función de 
las maneras de hacer cotidianas que proponía de Certeau (1990) como estrategia de 
resistencia mediante détournements ante los sistemas dominantes de control político, 
cultural y  religioso4. En cualquier caso, por las limitaciones de espacio, el artículo 
expondrá únicamente unas primeras consideraciones sobre el asunto, que es novedoso 
y original en el seno de los estudios literarios al ser fruto de la aplicación de las teorías 
de lo fantástico, la perspectiva cognitiva y la reflexión sobre lo cotidiano. Por ello, se 
dedicará cierta atención a estas últimas, menos conocidas en este ámbito que las tesis 
acerca de la ficción no mimética aludidas al inicio del artículo.

BASES TEÓRICAS: VISIÓN COGNITIVA, FANTASTICIDAD 
Y COTIDIANEIDAD

Como hemos visto en el apartado inicial, en el tipo de relatos que nos interesan lo 
fantástico suele aparecer encarnado en un personaje u objeto que presenta unos ras-
gos y una identidad inexplicables en términos científicos y lógicos5. La siguiente cita, 

2 En este sentido, Bégout (2018, p. 35) advierte que son raros los filósofos que, tras las incursiones 
de Husserl y Wittgenstein, hayan puesto unas bases sólidas de una ontología del mundo cotidiano, siendo 
las investigaciones de Lefebvre o Heller de tipo más bien sociopolítico y las de Certeau, antropológicas.

3 Para un examen en profundidad del estudio ideológico de lo fantástico, véase Gregori (2015).
4 De Certeau (1990, p. 54) llegó a la conclusión que los indígenas americanos utilizaban las leyes, las 

prácticas o las representaciones que les habían sido impuestas por la fuerza o por la persuasión con otros 
fines que los pretendidos por los conquistadores, haciendo de ellas “otra cosa”, subvirtiéndolas desde den-
tro –no rechazándolas o transformándolas, sino empleándolas de muchas maneras al servicio de las reglas, 
de las costumbres o de las convicciones extranjeras a la colonización que no podían rehuir. Metaforizaban 
el orden dominante, usando los détournements sin abandonar el sistema. Así, los indígenas devenían una 
otredad dentro del sistema que asimilaban y que los asimilaba exteriormente. 

5 Obviamente, hay otras narraciones fantásticas en que se presentan fenómenos de distinta índole, 
pero incluso en aquellas que tienen como elemento preternatural una alteración espacio-temporal o una 
forma monstruosa inexplicable se puede incidir en el papel a menudo ignorado del fondo cotidiano a la 
hora de establecer interpretaciones ideológicas. 



Lo cotidiano como objeto de problematización en la narrativa fantástica: una lectura ideológica 101

relativa al modelo de análisis literario cognitivo, pondrá algo de luz en el asunto, al 
referirse al papel de determinados personajes como figuras y al caracterizar el fondo. 
Así, hablando de los personajes (cosa aplicable igualmente a los de tipo fantástico): 

Stylistically they are likely to be the focus of the narrative, moving through different set-
tings, and are likely to be associated with certain verbs of wilful action by contrast with the 
attributive or existential sorts of verbs used descriptively for the background (Stockwell, 
2002, p. 15).

Dichos personajes y objetos se integran en relatos fantásticos cuya funcionalidad 
se bifurca en dos corrientes principales: la intención decimonónica de modificar el 
concepto convencional de realidad en la corriente que se ha denominado “tradicional” 
o “clásica”, y la pretensión de relativizar la noción de realidad enfatizando el papel 
modalizador que cumple el lenguaje en su construcción dentro de la corriente mo-
derna o contemporánea de la modalidad (Jordan, 1998, p. 142), ya en los siglos XX 
y XXI. Además, en esa primera corriente cabe distinguir la vertiente romántica, que 
persigue “[…] enriquecer la realidad por medio de la develación de mundos desco-
nocidos, en tanto que la vertiente realista se perfila como una subversión a la rígida 
concepción de la realidad” (Jordan, 1998, p. 142). La construcción del fondo de los 
relatos también resulta diferente en cada una de las vertientes: en la romántica, esa 
cotidianeidad se produce en espacios harto ajenos a los lectores de la época de publi-
cación de los trabajos, siendo zonas rurales a menudo también distantes temporalmen-
te (el mundo medieval o preindustrial), en mansiones de personajes de la aristocracia 
o de las clases más pudientes, o en espacios de cierta singularidad (moradas de sabios, 
etc.), en franca vecindad con la creación literaria maravillosa, por lo cual disminuye 
el efecto fantástico; por ejemplo, “Luisa” de Eugenio de Ochoa o “El Monte de las 
Ánimas” de Gustavo Adolfo Bécquer. En cambio, en la vertiente realista, que paulati-
namente fue imponiéndose en la segunda mitad del siglo XIX en las literaturas euro-
peas, el trasfondo cotidiano se identifica cada vez más con el mundo urbano coetáneo, 
en ambientes burgueses o de las clases trabajadoras, aunque no siempre, un trasfondo 
en el que la descripción detallada de los objetos o quehaceres del día a día conforman 
una red que otorga solidez al fondo frente a la figura. Es decir, en lo fantástico realista 
lo cotidiano sirve para agudizar el contraste entre fondo y figura, y por ello también 
se acentúa el mismo efecto fantástico; por ejemplo, “Mi otro yo” de Miguel Sawa 
o “Médium” de Pío Baroja.

En su estudio La découverte du quotidien, Bégout (2018, p. XIV), a la vez que 
argumenta la necesidad de clarificar los rasgos definitorios de lo cotidiano desde un 
punto de vista filosófico, nos traslada su naturaleza escurridiza:

Le quotidien se dissimule lui-même derrière son évidence allant de soi. D’où la nécessité 
pour le révéler comme tel de le confronter à ce qu’il n’est pas, le nouveau, l’étranger, le 



102 Alfons Gregori

fantastique, l’accidentel. Il s’agit de le reconnaître où il est et tel qu’il est, de le débusquer 
dans les moindres faits où il se cache, non pas comme un mystère, mais comme son ab-
sence même. 

De este modo, Bégout (2018, p. XIV) concibe lo cotidiano como un proceso consisten-
te en la integración de lo desconocido en lo conocido, como un “cuerpo” que asimila 
lo extraño y lo transforma paulatinamente en algo familiar. Lo define del siguiente 
modo: “ce qui, dans notre entourage nous est immédiatement accessible, compréhen-
sible et familier en vertu de sa présence régulière” (2018, pp.  39-40). “L’élément 
moteur du quotidien consiste […] en la domestication discrète de la réalité non quo-
tidienne, à savoir en la transformation de l’étrange en familier” (Bégout, 2018, p. 45). 
Hay una dialéctica en el corazón de lo cotidiano como proceso de familiarización, una 
dialéctica invisible entre lo familiar y lo extraño o extranjero (Bégout, 2018, p. 45). 
Esta misma dialéctica se mueve entre la certeza ordinaria en el mundo y aquello que la 
amenaza bajo la forma de lo extraño, y opera en la zona oscura y reculada del incons-
ciente, haciendo que la impresión de lo ominoso freudiano (l’inquiétante étrangeté, 
en francés) quede profundamente reprimida en la psique humana bajo la apariencia 
tranquilizadora de gestos cotidianos repetidos muchas veces (Bégout, 2018, pp. 50-
51). Si penetramos en la cuestión, la vida ordinaria no tiene nada de tranquilizadora ya 
que la atraviesan la incredulidad, la hesitación y la aproximación, al tiempo que está 
corroída por un cierto tipo de escepticismo carnal, siendo lo cotidiano la expresión 
más simple de carácter problemático de la existencia humana (Bégout, 2018, p. 28). 
Además, Bégout (2018, p. 38) pone sobre la mesa el componente ideológico en el 
estudio de lo cotidiano que él propone desde la fenomenología: “[…] il va de soi pour 
nous que la phénoménologie du monde de la vie quotidienne doit nécessairement 
conduire aussi à une théorie critique de la société”.

En este sentido, al profundizar en la dimensión holística de la existencia cana-
lizada por vía de la cotidianeidad, Bégout (2018, p.  141) concibe que hoy en día 
únicamente lo cotidiano posee todavía la capacidad mítico-poética de totalización 
de lo real6, cosa que encajaría con la caracterización de lo maravilloso como para-
digma ficcional no solo distinto7, sino opuesto a lo fantástico, el cual se distinguiría 

6 En la misma línea va Lefebvre (1958, p. 108) en el siguiente fragmento: “La vie quotidienne se 
définit comme totalité. […] Elle a un rapport profond avec toutes les activités, et les englobe avec leurs 
différences et les conflits ; elle est leur lieu de rencontre, et leur lien, et leur terrain commun. Et c’est dans 
la vie quotidienne que prend forme et se constitue l’ensemble des rapports qui fait de l’humain – et de 
chaque être humain – un tout. En elle se manifestent et s’accomplissent ces relations qui mettent en jeu la 
totalité du réel, bien que sous un certain aspect toujours partiel et incomplet : amitié, camaraderie, amour, 
besoin de communication, jeu, etc…” [la cursiva es del original].

7 Léase, por ejemplo, la siguiente aseveración de Certeau en un texto publicado originalmente en 
1974 que sugiere una idea en la misma línea: “Le quotidien est parsemé de merveilles, écume aussi 
éblouissante, sur les rythmes longs du langage et de l’histoire, que celle des écrivains ou des artistes” 
(1993, p. 216).



Lo cotidiano como objeto de problematización en la narrativa fantástica: una lectura ideológica 103

por su naturaleza fragmentaria, por su calidad intrínseca de parcialidad en oposición 
a cualquier tipo de totalidad (Gregori, 2015, pp. 194-195, 454-455). Y, si bien cada 
ser humano vive lo cotidiano de forma distinta, el conjunto de mundos cotidianos está 
sometido a una misma fuerza de familiarización que busca por todos los medios alejar 
la inquietud del estar-en-el-mundo e  instalar un entorno seguro y  familiar (Bégout, 
2018, p. 165):

Le monde de la vie est toujours celui de la persévérance du Même. En réprimant le ca-
ractère problématique du monde, qui n’est rien d’autre que son essence même, l’attitude 
naturelle de la vie quotidienne opère une fixation doxique, affective et pratique sur la 
seule effectivité qui réprime tout le possible, et surtout ce possible de l’impossibilité […]8 
(Bégout, 2018, p. 169).

Bégout (2018, p. 173) aplica el concepto de “magia gris” para designar ese enmasca-
ramiento o “encantamiento”: “l’ensorcellement spécifique de la quotidianisation qui 
asservit l’homme au cours ordinaire du monde sans qu’il s’aperçoive directement du 
stratagème par lequel cette opération proprement magique s’est produite”. Es magia 
en el sentido que pasa inadvertida como el truco del mago, a la vez que es gris porque 
ese hechizo es tratado como algo anodino, banal, sin interés, como sucede con la vida 
corriente en general (Bégout, 2018, p. 173). 

Antes de entrar en el análisis de las obras, es necesario realizar una breve incur-
sión en lo cotidiano visto por de Certeau, y en particular en su concepto de “maneras 
de hacer”, que argumenta en L’invention du quotidien, un estudio aparecido en 1980. 
De Certeau estudia las maneras de hacer de los grupos sociales subordinados que 
constituyen la contrapartida ante el orden y el control disciplinares propios de la mi-
crofísica del poder, es decir, esas maneras de hacer serían aquellas tácticas que tienen 
su escenario en detalles de la vida cotidiana y funcionan a modo de “détournement”: 

“Ces «manières de faire» constituent les mille pratiques par lesquelles des utilisateurs 
se réapproprient l’espace organisé par les techniques de la production socioculturelle” 
(1990, p. XL). Es decir, se trataría, a su entender, de lo siguiente: “[…] exhumer les 
formes subreptices que prend la créativité dispersée, tactique et bricoleuse des groupes 
ou des individus pris désormais dans les filets de la «surveillance». Ces procédures et 
ruses de consommateurs composent, à la limite, le réseau d’une anti-discipline […]” 
(1990, p. XL). Estamos hablando de prácticas cotidianas como hablar, leer, circular, 
hacer las compras o cocinar, pero también del arte de un buen golpe, de las artimañas 
de los cazadores, de hallazgos a veces poéticos y a veces guerreros (de Certeau, 1990, 
p. XLVII). Sea como sea, estas tácticas desembocan en una politización de la vida 
cotidiana que se deriva de la tensión y la violencia en que se desarrolla la cultura, la 

8 O dicho en términos filosóficos: “[…] le monde de la vie possède une certitude existentielle et une 
incertitude essentielle, une «assurance empirique» et une indécision eidétique. Sa naturalité masque sa 
relativité” (Bégout, 2018, p. 170).



104 Alfons Gregori

cual suministra ciertos equilibrios simbólicos, contratos de compatibilidad y compro-
misos más o menos temporales para articular los conflictos: legitimando, desplazando 
o controlando la “razón del más fuerte” (de Certeau, 1990, p. XLIV).

EL PAPEL DE LO COTIDIANO EN LA LECTURA IDEOLÓGICA 
DE LO FANTÁSTICO: “LA MUERTE DE CAPETO”,  

“LA RESUCITADA” Y “RELIQUIAS”

Con el fin de ilustrar los planteamientos teóricos expuestos previamente, en este apar-
tado van a ser examinadas sucintamente tres narraciones pertenecientes a diferentes 
períodos del desarrollo de lo fantástico literario: la más cercana a los rasgos propios 
del romanticismo (“La muerte de Capeto” de Blasco Ibáñez); la correspondiente a la 
coexistencia con el estilo realista (“La resucitada” de Pardo Bazán); y la inscrita en 
la etapa contemporánea de la modalidad (“Reliquias” de Martínez Castillo)9. En el 
relato titulado “La muerte de Capeto (Memorias de un patriota)” (1887) hallamos un 
singular ejemplo del paso de la vertiente romántica a la realista de lo fantástico, ya 
que el texto fue publicado en un volumen de juventud considerado como una muestra 
de escritura más bien romántica del autor valenciano. En él, se presenta a dos jóvenes 
pintores de caracteres opuestos que viven en la bohemia parisina los efervescentes 
efectos de la decapitación del rey Luis XVI. Como afirma Molina Porras (2006, p. 27), 

“pese a que Blasco traslada su relato a la época de la Revolución Francesa, no hay en 
él el menor indicio de que ese tiempo sea legendario, y los datos que nos suministra 
respetan las reglas de la verosimilitud realista. […] el París o el paisaje de los Vos-
gos que aparecen en La muerte de Capeto intentan reflejar el París que vieron los 
revolucionarios o  los montes que pisaron los ejércitos napoleónicos”. No obstante, 
la exaltación de los hechos y el ambiente épico de las batallas en que se produce la 
muerte de un ya fantasmagórico Teodoro, episodio que dará lugar posteriormente a la 
posesión de Nicolás por su espíritu, contrastan vivamente con el estilo dominante en 
el inicio del relato, en que la minuciosidad de la situación doméstica y las actividades 
llevadas a cabo resultan mucho más mundanas, a pesar del ambiente de excepciona-
lidad revolucionaria que envuelve los acontecimientos vividos por ambos personajes. 
La cotidianeidad de los protagonistas consiste en la creación artística. Es Teodoro el 
que una tarde tras participar en la Convención conduce a la ruptura con esa actividad 
diaria que les permite subsistir, al trasladar a Nicolás la convicción que deben defen-
der la patria y la revolución: 

9 Naturalmente, se podrían aportar bastantes más narraciones cuyos análisis confirmarían la validez 
del marco teórico propuesto y su elevado rendimiento en la articulación del texto con lo ideológico, pero 
la extensión del presente trabajo impide ampliar el corpus. 



Lo cotidiano como objeto de problematización en la narrativa fantástica: una lectura ideológica 105

 – ¡Nicolás, es preciso que cambiemos de vida!
 – ¿Tienes dinero?
 – Siempre eres el mismo. No te hablo de placeres, sino de sacrificios que debemos hacer 

por la patria.
 – Creo que hemos hecho los suficientes para que ella nos esté agradecida.
 – ¡Calla, miserable! Todo buen ciudadano no cumple con su deber si no le ofrece la vida 

en holocausto (Blasco Ibáñez, 2006, p. 93).

Además, la cojera final de Nicolás, un aspecto iterativo de esa nueva vida vacía de 
aspectos extraordinarios tras la muerte de Teodoro y el fracaso revolucionario, y por 
ello una vida plenamente cotidianizada, se puede interpretar como una consecuencia 
de la desenfrenada violencia ideológica de los jacobinos, y por ende una metáfora 
de lo que se podría denominar “el pecado original” de la izquierda en su ferocidad 
antiestamental (véase Gregori, 2024, pp. 354-355). Sin embargo, si la cojera ha sido 
familiarizada en el proceso de cotidianización, ya no supone un motivo apto para ser 
figura, sino que se envuelve en la magia gris de la que habla Bégout al impedirle par-
ticipar en acontecimientos gloriosos de la historia de Francia: “Quedé cojo, y a esta 
desgracia debí el no formar parte de los últimos ejércitos de la República, ni tampoco 
de los del Imperio que algunos años después paseó Bonaparte victoriosos por todo el 
mundo” (Blasco Ibáñez, 2006, p. 100). 

Antes de pasar al relato de Pardo Bazán, anclado más sólidamente en el estilo 
realista, cabe presentar unos interesantes planteamientos de Certeau (1990, pp. 109-
110) acerca de la penetración en la narrativa realista decimonónica de las “maneras 
de hacer” expuestas más arriba, una penetración que igualmente se podría aplicar a la 
ficción fantástica del período, como veremos posteriormente, por la necesidad que tie-
ne dicha narrativa de presentar siempre un fondo verosímil basado en el estilo realista: 

En tant qu’indices de singularités […], les manières de faire s’introduisent massivement 
dans le roman ou la nouvelle. Ainsi d’abord le roman réaliste du XIXe siècle. Elles y trou-
vent un nouvel espace de représentation, celui de la fiction, peuplé par des virtuosités 
quotidiennes dont la science ne sait que faire et qui deviennent, bien reconnaissables par 
les lecteurs, les signatures des micro-histoires de tout le monde. La littérature se mue en 
répertoire de ces pratiques dépourvues de copyright technologique. […] Autrement dit, 
des “histoires” fournissent aux pratiques quotidiennes l’écrin d’une narrativité. Certes, 
n’en décrivent que des fragments. Elles n’en sont que des métaphores.

El antologado relato de Emilia Pardo Bazán “La resucitada”, publicado por vez 
primera en 1908, presenta una serie de motivos góticos integrados en una escritura 
de estilo realista que sorprende por su precisión y por el calculado uso de recursos 
retóricos (véase Olivares Merino, 2020). Su protagonista, Dorotea de Guevara, es una 
dama de noble abolengo todavía relativamente joven que parece retornar de la muerte 
al despertar amortajada en su ataúd en la cripta familiar. Su elección en este marco de 



106 Alfons Gregori

los détournements planteados por de Certeau no se deriva, obviamente, de su elevada 
condición, sino de su naturaleza de mujer, despreciada por su familia y su entorno al 
haber (supuestamente) revivido. De hecho, el cuento forma parte de la producción de 
la escritora gallega que ha sido leída bajo el prisma (proto)feminista que caracterizó 
un buen número de sus escritos, por lo que tal resurrección sería en realidad un signo 
de empoderamiento de la protagonista, en un regreso a la realidad cotidiana al que 
accede por sus “maneras de hacer” aprovechando ciertos conocimientos de lo cotidia-
no10. Así, la voz narrativa expresa que ella urdió rápidamente “su plan”, consistente 
en salir por una puerta auxiliar gracias a unas llaves que continuaban colgadas en la 
cerradura, en una reminiscencia del acto reiterado en su día a día de ir a oír misa. 

La cotidianeidad, vinculada estrechamente con el empoderamiento femenino, se 
representa en la narración a través de la elegante ropa que viste en un día a día mo-
nótono al pie del ventanal y en el acicalamiento que practicaba como antaño, signos 
ambos evidentes de su pretensión de recuperar la posición de mujer de la casa: “ya 
vestida de acuchillado11 terciopelo genovés, trenzada la crencha con perlas y sentada 
en un sillón de almohadones, al pie del ventanal” (Pardo Bazán, 2020, p. 181). En 
ese sentido, dicho empoderamiento no se canaliza a través de los actos para celebrar 
su regreso ni surge de la reacción de sus allegados, ambos aspectos marcados por ser 
actos aislados y, además, fingidos: su condición de mujer la hace sospechosa y tam-
bién innecesaria en la casa, habiendo parido y criado a unos hijos que la rechazan. El 
détournement final de la protagonista consiste en planear y llevar a cabo su retorno 
a la tumba en secreto, encargando a escondidas una copia del manojo de llaves de 
la capilla: “El propósito debía realizarse por tal manera, que nunca se supiese nada; 
secreto eterno” (Pardo Bazán, 2020, p. 183).

De las vertientes romántica y realista que conforman lo fantástico clásico, en el 
siglo XX se evolucionó hacia la corriente contemporánea de esta modalidad narrativa, 
caracterizada por lo siguiente: el uso de nuevos motivos (diferentes de los clásicos) 
para objetivar lo preternatural; el peso del lenguaje en la concepción de lo preterna-
tural; la eventual presencia de dichos motivos en cualquier parte del relato, incluso 
desde el inicio, alterando el proceso de preparación ante el misterio propio de la ti-
pología tradicional; y una tendencia –cada vez más autoconsciente– a la hibridación 
con otras formas de lo insólito en general12. Desde La metamorfosis de Kafka y los 

10 Vale la pena mencionar un contraejemplo, el cuento “Casa tomada” de Cortázar, publicado por 
primera vez en volumen en Bestiario (1951). En él los dos hermanos protagonistas evitan cualquier acción 
acorde con las maneras de hacer de Certeau. Al contrario: su docilidad, paralela al silencio de la voz na-
rrativa homodiegética acerca de eso terrible que está ocupando la casa, traslada la angustia de los eventos 
ficcionales a los lectores físicos, cuya inquietud se deriva tanto de la clamorosa impotencia que exhiben 
los personajes, como del misterio oculto tras esos pavorosos sonidos que se escuchan.

11 Nótese la ironía.
12 Con la etiqueta de “neofantástico” se ha intentado englobar un tipo de fantástico contemporáneo 

en que tendrían un papel definitorio las “metáforas epistemológicas” (y el lenguaje como tal), así como 
la supresión del miedo o pavor del fantástico clásico (Alazraki, 2001, pp. 277-278). Ahora bien, como 



Lo cotidiano como objeto de problematización en la narrativa fantástica: una lectura ideológica 107

relatos terroríficos de Lovecraft tiene lugar un creciente proceso de incorporación de 
estos rasgos definitorios. De los múltiples ejemplos recientes en las letras españolas, 
se puede citar “Vicente va a París” de Juan José Millás y “El niño lobo del cine Mauri” 
de José María Merino.

En el siguiente relato de Ana Martínez Castillo, “Reliquias”, que abre el volumen 
homónimo de 2019, destaca esta última tendencia, al converger en él lo fantástico clá-
sico de iconografía neogótica, lo fantástico psicológico y lo prospectivo. Así, el texto 
nos presenta un mundo distópico en el que se ha abolido toda la cultura previa al año 
2063. Una Comisión persigue por terrorismo a quienes conserven libros anteriores 
a esa fecha, es decir, quienes estén a favor del llamado “Retroceso”, evocando el hi-
potexto de Bradbury Fahrenheit 451. Es un mundo en el que se ignora el concepto de 
alma, el hecho de la muerte e incluso las fotografías antiguas. El texto se centra en 
un grupo de resistencia a esta política llamado “El Movimiento”, al cual pertenece el 
personaje que lleva el sobrenombre de Marquesa (sin serlo titularmente). Habiendo 
perdido a su hija Amanda, intenta aclimatar su vivienda al ambiente gótico victoriano, 
en contraste con la fría ultramodernidad exterior13. Esta aclimatación de la decoración 
cotidiana del apartamento, en que destaca la presencia de un candelabro, constituye 
una manera de hacer para sobrevivir en ese régimen totalitario, mediante una regre-
sión a  tiempos supuestamente oscuros que, en realidad, aportan luz a una realidad 
deshumanizadora, como el candelabro que aparece en diferentes escenas del cuento. 
A diferencia de otros elementos del pasado más emotivos, el candelabro no parece 
haber sido prohibido por las autoridades, pero en la casa se emplea para revitalizar 
un pensamiento de resistencia política ante el exacerbado monstruo neoliberal: “Solo 
importaban el candelabro y la luz de las velas. Y la certeza de una nueva revolución” 
(Martínez Castillo, 2019, p. 19). Así, el candelabro es sugerente por su propiedad de 
poner luz en la oscuridad (también metafóricamente), aunque esas llamas vibrantes 
puedan evocar actos de oscura magia, formando sombras que conforman huecos ne-
gros de incertidumbre e inquietud hacia lo desconocido. ¿Son las voces de unas ni-
ñas-espíritu aquello que acaba empujando a la protagonista al suicidio, una Marquesa 
confusa sobre su capacidad de raciocinio quizás por el efecto de las drogas? Parece 
que los espectros solo estaban jugando, tal como lo hacían cotidianamente en vida. 

hemos visto con las tesis de Jordan, a partir de la teoría de lo fantástico contemporáneo también se explica 
el peso del lenguaje en tal concepción de lo preternatural, integrando a la vez la inquietud epistemológica 
definidora de la narrativa fantástica desde sus inicios (véase Roas, 2011, pp. 109-142).

13 El relato de Martínez Castillo encaja, de hecho, con la defensa que practicó Lefebvre (1958, pp. 27-
28) de la idea que el arte puede incidir en las relaciones sociales y en la liberación de las clases oprimidas, 
de acuerdo con su visión marxista de la cuestión, al abogar por el distanciamiento brechtiano como una 
manera de lograr la concienciación de los individuos sobre su propia alienación en el seno de la vida coti-
diana. Así, el capitalismo emplearía la tecnología y otros mecanismos para establecer rupturas enajenado-
ras en la cotidianeidad del individuo, por ejemplo a través de fórmulas de ocio como el cine, en especial 
cuando sus imágenes representan aspectos alejados de lo vivido (Lefebvre, 1958, pp. 41-43).



108 Alfons Gregori

CONCLUSIONES

Lo fantástico se ha caracterizado por ser una modalidad narrativa de lo no mimético 
transgresiva y disruptiva en cuanto a las convenciones sociales, políticas, culturales 
y  religiosas. Adoptando la distinción dicotómica entre fondo y  figura, así como la 
visión de lo cotidiano de Bégout y el planteamiento resistencialista de Certeau en re-
lación con sus “maneras de hacer” para el análisis de obras de lo fantástico hispánico 
creadas en diferentes períodos, en los relatos seleccionados se observa que no solo la 
figura es un aspecto clave a la hora de interpretar los posibles elementos ideológicos 
que se dan en dichos relatos, sino que el fondo, establecido en lo cotidiano que se 
desarrollaría en un segundo plano, aporta matices significativos que refuerzan tales 
lecturas o proporcionan nuevas líneas de comprensión de los textos. Analizando por-
menorizadamente las maneras de hacer que aparecen de forma sutil en las narraciones, 
percibimos unas estrategias de carácter ideológico que contribuyen a una ética de lo 
humano gracias al uso de metáforas, alegorías y símbolos en relación a un entorno di-
fícil, dominado por unas fuerzas exógenas a los personajes protagonistas, fuerzas que 
funcionarían como el orden hegemónico ante el cual cabe usar formas de resistencia: 
la violencia política surgida en el marco de la Revolución –acrecentada por ciertos lí-
deres jacobinos y las potencias invasoras– (Blasco Ibáñez), el establishment patriarcal 
(Pardo Bazán) y el Estado distópico (Martínez Castillo). 

Se confirma, por tanto, la presencia de una dialéctica poco visible entre lo familiar 
y lo extraño en el seno de elementos propios de lo cotidiano, cuya contigüidad con lo 
fantástico en la interpretación de los relatos es más evidente de lo que se habría podido 
pensar tomando únicamente en consideración las teorías de los fantástico de partida. 
Dichos elementos se pueden constituir en modos de resistencia, como los cuadros 
mediocres pintados por Nicolás, el vestuario recuperado por Dorotea y el candelabro 
de la Marquesa, o pueden estar marcados por el misterio, haciendo partícipes a los 
lectores de ciertas actitudes, como la hesitación (¿es la violencia una forma válida de 
política?), la incredulidad (¿se puede regresar del reino de los muertos adoptando lo 
cotidiano del pasado?) o la aproximación (“¿no es confuso el candelabro en su difu-
minación de las categorías de bien (luz) y mal (sombra)?”), posturas que atraviesan 
lo cotidiano y  lo problematizan, sumándose al componente transgresor y  sin duda 
ideológico contenido en un buen número de obras fantásticas. Con todo, el presente 
artículo constituye solo un primer paso en el estudio sobre estas cuestiones, por lo que 
serán necesarias posteriores aportaciones que indaguen sobre los puntos tratados y so-
bre otros relacionados, aportaciones que resulten productivas para un conocimiento 
más amplio y detallado del tema.



Lo cotidiano como objeto de problematización en la narrativa fantástica: una lectura ideológica 109

BIBLIOGRAFÍA

Alazraki, J. (2001). ¿Qué es lo neofantástico? In D. Roas (comp.). Teorías de lo fantástico (pp. 265-282). 
Madrid: Arco/Libros.

Bégout, B. (2018). La Découverte du quotidien. Paris: Librairie Arthème Fayard/Pluriel.
Bessière, I. (1974). Le Récit fantastique: la poétique de l’incertain. Paris: Librairie Larousse.
Blasco Ibáñez, V. (2006). La muerte de Capeto (Memorias de un patriota). In J. Molina Porras (ed.). Cuen-

tos fantásticos en la España del Realismo (pp. 87-104). Madrid: Cátedra. 
Bouvet, R. (2007). Étranges récits, étranges lectures. Essai sur l’effet fantastique. Quebec: Presses de 

l’Université de Québec.
Campra, R. (2008). Territorios de la ficción: lo fantástico. Sevilla: Renacimiento. 
de Certeau, M. (1990). L’Invention du quotidien, I. Arts de faire. Paris: Gallimard.
de Certeau, M. (1993). La Cuture au pluriel. Paris: Seuil.
Freud, S. (1986). Obras Completas, XVII: de la historia de una neurosis infantil (el “Hombre de los Lo-

bos”) y otras obras (1917-1919). Trad. J.L. Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu.
Gregori, A. (2015). La dimensión política de lo irreal: el componente fantástico en la narrativa fantástica 

española y catalana. Poznań: Wydawnictwo Naukowe UAM.
Gregori, A. (2024). Ideología, violencia y representación artística en “La muerte de Capeto (Memorias 

de un patriota)”, de Vicente Blasco Ibáñez. Siglo diecinueve, 30, 333-357. https://doi.org/10.37677/
sigloxix.v1i30.522.

Jackson, R. (1981). Fantasy: The Literature of Subversion. London-New York: Routledge. https://doi.
org/10.4324/9780203130391.

Jameson, F. (2010). Reflexiones sobre la postmodernidad. Ed. D. Sánchez Usanos. Madrid: Abada Edi-
tores.

Jordan, M.E. (1998). La narrativa fantástica: evolución del género y su relación con las concepciones del 
lenguaje. Frankfurt am Main-Madrid: Vervuert-Iberoamericana. 

Lefebvre, H. (1958). Critique de la vie quotidienne, I. Introduction. Paris: L’Arche.
Martínez Castillo, A. (2019). Reliquias. León: Eolas.
Molina Porras, J. (2006). Introducción. In J. Molina Porras (ed.). Cuentos fantásticos en la España del 

Realismo (pp. 9-47). Madrid: Cátedra. 
Olivares Merino, J.Á. (2020). “De donde tú has vuelto no se vuelve…”: ambigüedad, subyugación feme-

nina y espectralidad asertiva en la “La resucitada”, de Emilia Pardo Bazán. In D. Roas & A. Massoni 
(eds.). Las creadoras ante lo fantástico: visiones desde la narrativa, el cine y el cómic (pp. 71-96). 
Madrid: Visor.

Pardo Bazán, E. (2020). Cuentos fantásticos. Eds. A. Abello Verano & R. de la Varga Llamazares. León: 
Eolas. 

Reisz, S. (1989). Teoría y análisis del texto literario. Buenos Aires: Hachette.
Roas, D. (2011). Tras los límites de lo real: una definición de lo fantástico. Madrid: Páginas de Espuma.
Stockwell, P. (2002). Cognitive poetics: an introduction. London: Routledge.

https://doi.org/10.37677/sigloxix.v1i30.522
https://doi.org/10.37677/sigloxix.v1i30.522
https://doi.org/10.4324/9780203130391
https://doi.org/10.4324/9780203130391



	Alfons Gregori

