
Studia Romanica Posnaniensia 52/4 (2025): 23-35	 https://doi.org/10.14746/strop.2025.52.4.2
Adam Mickiewicz University Press 	 ISSN (Online) 2084-4158
Received: 3.11.2024 / Accepted: 3.03.2025

StRoP 52(4), 2025: 23-35. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025. 
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-SA, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

Algunes figures femenines meravelloses  
de la literatura catalana medieval

Several marvelous female figures  
from medieval Catalan literature

Maria Saiz-Raimundo 
Universitat de València

maria.saiz@uv.es 
https://orcid.org/0000-0002-2603-5936

Ivan Carbonell-Iglesias 

Universitat de València
ivan.carbonell@uv.es

https://orcid.org/0009-0001-0589-3253

Abstract

This article explores various manifestations of the marvelous feminine in medieval Catalan literature, 
focusing on three Valencian works from the 14th and 15th centuries. Drawing on the analytical model 
proposed by Le Goff, it examines three female figures that exemplify the main strands of the medieval 
marvelous, offering an initial approach to the topic. The first case belongs to the Christian marvelous and 
is found in a sermon by Saint Vincent Ferrer; the second example, taken from the novel Tirant lo Blanc, 
presents a marvelous female figure outside the religious framework; finally, Jaume Roig’s Espill offers 
a model of a magical woman associated with a misogynistic perspective.

Keywords: Medieval Catalan literature, medieval marvelous, miracles, witches, sermons

EL MERAVELLÓS EN LA LITERATURA MEDIEVAL

En el treball “Le merveilleux dans l’Occident médiéval”, Jacques Le Goff (1985, 
p. 20) postula una irrupció del meravellós en la cultura erudita dels segles XII i XIII. 

https://doi.org/10.14746/strop.2025.52.4.2
https://orcid.org/0000-0002-2603-5936
https://orcid.org/0009-0001-0589-3253


24 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

Per a l’autor, una de les causes era la menor pressió que l’Església va exercir sobre les 
formes del meravellós perquè aquestes eren aleshores percebudes com a menys peri-
lloses. Així, l’Església “peut d’ailleurs davantage l’apprivoiser, le récupérer” (1985, 
p. 21). És en aquests segles del gòtic que la cultura laica i la religiosa convergeixen en 
un ús del meravellós que ha d’afegir-se, d’ara en avant, als trets distintius medievals, 
fins al punt que n’esdevindrà una de les característiques essencials. L’home medieval 
prompte deixarà de meravellar-se del meravellós:

Les apparitions du merveilleux se produisent souvent sans couture avec la réalité quo-
tidienne mais surgissent au milieu d’elle (ce que retrouvera parfois le fantastique ro-
mantique ou le surréalisme moderne). S’il y a toujours le mouvement d’admiration des 
yeux qui s’écarquillent, la pupille se dilate de moins en moins et ce merveilleux, tout en 
conservant son caractère vécu d’imprévisibilité, ne paraît pas particulièrement extraordi-
naire. (Le Goff, 1985, p. 25)

Dracs i fades, unicorns amansits per donzelles verges, castells que desapareixen, 
espases amb poder o copes miraculoses configuren un imaginari que servirà d’antuvi 
per a  entretenir, però que aviat el cristianisme sabrà recuperar. Tanmateix si, com 
venim d’afirmar, al segle xii el meravellós ja no forma part del monopoli del relat 
religiós, cal establir les diverses categories en què es ramifica el concepte. Seguint la 
classificació canònica de Le Goff (1985), trobem tres possibilitats per al meravellós 
medieval, totes tres lligades amb el sobrenatural:1 hi ha “celui du miraculeux” o mira-
culosus, que es manté en l’òrbita de la fe cristiana; hi ha “celui du magique” o magi-
cus, que es vincula a una via satànica i a la fabricació màgica d’algun artefacte, i hi ha 
“celui du merveilleux” o mirabilis, categoria meravellosa per a tot allò extraordinari 
que no forma part de les altres dues esferes sobrenaturals. Com totes les manifestaci-
ons de l’univers medieval, aquestes tres possibilitats estan condicionades per aquella 
força centrípeta que era el cristianisme. De fet, una de les funcions del meravellós és 
precisament la resistència a l’ortodòxia cristiana: 

Monde à l’envers, monde à rebours, distinction entre le miraculosus, le magicus, le mi-
rabilis. Il me semble que, sans forcer les choses, le merveilleux (ce n’est pas sa seule 
fonction mais l’une de ses plus importantes) a été en définitive une forme de résistance 
à l’idéologie officielle du christianisme. (Le Goff, 1985, p. 24)

1 Le Goff explicita que l’obra fundacional de Todorov (1970), Introduction à la littérature fantastique, 
no pot emprar-se per fixar els termes del sobrenatural medieval. Si bé per a Todorov el meravellós s’oposa 
a l’estrany en el sentit que roman sense explicar i que pressuposa l’existència del sobrenatural, la definició 
no és aplicable al meravellós medieval: la definició de Todorov requereix un lector implícit que s’incline 
cap a  l’explicació natural o sobrenatural i  la meravella medieval exclou precisament el lector implícit. 
Així, no es pot aplicar l’etiqueta “fantastique” a les lletres medievals: fer-ho seria cometre un anacronisme 
(Le Goff, 1985, p. 29). 



25Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval

Ben d’hora, els autors que es movien eminentment en l’òrbita eclesiàstica malda-
ren per arrossegar les formes del meravellós al seu espai, ja fora conduint-les cap al 
miracle o dotant-les d’una funció simbòlica i moralitzant. Així, els bestiaris que ema-
nen del Physiologus moralitzen les meravelles que contenien aquells compendis de 
monstres i els donen una explicació simbòlica (Le Goff, 1985, p. 27-28). Si aquesta és 
una de les tres recuperacions del meravellós, també serà una de les formes d’adaptació 
de les figures femenines que contenien els bestiaris i que representen el meravellós 
femení. La feminitat no va escapar de la irrupció del meravellós dels segles xii i xiii, 
ans al contrari, representa explícitament una de les vies d’exemplificació de tot el que 
hem dit suara. 

Paral·lelament a les vies del meravellós, emergeix la querella de les dones, en què 
cal preguntar-se com participa la dona meravellosa. Una ullada a la literatura medie-
val europea ens ofereix nombrosos exemples en què la dona és al centre d’alguna de 
les formes del meravellós, amb una lectura positiva o negativa segons els interessos 
dels autors. En aquest corpus de dones meravelloses hom pot diferenciar els usos que 
pertanyen a l’òrbita dels autors cristians del miraculosus i també el corpus de dones 
meravelloses que pertanyen al magicus. En el miraculosus, la dona esdevé forma i ar-
quetipus eminent d’una exemplificació positiva de la virtut femenina. Les santes serien 
les capdavanteres d’un miraculós cristià en què al capdamunt de la piràmide hi hauria 
la Mare de Déu, capaç d’elevar-se als cels en la tradició assumpcionista (Badia, 2015, 
p. 432), com Jesús o el profeta Mahoma. Al pol oposat hi ha les dones meravelloses 
que pertanyen al magicus, això és, als poders que depenen d’un vincle demoníac. Ací 
tenim la corrupció de figures com la maga i la fada, que esdevenen bruixes, dones que 
han de ser anorreades i que encarnen la marginalitat màgica femenina de l’edat mitja-
na. La Celestina redreçarà des de les lletres hispàniques un model femení blasmat en 
els versos de Jaume Roig i que sintetitza tota una tradició contra les dones que integra 
la tradició clàssica de Circe: la pagana dels cultes primigenis i la misogínia medieval. 
Com a alternativa a aquests dos extrems, trobem dones meravelloses que no pertanyen 
a l’esfera cristiana i que tampoc deuen els seus poders al pacte satànic. Són les dones de 
la tradició meravellosa d’arrels paganes que germinaren en la literatura cortesana que 
va aprofitar motius folklòrics. Les dones meravelloses d’aquest camp han donat alguns 
dels noms propis més insignes de la ficció medieval, com la fada Morgana. 

En la literatura catalana es poden exemplificar els models de la feminitat merave-
llosa  que es van escampar per corts i scriptoria, per la literatura religiosa i per la pro-
fana, i que participaren d’aquesta gran querella de les dones. El propòsit d’aquestes 
pàgines és presentar tres exemples de models femenins del meravellós en tres obres 
valencianes de la literatura catalana medieval. Una d’aquestes obres participa també 
de la querella de les dones, mentre que les altres se situen fora d’aquest debat. Totes 
tres, però, presenten diversos tipus de dona meravellosa. Pretenem així posar en pràc-
tica l’esquema d’anàlisi presentat per Le Goff amb tres exemples d’autors valencians 
dels segles xiv-xv com a provatura d’un corpus molt més extens d’exemples de la 



26 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

literatura catalana medieval, que hom podria bastir en un treball més ampli. El pri-
mer exemple permet veure la dona exemplar dins del meravellós cristià, a partir d’un 
sermó de sant Vicent Ferrer. El segon ens proporciona una dona meravellosa fora de 
l’òrbita cristiana en una novel·la de cavalleries, Tirant lo Blanc, molt allunyada dels 
interessos del dominic valencià. El tercer exemple mostra una dona màgica vinculada 
a la misogínia i procedeix d’una novel·la rimada de caràcter sarcàstic: l’Espill de Jau-
me Roig. Així doncs, des d’obres diverses i perspectives dissemblants, ens proposem 
esbossar algunes formes del meravellós femení que circularen en la tardor medieval 
a la Corona d’Aragó.    

MIRACULOSUS. LA SANTA MÀRTIR EN UN SERMÓ  
DE SANT VICENT FERRER

L’ús de l’episodi meravellós, freqüent en uns autors i escadusser en altres, evidencia 
que aquesta era una de les opcions disponibles en el repertori del creador medieval. 
Si atenem a com aquest recurs sovinteja en els autors de la tardor medieval, podem 
deduir que l’auditori el devia rebre amb satisfacció, també l’auditori religiós. Ja hem 
dit que l’apropiació cristiana del meravellós cristal·litza en el miracle. Per veure-ho, 
considerem la figura del predicador valencià sant Vicent Ferrer: el dominic feia servir 
en els sermons alguns formats de la feminitat meravellosa que treballava hàbilment. 
Fixem-nos, per exemple, en el sermó dedicat a Maria Magdalena, referent modèlic 
de conversió a la penitència i també de predicació al servei de Déu. La pecadora es 
reconeix en les paraules de Jesucrist contra la luxúria i, penedida, decideix canviar de 
vida, fins al punt que prompte esdevé ella mateixa predicadora:

Lo iiii punt és preycació fructuosa, com ella preycave e convertie a la gent, tanta que ma-
ravella ere. Ara, ¿sabeu com? Dien los doctors que per ço que ella havie besats los peus de 
Jesuchrist, axí com he dit, que en aquell besar rebé tanta de gràcia, que quan preycave, les 
gens se convertien, que maravella ere. (Ferrer, 1971, p. 196)

Parem esment al fet que la “meravella” que possibilita la paraula de la Magdalena, 
és a dir la conversió, en realitat és obra de Jesucrist: és a causa de besar els peus del 
fill de Déu que ella rep la gràcia, l’ajut sobrenatural de poder convertir amb la parau-
la. Una de les característiques del miraculosus segons Le Goff és, precisament, que 
en ell el meravellós queda restringit perquè remet a un sol autor, Déu (1985, p. 30). 
Així, el fragment respon als trets prototípics que va establir l’historiador francès per 
al meravellós cristià. 

Més endavant, en el mateix sermó, trobem una altra manifestació del poder diví. 
Els jueus, envejosos en veure la influència que la nova predicadora exercia sobre el 
poble, la llancen a la deriva en un vaixell sense rumb ni viandes:



27Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval

E santa Maria Magdalena agenollà’s e féu oració a Jesuchrist, dient: “Senyor, plàcie a vós, 
axí com govemàs l’archa de Noè en aquell diluvi tan gran, axí vos plàcie governar e lliu-
rar-nos de aquest perill”. E veus que soptosament vingueren àngels e començaren de na-
vegar, e posaren hun govern a la nau, lo senyal de la creu, e la vela fo caritat, e en poch 
de temps vingueren a Marsella. E quan aquests veren venir la fusta axí sens vela, foren-ne 
maravellats; e ells arribaren a .terra, e tantost santa Maria Magdalena pugà sobre una pe-
dra e començà a preycar la fe, en tant que molts de aquella terra se convertiren a la fe de 
Jesuchrist, e encara l’emperador de Marsella e tota la sua casa, dient axí: “Yo no he fill ne 
filla; si Déus me·n done, yo rebré. la fe que tu preyques”. ¿E Déus donà-li, mas en lo part 
morí la muller, e ell dix: “¿Què·m aprofit lo fill, si la muller és morta?”. E santa Maria 
Magdalena resuscità-la. E aprés anà a preycar per Provença, e convertí la ciutat de Ax. 
(Ferrer, 1971, p. 196-197)

La pregària de Magdalena és ràpidament atesa: Jesucrist envia els àngels per col·
locar el timó que durà el vaixell a bon port. Aquest timó és la creu, símbol suprem 
del cristianisme, i, seguint l’al·legoria, la vela és la caritat.2 Un cop més, els homes 
queden meravellats davant la visió i  la predicació de Magdalena, que exerceix un 
gran impacte sobre l’auditori. A més, ara l’element meravellós s’intensifica amb la 
resurrecció de la muller de l’emperador de Marsella. Convertida la ciutat, la santa 
suplica a Jesucrist que la retire a un indret desèrtic on puga contemplar. El desert és 
un segon baptisme, segons sant Jerònim, i és espai elogiat per Euqueri en el seu Elogi 
del desert, segons constata Le Goff (1985, p. 69) al seu estudi “Le désert-forêt dans 
l’Occident médiéval”. No és casual, doncs, que aquest siga l’escenari que demana la 
Magdalena. Ací reapareix l’element miraculós: els àngels s’encarreguen de mante-
nir-la en vida, nodrint-la amb la contemplació del món:

e Jesuchrist trameté-li àngels, e posaren-la en la Balma, que és una gran rocha, e en aquella 
estigué xxxii anys contemplant, que no menjà pa ne begué vi ne aygua. Donchs, dyrye algú 
: “De què vivie?” Yo·us o diré : ella contemplave set hores lo dia, e aquiscuna hora, aprés 
la contemplació, venien los àngels e prenien-la e alçaven-la alt, e mostraven-li lo món, 
e cantaven. E veus com, a la pràtica : com venie a la miga nit, ella se levave del llit, e ere 
lo seu llit la roqua freda, e lo capçal una pedra, e recordave’s: “En tal hora mon senyor 
Jesuchrist ere “pres e lligat, e los juheus lo vituperaven, escopint-li en la cara gargallos 
grossos”, etc.; e, pensant axí, plorave molt. E quant havie feyt que lo cors ja li deffallie, los 
àngels venien, e llevaven-la en alt, e cantaven una cantilena […] e açò li ere menjar e beure 
sadoll. (Ferrer, 1971, p. 197-198)

Finalment, quan Maria sap que morirà “se féu portar per àngels a sent Maximí, per 
ço que la combregàs […] e rebé Jesuchrist, dient: «In manus tuas commendo spiritum  

2 En la tradició cristiana, el viatge per mar es percep com una metàfora de la vida en el món terrenal 
(Saiz, 2022). Sant Agustí dirà que l’Església és la nau que porta els homes sobre les onades i el pilot n’és 
Crist, protector de les tempestes generades pel diable; v. Tolan (2019, p. 227-229).



28 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

meum», e la ànima isqué del cors aprés la comunió, e mil mília àngels dugueren-la 
a paraís” (Ferrer, 1971, p. 199). El transport a mans dels àngels iguala la Magdalena, 
almenys en el viatge meravellós, amb la Mare de Déu que protagonitza l’assumpció 
als cels del Misteri d’Elx.

Són molts els exemples que podríem adduir quant al meravellós femení en els 
sermons vicentins. Prenga, doncs, el lector, aquestes línies només com una mostra 
del vast canemàs que el dominic ofereix (i tots els seus companys). Com a apunt 
final d’aquesta prolixitat d’exemples, considerem un altre discurs: el sermó dedicat 
a santa Margarida. En el sermó vicentí, la santa rebutja la proposta de matrimoni 
del prefet; ell tracta d’ofegar-la, però en fer el senyal de la creu es produeix el mi-
racle: l’aigua vessa i aconsegueix salvar-se. De retruc, el miracle provoca la con-
versió dels qui l’observen, detall que explica que Sant Vicent aprofite l’exemple 
per exhortar a ser fidels al cristianisme (1971, p. 177). En el relat, el dimoni tracta 
d’enganyar la dona de dues maneres. Primer es presenta en forma de metge vell que 
vol convèncer-la perquè es case amb el prefet, però Margarida, desconfiada, torna 
a invocar Crist:

[…] e lo sant Spirit, respòs-li: “Dimoni és”, e ella tantost se llevà en peus, e pres-lo per 
la barba, e  lançà’l en terra (¡o, quanta virtut li donà Jesuchrist !), e  posà-li lo peu so-
bre·l  coll, e  estrenyie’l-li fortment; e  aquell cridave: “¡ Margarita, lexa’m anar!”. “No 
faré”. “O, mesquí! ¡E com só confús que una donzella de XII anys, me té axí! Lexa-me’n 
anar!”. “No·u faré, si ja no·m dius per què és vengut ací”. Ell respòs: “Per ço que·t dece-
bessa”. “Ara, di’m alre: ¿per què tu persegueixs axí fortment los christians ?”. “Yo no·ls 
perseguesch, mas yo só difamat que yo o faç, mas ells matexs o fan, que tantes són les 
enveges que·s han, que la hu persegueix a l’altre, e ells matexs se dapnen; mas yo·n só 
dimafat. E ara, lexa’m anar”. E soltà’l; e ell tantost féu i  tro, e desaparech, e anà-sse’n 
ab tanta de pudor que maravella ere. E veus ací la primera manera que tench lo dyable. 
(Ferrer, 1971, p. 177)

L’aparició del dimoni i la posterior desaparició amb el tro són l’element merave-
llós, tot i que la virtut que dona Crist a la dona per véncer el diable és també mostra 
de la providència divina. La segona manera per la qual el dimoni tracta d’enganyar la 
dona és encara més cridanera:

La 2a , lo dyable, perquè la enganàs, fo que la espantàs, e vench en lo carçre soptosament, 
en forma de drach, axí gran com hun bou, ab una boqua tan gran, que la barra davall tenie 
als peus de santa Margarita, e la d’amunt al cap; e ella senyà’s dient: “In nomine Patris, et 
Filii et Spiritus sancti”, e lo drach va-la’s beure tota, e ella isqué-li per la esquena, que no 
se’n sullà en res, que lo drach no la pogué sostenir. (Ferrer, 1971, p. 177)

Ferrer fa l’ús que més li interessa dels diversos aspectes de la vida de santa Mar-
garida que podia trobar en col·leccions com la Legenda aurea. Això resulta interes-



29Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval

sant per observar la tria dels elements que realitza Ferrer i com els deforma. Així, 
en aquesta obra hi ha la santa Margarida, que se’ns presenta com una verge i màrtir 
de qualitats notables (Voragine, 1998, p. 391-394), capaç d’enfrontar-se físicament 
a un jove bell, que és l’aparença adoptada eel dimoni per a  temptar-la, i  ja a  terra 
dir-li: “Démon orgueilleux, prosterne-toi sous le pied d’une femme” (Voragine, 1998, 
p. 393). No hi ha cap metge vell, però sí aquella forma diabòlica d’un “dragon hideux” 
que es presenta a la santa. Precisament a la mateixa Antioquia on Sant Jordi venç el 
drac, santa Margarida derrota un drac fent el signe de la creu. Sobre aquest fet hi ha 
dues versions i la segona és apuntada en el text de Voragine (1998, p. 393) com una 
“légende apocryphe, et on s’accorde à la tenir pour une fable sans fondement”. No 
degué importar això a sant Vicent Ferrer, si és que sabia la incertesa d’aquesta font, 
perquè és precisament aquesta la versió que tria per construir el sermó. En aquesta 
formulació de la vida de la santa, ja ho hem vist, el drac aconsegueix d’empassar-se 
la màrtir, però ella el traspassa fent el senyal de la creu, així és que l’escorxa i salva 
la vida. Amb la virginitat intacta, santa Margarida infringeix una nova derrota als seus 
oponents: el paganisme del prefecte i el dimoni satànic. 

Ferrer es fa ressò d’aquest episodi meravellós després de repassar els passos del 
martiri que va patir la dona, que inclouen altres elements del miraculosus. El sant in-
verteix cronològicament els elements narratius de la Legenda, en deforma algun i tria 
la versió que més li convé malgrat saber-la apòcrifa. La seua tria és sovint la més in-
teressant narrativament perquè, hàbil constructor de textos, sap administrar l’element 
meravellós. El meravellós cristià no està ací gens lluny d’aquell meravellós no cristià 
que servia per captar l’atenció de l’auditori, ara amb un propòsit moralitzant clar: “que 
axí com senta Margarita en tots los perills fahye lo senyal de la creu, que vosaltres 
que·l sapiau fer e deffendre·us ab aquell, ab lo nom de Jesús” (Ferrer, 1971, p. 177). 
És aquesta una de les apropiacions del meravellós que el cristianisme medieval ope-
ra, segons adverteix Le Goff. La rendibilitat del procés sembla indubtable, si jutgem 
l’èxit popular dels sermons vicentins. 

Cal fer un darrer apunt abans de cloure l’apartat. Tot i que al darrere del miracle 
sempre hi ha Déu, com explicava Le Goff, en aquests exemples proposats el fet extra-
ordinari s’obra mitjançant un personatge femení. A la Vita Christi d’Isabel de Villena 
(2022, p. 471), Jesús obra miracles per intercessió de dones: “de aquests miracles los 
principals féu sa clemència en dones e a petició de aquelles, car per amor e reverència 
de la Senyora Mare sua les amava e favorejava en totes coses”. En tots aquest casos, 
doncs, al capdavant del miraculosus trobem la dona exemplar que ha de servir d’ins-
piració a les altres. 



30 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

MIRABILIS. UNA DONA ENCANTADA  
EN EL TIRANT LO BLANC

Ja s’ha dit que el gust pel meravellós va ser adaptat per als propòsits propagandístics 
del cristianisme, com també s’havia fet amb els cultes pagans, amb les festivitats del 
calendari o amb els espais del medi natural. No ha d’estranyar, doncs, que figures me-
ravelloses que formaven part dels imaginaris col·lectius es reinterpretaren en clau mo-
ralitzadora. Podem considerar, per exemple, el cas de la sirena: una figura del mera-
vellós no cristià sotmesa a una reelaboració cristianitzant que desterra l’element pagà 
per associar-lo a categories del pensament cristià. La figura de la sirena precedia en 
el temps la relectura en clau interpretativa que proposaven els bestiaris, car la trobem 
ara en el folklore celta ara en la tradició clàssica. La sirena té parcialment la forma 
de dona i en tenim notícia des d’Homer, però també en el folklore irlandès o gal·lès. 
Tota una literatura de sereas permet veure com aquesta figura femenina meravellosa 
influeix en l’ondina i la melusina medievals (Pardo, 2015, p. 47). Els bestiaris catalans 
expliquen la sirena en aquests termes:

La çerena sí és una creatura molt meravellosa, e ha-n’i de tres maneres: la una és mig peix 
e mig fembra, l’altra és mig oçel e mig fembra, l’altra és mig cavall e mig fembra. Aque-
lla qui és feta axí com a peix e fembra, sí ha tan dolsa veu que tot hom qui la hoja cantar 
s’i acosta volenter per hoyr-la, e plau-li tant la veu del seu cant que s’i adorm; e quant la 
çerena veu que l’om és adormit, ve-li dessús e alciu-lo. E aquella qui és mig alçell e mig 
fembra, sí fa un so d’arpa tant dolç que tot hom lo va hoyr volenters, tant fins que ’i és 
adormit; e atressí aquesta çerena lo vén alciure. E aquella qui és mig cavall e mig fembra, 
sí fa un so tant dolç de trompa que tot hom la ve hoyr volentés; e com l’om és adormit per 
la dolsor de la trompa, la dita çerena tenbé l’alciu. (Panunzio, 1963, p. 79)

És interessant resseguir l’entrada fins que comença la comparació. Si Ausiàs 
March comparava l’amada amb el joc de daus, el moralista del bestiari compara la 
sirena amb figures femenines més previsibles que l’ausiasmarquiana, però en la pitjor 
de les versions de la predictibilitat:

Aquestes çerenes podem nós comparar a les fembres qui [no] són de bona conversació, qui 
enganen los hòmens, los quals se anamoren d’elles, o per bellesa de cors, o per ullades que 
elles los fan, o per paraules enginyoses que elles diguen, o en altra manera. E en qualsevol 
manera que ella engan l’ome, ell se pot tenir per mort. Axí com diu lo savi: que tot hom qui 
leix la amor de Déu per la amor de la fembra, pot dir verament que és en mal port arribat; 
e si per son peccat mor en aquell stament, pot bé saber que serà perdut en cors e en ànima. 
(Panunzio, 1963, p. 79-80)

La sirena apareix convenientment adaptada per al propòsit moralitzador, però 
la localitzem també escadusserament en la literatura profana, com a referència a les 



31Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval

meravelles del món clàssic. Vet-la ací en un amant de la mitologia clàssica com 
era Joan Roís de Corella (1983, p. 49): “Si·n lo mal temps la serena bé canta,/yo 
dech cantar, puix dolor me turmenta / en tant estrem, que ma penssa·s contenta/
de presta mort; de tot l’aldre s’espanta”. També en les codolades de Jaume Roig hi 
ha la sirena entre altres meravelles del bestiari. En aquest cas, la criatura apareix 
com a hipònim d’un camp semàntic d’animals reals i fabulosos: “drach, calcatriç,/
tir, basalís,/vibra parida/he cantarida;/la onsa parda,/he leoparda,/lloba, lleona;/la 
escurçona./Són llop de mar,/lo pex mular,/drach e  balena,/polp e  serena,/de milà 
coha” (Roig, 2010, p. 160).

La sirena era un ésser de doble natura –animal i humana– i amb doble possibi-
litat de forma, ja siga humana en mixtura d’ocell o de peix, i representa, per tant, 
algunes de les formes del doble (Lecouteux, 1992). Per a Dubost (1991) la sirena 
és germana de Melusina. Aquests éssers femenins pertorbadors apareixen en ocasi-
ons en les xarxes dels pescadors irlandesos i gal·lesos. A Conwy, la captura d’una 
sirena serà el prolegomen a la maledicció que la dona màgica farà caure sobre la 
vila. Hom les pot trobar més enllà de les columnes d’Hèrcules o en les illes de si-
renes; com apareixen en Os Lusíadas de Camões. Els llibres de viatge en parlen i, 
justament, és en un llibre de viatges, el Livre des merveilles du monde, on Martorell 
troba el material adient per construir alguns passatges del Tirant lo Blanc. En el text 
d’aquest escriptor valencià, el cavaller Espèrcius naufraga i arriba a l’illa del Lango,  
sotmesa a un encantament: “–Senyor, vós deveu saber que antigament era príncep 
e senyor d’aquest illa del Lango e de Cretes, Hipocràs, lo qual tenia una filla molt 
bellíssima, qui és hui en dia en aquesta illa en forma d’un drac que té bé set colzes 
de llong” (Martorell, 2008, p. 1365). Vet ací, doncs, que Lango no és illa de sirenes, 
però sí que hi ha una donzella encantada sotmesa a una natura doble. L’encantada 
està sotmesa a un temps cíclic i a un obstacle que el candidat ha de salvar: “E fon 
mudada de forma, d’una donzella noble e bella en aquella figura de drac, per una 
encantació d’una deessa qui havia nom Diana; […] e devia ésser desencantada e tor-
naria en sa pròpia figura e en son estament quan trobaria un cavaller tan animós que 
la gosàs anar a besar en la boca” (Martorell, 2008, p. 1365). El prodigi que obra el 
bes és un motiu folklòric molt present en la literatura medieval i en els cicles de 
rondalles de l’espòs transformat (Janer, 1992). El motiu del bes s’incorpora al Tirant 
lo Blanc amb un relat de tradició melusínica, segons la terminologia de Laurence 
Harf-Lancner (1984). L’episodi meravellós de l’illa del Lango trenca el to realista 
que impera a la major part de l’obra i qui encarna aquesta interrupció és, de nou, 
una dona meravellosa, que ho és a causa d’una “encantació d’una deessa qui havia 
nom Diana”. Es manté la natura meravellosa, però aquí s’introdueix la intervenció 
d’un procediment màgic, és a dir, hi ha un procés de racionalització que anuncia 
la frontera que mena al magicus (Le Goff, 1985). Això agermana aquest text amb 
un altre passatge meravellós del Tirant lo Blanc en què apareix la fada Morgana. 
El màgic i el meravellós de què parlava Le Goff se citen en aquests passatges de la 



32 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

novel·la de Martorell, com a herència necessària dels llibres de cavalleries en què 
aquests elements imperen.    

La figura de la dona encantada del Tirant exemplifica la transició entre el mira-
bilis i el magicus en el catàleg proposat per Le Goff que ací provem de fer funcionar. 
Podem endinsar-nos un poc més en la feminitat màgica amb la nina encantada del 
Romancer compilat per Milà i Fontanals (1980). Aquest romanç sembla un eco del ro-
manç castellà La infantina. En el text castellà d’El romancero viejo l’encantament de 
la donzella era a mans de dones meravelloses que dominen l’ars magica –“siete fadas 
me fadaron” (Díaz, 1977, p. 260)–, mentre que en el text català l’encantament de la 
dona és a mans d’un pare. La donzella encantada ho explicita al caçador que la troba: 
“Caçador, el bon caçador, mirame i no me tiris,/no som cérvol, caçador, no som cér-
vol que som nina,/que el meu padre m’ha encantada sols per un any i un [dia,/lo any 
ja n’està pasado i lo dia ja corria./Caçador, el bon caçador,  casa’m ambe tu voldria” 
(Milà i Fontanals, 1980, p. 96). La dama encantada del romanç i la dama encantada 
del Tirant lo Blanc no semblen malèvoles, sinó únicament meravelloses. Les dones 
màgiques malèvoles les trobem ja plenament en el magicus, on decau la meravella 
a favor d’una racionalització mitjançant la màgia i es completa l’esquema: la santa era 
bona, la dama encantada és innocent, la bruixa serà malvada.  

MAGICUS. FETILLERES I BRUIXES EN L’ESPILL

En parlar de Ferrer hem vist com l’orador introduïa en el sermó elements de la cultura 
popular al costat de referents d’un mestre en teologia. La cultura de les elits enllaça ací 
amb motius folklòrics ben estesos entre el poble pla, que gaudia de l’element merave-
llós inserit en el sermó. El dominic al·ludia així a combats amb nigromàntics que, en 
paraules de Martí de Riquer (1980, p. 205), devien ser ben rebuts per l’auditori. No és 
pas un cas únic. En El Conde Lucanor trobem el tòpic de l’escola de màgia de Toledo 
(Juan Manuel, 2007, p. 118), lloc comú de l’època. En l’Espill del metge valencià 
Jaume Roig, obra cimera de la literatura misògina en català, la màgia apareix ara en 
mans de dones. L’aparició d’aquestes dones confirma el programa misogin de l’obra, 
que no convé deslligar del concepte de sàtira que domina la falsa biografia d’un fals 
Jaume Roig (Fuster, 1995). 

En aquesta clau de lectura cal entendre els referents femenins màgics que es lo-
calitzen a l’obra. Roig emprarà dues figures que ens interessen: la fetillera i la bruixa. 
No és pas el primer a fer-ho. En Lo somni de Bernat Metge, el cec Tirèsies relaciona 
la dona amb la màgia talment com apareixia en la font que segueix el barceloní, el 
Corbaccio de Boccaccio:

Tot lur studi e pensaments a altres coses no giren sinó a robar e enganar a los hòmens. 
E sobre açò, e per saber semblantment si·ls deu venir bona ventura o mala, o si morran 



33Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval

lurs marits abans que elles, o lurs amadors, consulten e han fort cars los astròlechs, los 
nigromàntics, les fatilleres e·ls devins, e specialment aquells qui moltes vegades seran stat 
preses e punits per devinar, los quals enriquexen dels béns de lurs marits. (Metge, 2006, 
p. 217-218)

Roig segueix una doble tradició existent en què les dones es relacionen per 
una banda amb fatilleres i per una altra amb tota mena de desordres a la llar fami-
liar. Aquest segon tret és en alguns casos conseqüència del primer, com passa en 
Mélusine i com es veu també en algun relat d’Els contes de Canterbury de Chaucer 
(2003, p. 128). Roig aprofita amb voluntat satírica aquestes tradicions que tenia 
a l’abast.  

La primera de les figures femenines relacionades amb les formes del merave-
llós, amb el magicus, que Roig fa aparèixer és tota una reina, una dama que és sín-
tesi de la maldat àulica que ha imperat a la Corona d’Aragó: Sibil·la de Fortià. El 
narrador arriba al Penedès i veu com “na Forciana,/qui catalana/fon natural” és feta 
presonera. La raó és que: “Ab prou de mal/he malaltia/llexat havia/abandonat,/pa-
lau robat,/sense remey/son senyor rey/propi marit!/mig mort al llit,/enmmetzinat/
he fetillat,/segons se deya” (Roig, 2010, p. 43). Els versos recorden poderosament 
el que advertia Tirèsies, però el rerefons és encara més ampli. Darrere d’aquest 
passatge hi ha un episodi real: es tracta de la reina Sibil·la de Fortià, esposa de 
Pere el Cerimoniós, que fou empresonada i torturada al castell de Sant Martí Sar-
roc, acusada d’haver embruixat el seu difunt marit (Amades, 2002, p. 93; Peirats, 
2004, p. 108). 

En el text de Roig, la fetillera comparteix arts amb dones que reben el nom de 
bruixes: “Amb cert greix fus,/com diu la gent,/se fan ungüent/e bruixes tornen;/en 
la nit bornen,/moltes s’apleguen,/de Déu reneguen,/un boc adoren,/totes honoren/
la llur caverna/qui es diu Biterna./Mengen e  beuen;/després se lleven,/per l’ayre 
volen,/entren on volen/sens obrir portes./Moltes n’an mortes,/en foc cremades,/
sentenciades/amb bons processos,/per tals excessos” (2010, p. 197). Descrites així, 
apareixeran bruixes a París i a Aragó dedicades a la medicina alternativa i  associa-
des a poders com ara aconseguir que les dones eixorques infanten: “velles urques-
ses,/emprenyadores,/les banyadores,/mores, madrines,/les adevines” (Roig, 2010, 
p. 102). 

El que tenim en Roig no respon a l’esquema del mirabilis i el protagonista ja no 
és un cavaller que cerca la dona transformada en drac, sinó un perdedor a l’estil del 
que consagrarà el Lazarillo de Tormes. En un món real, el fals Roig viu envoltat de 
dones malvades, algunes màgiques. La màgia s’hi associa per sumar un argument 
més que permeta desqualificar-les a  totes. Tenim així una de les formes arquetí-
piques del magicus com la bruixa, figura femenina que comporta ruïna, que vola 
i és perillosa per als qui la troben, siguen monarques maridats o antiherois que en 
reporten anècdotes.



34 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

CLOENDA. LA SEDUCCIÓ DE LA MERAVELLA

Fins ací, hem examinat diverses expressions del meravellós cristià, del no cristià i del 
màgic, aplicades a figures femenines, segons la tipologia proposada per Le Goff. Els 
exemples analitzats –representatius però no exhaustius– ofereixen una aproximació 
inicial a un univers molt més ampli, car les manifestacions del meravellós femení 
en la literatura medieval catalana són nombroses, i els casos presentats constitueixen 
només una mostra significativa d’aquest imaginari ric i divers. 

Aquests personatges femenins meravellosos formen part del gran catàleg de 
dones que hom podria configurar amb les figures femenines que participen de la 
querella de les dones. La tradició catalana en recull exemples que se situen tant en 
un bàndol com en l’altre, i hi incorpora dones meravelloses que encarnen, segons els 
casos, la virtut o el pecat. L’interès per les figures extraordinàries s’emmarca en el 
gust medieval pel meravellós, que contrasta amb una realitat sovint dura i prosaica. 
Aquest desig d’evasió i fascinació es manifesta en la riquesa de relats meravellosos 
–lais, hagiografies o llibres de viatges– que captiven l’auditori amb escenes insòli-
tes. Le Goff (2008, p. 333), en referir-se a la música en el món medieval, afirma el 
següent:

Chants d’église, danses savantes des châteaux, caroles populaires des paysans. Toute la 
société médiévale se joue elle-même. Moines et clercs s’abandonnent aux vocalises du 
chant grégorien, seigneurs aux modulations profanes –Klangspie- lereien des jongleurs 
et Minnesänger–, paysans aux onomatopées du charivari. À cette joie médiévale, saint 
Augustin encore a donné une définition : c’est la jubilation, “cris de la joie sans paroles”. 
Alors, par-delà les calamités, les violences, les dangers, les hommes du Moyen Age 
trouvent oubli, sécurité et abandon dans cette musique qui enveloppe leur culture. Ils ju-
bilent. 

La música era un dels mecanismes d’evasió al qual s’accedia mitjançant la 
percepció dels sons. La meravella devia ser un altre d’aquests mecanismes que 
seduïen, al qual s’accedia per la lectura o l’oïda. La meravella és plaent en el lai 
i és rendible en la prèdica efectiva, presideix el romanç bretó i ajuda el predicador 
en l’adoctrinament del rusticus. La meravella és també una gran troballa medie-
val, una alegria amb paraules, un gran recurs per als autors medievals que fascina 
l’auditori. La meravella compensa el món terrenal per la via de l’esperança i per la 
del plaer estètic. 



35Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval

BIBLIOGRAFIA

Amades, J. (2002). Els monarques catalans a la tradició. Tarragona: Edicions El Mèdol.
Badia, L. (2015). La teatralitat difusa a l’Edat Mitjana. Dins L. Badia (dir.), Història de la literatura ca-

talana. Literatura medieval (III). Segle XV, vol. III (p. 409-436). Barcelona: Enciclopèdia Catalana/
Barcino/Ajuntament de Barcelona.

Chaucer, G. (2003). The Canterbury Tales. Trad. N. Coghill. Bungay: Penguin classics.
Corella, J. R. (1983). Obra profana. Ed. J. Carbonell. València: Tres i Quatre.
Díaz, M. (ed.) (1977). El romancero viejo. Madrid: Cátedra.
Dubost, F. (1991). Aspects fantastiques de la littérature narrative médiévale (XIIe-XIIIe siècles): l’Autre, 

l’Ailleurs, l’Autrefois. París: Librairie Honoré Champion.  
Ferrer, V. (1971). Sermons, vol. 2. Ed. G. Schib. Barcelona: Barcino.
Fuster, J. (1995). Misògins i enamorats. Ed. A. Hauf. València: Bromera.
Harf-Lancner, L. (1984). Les fées au Moyen Âge. París: Honoré Champion.  
Janer, M. P. (1992). Les rondalles del cicle de l’espòs transformat. Barcelona: Publicacions de l’Abadia 

de Montserrat.
Juan Manuel (2007). El Conde Lucanor. Ed. A. I. Sotelo. Madrid: Cátedra.
Le Goff, J. (1985). L’imaginaire médiéval. Essais. París: Gallimard.
Le Goff, J. (2008). La civilisation de l’Occident médiéval. París: Flammarion.
Lecouteux, C. (1992). Fées, sorcières et loups-garous au moyen âge. París: Imago. 
Martorell, J. (2008). Tirant lo Blanch. Ed. A. Hauf. València: Tirant lo Blanch.
Metge, B. (2006). Lo somni. Ed. S. M. Cingolani. Barcelona: Barcino.
Milà i Fontanals, M. (comp.) (1980). Romancer català. Barcelona: Ed. 62.
Panunzio, S. (comp.) (1963). Bestiaris, vol. I. Barcelona: Barcino. 
Pardo, X. (2015). Literatura de sereas. A maxia da muller acuática. Noia: Toxosoutos.
Peirats, A. I. (2004). Una aproximació a l’Espill de Jaume Roig. Alzira: Bromera.
Riquer, M. de (1980). Història de la literatura catalana, vol. 2. Barcelona: Ariel. 
Roig, J. (2010). Spill, vol. II. Ed. A.I. Peirats. València: Acadèmia Valenciana de la Llengua.
Saiz, M. (2022). “Enaxí com lo mariner s’endressa en son viatge”. A propòsit de les imatges marines del 

Llibre de contemplació en Déu de Ramon Llull. Zeitschrift für Katalanistik, 35, 239-267.
Todorov, T. (1970). Introduction à la littérature fantastique. París: Gallimard.
Tolan, J. (2019). “Le seigneur déchaîna sur la mer un ouragan et souleva une tempête”: le voyage en mer 

comme épreuve et comme punition. Dins S. Gorgievski (ed.), Itinérances maritimes en Méditer-
ranée du Moyen Age à la première modernité (p. 217-235). París: Honoré Champion.

Villena, I. de (2022). Vita Christi. Ed. A. Hauf. València: AVL.
Voragine, J. de (1998). La légende dorée. Trad. T. Wyzewa. París: Seuil. 


