Studia Romanica Posnaniensia 52/4 (2025): 23-35 https://doi.org/10.14746/strop.2025.52.4.2
Adam Mickiewicz University Press ISSN (Online) 2084-4158
Received: 3.11.2024 / Accepted: 3.03.2025

Algunes figures femenines meravelloses
de la literatura catalana medieval

Several marvelous female figures
from medieval Catalan literature

Maria Saiz-Raimundo

Universitat de Valéncia
maria.saiz@uv.es
https://orcid.org/0000-0002-2603-5936

Ivan Carbonell-Iglesias

Universitat de Valéncia
ivan.carbonell@uv.es
https://orcid.org/0009-0001-0589-3253

Abstract

This article explores various manifestations of the marvelous feminine in medieval Catalan literature,
focusing on three Valencian works from the 14th and 15th centuries. Drawing on the analytical model
proposed by Le Goff, it examines three female figures that exemplify the main strands of the medieval
marvelous, offering an initial approach to the topic. The first case belongs to the Christian marvelous and
is found in a sermon by Saint Vincent Ferrer; the second example, taken from the novel Tirant lo Blanc,
presents a marvelous female figure outside the religious framework; finally, Jaume Roig’s Espill offers
a model of a magical woman associated with a misogynistic perspective.

Keywords: Medieval Catalan literature, medieval marvelous, miracles, witches, sermons

EL MERAVELLOS EN LA LITERATURA MEDIEVAL
En el treball “Le merveilleux dans 1’Occident médiéval”, Jacques Le Goff (1985,
p. 20) postula una irrupcio del meravellos en la cultura erudita dels segles XII 1 XIII.

StRoP 52(4), 2025: 23-35. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-SA, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).


https://doi.org/10.14746/strop.2025.52.4.2
https://orcid.org/0000-0002-2603-5936
https://orcid.org/0009-0001-0589-3253

24 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

Per a I’autor, una de les causes era la menor pressio que 1’Església va exercir sobre les
formes del meravellos perqué aquestes eren aleshores percebudes com a menys peri-
lloses. Aixi, I’Església “peut d’ailleurs davantage 1’apprivoiser, le récupérer” (1985,
p. 21). Es en aquests segles del gotic que la cultura laica i la religiosa convergeixen en
un us del meravellos que ha d’afegir-se, d’ara en avant, als trets distintius medievals,
fins al punt que n’esdevindra una de les caracteristiques essencials. L’home medieval
prompte deixara de meravellar-se del meravellds:

Les apparitions du merveilleux se produisent souvent sans couture avec la réalité quo-
tidienne mais surgissent au milieu d’elle (ce que retrouvera parfois le fantastique ro-
mantique ou le surréalisme moderne). S’il y a toujours le mouvement d’admiration des
yeux qui s’écarquillent, la pupille se dilate de moins en moins et ce merveilleux, tout en
conservant son caractére vécu d’imprévisibilité, ne parait pas particuliérement extraordi-
naire. (Le Goft, 1985, p. 25)

Dracs i fades, unicorns amansits per donzelles verges, castells que desapareixen,
espases amb poder o copes miraculoses configuren un imaginari que servira d’antuvi
per a entretenir, perd que aviat el cristianisme sabra recuperar. Tanmateix si, com
venim d’afirmar, al segle xi1 el meravellds ja no forma part del monopoli del relat
religids, cal establir les diverses categories en qué es ramifica el concepte. Seguint la
classificacio canonica de Le Goff (1985), trobem tres possibilitats per al meravellds
medieval, totes tres lligades amb el sobrenatural:' hi ha “celui du miraculeux” o mira-
culosus, que es manté en 1’orbita de la fe cristiana; hi ha “celui du magique” o magi-
cus, que es vincula a una via satanica i a la fabricacié magica d’algun artefacte, i hi ha
“celui du merveilleux” o mirabilis, categoria meravellosa per a tot allo extraordinari
que no forma part de les altres dues esferes sobrenaturals. Com totes les manifestaci-
ons de I'univers medieval, aquestes tres possibilitats estan condicionades per aquella
forca centripeta que era el cristianisme. De fet, una de les funcions del meravellds és
precisament la resisténcia a I’ortodoxia cristiana:

Monde a I’envers, monde a rebours, distinction entre le miraculosus, le magicus, le mi-
rabilis. 11 me semble que, sans forcer les choses, le merveilleux (ce n’est pas sa seule
fonction mais I’une de ses plus importantes) a été en définitive une forme de résistance
a I’idéologie officielle du christianisme. (Le Goft, 1985, p. 24)

! Le Goffexplicita que I’obra fundacional de Todorov (1970), Introduction a la littérature fantastique,
no pot emprar-se per fixar els termes del sobrenatural medieval. Si bé per a Todorov el meravellos s’oposa
al’estrany en el sentit que roman sense explicar i que pressuposa I’existéncia del sobrenatural, la definicio
no ¢és aplicable al meravellos medieval: la definicié de Todorov requereix un lector implicit que s’incline
cap a I’explicacioé natural o sobrenatural i la meravella medieval exclou precisament el lector implicit.
Aixi, no es pot aplicar I’etiqueta “fantastique” a les lletres medievals: fer-ho seria cometre un anacronisme
(Le Goff, 1985, p. 29).



Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval 25

Ben d’hora, els autors que es movien eminentment en 1’0rbita eclesiastica malda-
ren per arrossegar les formes del meravellds al seu espai, ja fora conduint-les cap al
miracle o dotant-les d’una funcié simbolica i moralitzant. Aixi, els bestiaris que ema-
nen del Physiologus moralitzen les meravelles que contenien aquells compendis de
monstres i els donen una explicaci6 simbolica (Le Goff, 1985, p. 27-28). Si aquesta és
una de les tres recuperacions del meravellds, també sera una de les formes d’adaptacio
de les figures femenines que contenien els bestiaris i que representen el meravellos
femeni. La feminitat no va escapar de la irrupcio del meravellos dels segles xi1 1 xii,
ans al contrari, representa explicitament una de les vies d’exemplificacio de tot el que
hem dit suara.

Paral-lelament a les vies del meravellos, emergeix la querella de les dones, en que
cal preguntar-se com participa la dona meravellosa. Una ullada a la literatura medie-
val europea ens ofereix nombrosos exemples en que la dona és al centre d’alguna de
les formes del meravellds, amb una lectura positiva o negativa segons els interessos
dels autors. En aquest corpus de dones meravelloses hom pot diferenciar els usos que
pertanyen a I’orbita dels autors cristians del miraculosus i també el corpus de dones
meravelloses que pertanyen al magicus. En el miraculosus, la dona esdevé forma i ar-
quetipus eminent d’una exemplificacid positiva de la virtut femenina. Les santes serien
les capdavanteres d’un miraculds cristia en qué al capdamunt de la piramide hi hauria
la Mare de Déu, capag d’elevar-se als cels en la tradicié assumpcionista (Badia, 2015,
p. 432), com Jests o el profeta Mahoma. Al pol oposat hi ha les dones meravelloses
que pertanyen al magicus, aixo és, als poders que depenen d’un vincle demoniac. Aci
tenim la corrupcio de figures com la maga i la fada, que esdevenen bruixes, dones que
han de ser anorreades i que encarnen la marginalitat magica femenina de 1’edat mitja-
na. La Celestina redrecara des de les lletres hispaniques un model femeni blasmat en
els versos de Jaume Roig i que sintetitza tota una tradici6 contra les dones que integra
la tradicio classica de Circe: la pagana dels cultes primigenis i la misoginia medieval.
Com a alternativa a aquests dos extrems, trobem dones meravelloses que no pertanyen
a I’esfera cristiana i que tampoc deuen els seus poders al pacte satanic. Son les dones de
la tradicié meravellosa d’arrels paganes que germinaren en la literatura cortesana que
va aprofitar motius folklorics. Les dones meravelloses d’aquest camp han donat alguns
dels noms propis més insignes de la ficcié medieval, com la fada Morgana.

En la literatura catalana es poden exemplificar els models de la feminitat merave-
llosa que es van escampar per corts i scriptoria, per la literatura religiosa i per la pro-
fana, i que participaren d’aquesta gran querella de les dones. El proposit d’aquestes
pagines €s presentar tres exemples de models femenins del meravellos en tres obres
valencianes de la literatura catalana medieval. Una d’aquestes obres participa també
de la querella de les dones, mentre que les altres se situen fora d’aquest debat. Totes
tres, perd, presenten diversos tipus de dona meravellosa. Pretenem aixi posar en prac-
tica I’esquema d’analisi presentat per Le Goff amb tres exemples d’autors valencians
dels segles x1v-xv com a provatura d’un corpus molt més extens d’exemples de la



26 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

literatura catalana medieval, que hom podria bastir en un treball més ampli. El pri-
mer exemple permet veure la dona exemplar dins del meravellos cristia, a partir d’un
sermo de sant Vicent Ferrer. El segon ens proporciona una dona meravellosa fora de
I’orbita cristiana en una novel-la de cavalleries, Tirant lo Blanc, molt allunyada dels
interessos del dominic valencia. El tercer exemple mostra una dona magica vinculada
a la misoginia i procedeix d’una novel-la rimada de caracter sarcastic: I’ Espill de Jau-
me Roig. Aixi doncs, des d’obres diverses i perspectives dissemblants, ens proposem
esbossar algunes formes del meravellds femeni que circularen en la tardor medieval
a la Corona d’Arago.

MIRACULOSUS. LA SANTA MARTIR EN UN SERMO
DE SANT VICENT FERRER

L’as de I’episodi meravellos, freqiient en uns autors i escadusser en altres, evidencia
que aquesta era una de les opcions disponibles en el repertori del creador medieval.
Si atenem a com aquest recurs sovinteja en els autors de la tardor medieval, podem
deduir que I’auditori el devia rebre amb satisfaccid, també I’auditori religios. Ja hem
dit que I’apropiaci6 cristiana del meravellds cristal-litza en el miracle. Per veure-ho,
considerem la figura del predicador valencia sant Vicent Ferrer: el dominic feia servir
en els sermons alguns formats de la feminitat meravellosa que treballava habilment.
Fixem-nos, per exemple, en el sermd dedicat a Maria Magdalena, referent modelic
de conversi6 a la peniténcia i també de predicaci6 al servei de Déu. La pecadora es
reconeix en les paraules de Jesucrist contra la luxtria i, penedida, decideix canviar de
vida, fins al punt que prompte esdevé ella mateixa predicadora:

Lo iiii punt és preycacid fructuosa, com ella preycave e convertie a la gent, tanta que ma-
ravella ere. Ara, ;sabeu com? Dien los doctors que per ¢o que ella havie besats los peus de
Jesuchrist, axi com he dit, que en aquell besar rebé tanta de gracia, que quan preycave, les
gens se convertien, que maravella ere. (Ferrer, 1971, p. 196)

Parem esment al fet que la “meravella” que possibilita la paraula de la Magdalena,
¢és a dir la conversio, en realitat és obra de Jesucrist: és a causa de besar els peus del
fill de Déu que ella rep la gracia, I’ajut sobrenatural de poder convertir amb la parau-
la. Una de les caracteristiques del miraculosus segons Le Goff és, precisament, que
en ell el meravellds queda restringit perque remet a un sol autor, Déu (1985, p. 30).
Aixi, el fragment respon als trets prototipics que va establir I’historiador francés per
al meravellos cristia.

Més endavant, en el mateix sermo, trobem una altra manifestacio del poder divi.
Els jueus, envejosos en veure la influéncia que la nova predicadora exercia sobre el
poble, la llancen a la deriva en un vaixell sense rumb ni viandes:



Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval 27

E santa Maria Magdalena agenolla’s e féu oraci6 a Jesuchrist, dient: “Senyor, placie a vos,
axi com govemas I’archa de No¢ en aquell diluvi tan gran, axi vos placie governar e 1liu-
rar-nos de aquest perill”. E veus que soptosament vingueren angels e comengaren de na-
vegar, e posaren hun govern a la nau, lo senyal de la creu, e la vela fo caritat, e en poch
de temps vingueren a Marsella. E quan aquests veren venir la fusta axi sens vela, foren-ne
maravellats; e ells arribaren a .terra, e tantost santa Maria Magdalena puga sobre una pe-
dra e comenga a preycar la fe, en tant que molts de aquella terra se convertiren a la fe de
Jesuchrist, e encara I’emperador de Marsella e tota la sua casa, dient axi: “Yo no he fill ne
filla; si Déus me-n done, yo rebré. la fe que tu preyques”. (E Déus dona-li, mas en lo part
mori la muller, e ell dix: “;Que-m aprofit lo fill, si la muller és morta?”. E santa Maria
Magdalena resuscita-la. E aprés ana a preycar per Provenca, e converti la ciutat de Ax.
(Ferrer, 1971, p. 196-197)

La pregaria de Magdalena és rapidament atesa: Jesucrist envia els angels per col-
locar el timo que dura el vaixell a bon port. Aquest timo ¢€s la creu, simbol suprem
del cristianisme, i, seguint 1’al-legoria, la vela és la caritat.> Un cop més, els homes
queden meravellats davant la visi6 i la predicaci6 de Magdalena, que exerceix un
gran impacte sobre I’auditori. A més, ara I’element meravellds s’intensifica amb la
resurreccid de la muller de I’emperador de Marsella. Convertida la ciutat, la santa
suplica a Jesucrist que la retire a un indret desértic on puga contemplar. El desert és
un segon baptisme, segons sant Jeronim, i és espai elogiat per Euqueri en el seu Elogi
del desert, segons constata Le Goff (1985, p. 69) al seu estudi “Le désert-forét dans
I’Occident médiéval”. No és casual, doncs, que aquest siga I’escenari que demana la
Magdalena. Aci reapareix 1’element miraculds: els angels s’encarreguen de mante-
nir-la en vida, nodrint-la amb la contemplaci6 del mon:

e Jesuchrist trameté-li angels, e posaren-la en la Balma, que és una gran rocha, e en aquella
estigué xxxii anys contemplant, que no menja pa ne begué vi ne aygua. Donchs, dyrye algu
: “De que vivie?” Yo-us o diré : ella contemplave set hores lo dia, e aquiscuna hora, aprés
la contemplacio, venien los angels e prenien-la e algaven-la alt, e mostraven-li lo mon,
e cantaven. E veus com, a la pratica : com venie a la miga nit, ella se levave del llit, e ere
lo seu llit la roqua freda, e lo capgal una pedra, e recordave’s: “En tal hora mon senyor
Jesuchrist ere “pres e lligat, e los juheus lo vituperaven, escopint-li en la cara gargallos
grossos”, etc.; e, pensant axi, plorave molt. E quant havie feyt que lo cors ja li deffallie, los
angels venien, e llevaven-la en alt, e cantaven una cantilena [...] e a¢o li ere menjar e beure
sadoll. (Ferrer, 1971, p. 197-198)

Finalment, quan Maria sap que morira “se féu portar per angels a sent Maximi, per
bl bl
¢o que la combregas [...] e rebé Jesuchrist, dient: «/n manus tuas commendo spiritum

2 En la tradicio cristiana, el viatge per mar es percep com una metafora de la vida en el mon terrenal
(Saiz, 2022). Sant Agusti dira que I’Església és la nau que porta els homes sobre les onades i el pilot n’és
Crist, protector de les tempestes generades pel diable; v. Tolan (2019, p. 227-229).



28 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

meumy, ¢ la anima isqué del cors aprés la comunid, e mil milia angels dugueren-la
a parais” (Ferrer, 1971, p. 199). El transport a mans dels angels iguala la Magdalena,
almenys en el viatge meravellds, amb la Mare de Déu que protagonitza 1’assumpciod
als cels del Misteri d’Elx.

Son molts els exemples que podriem adduir quant al meravellds femeni en els
sermons vicentins. Prenga, doncs, el lector, aquestes linies només com una mostra
del vast canemas que el dominic ofereix (i tots els seus companys). Com a apunt
final d’aquesta prolixitat d’exemples, considerem un altre discurs: el sermé dedicat
a santa Margarida. En el serm6 vicenti, la santa rebutja la proposta de matrimoni
del prefet; ell tracta d’ofegar-la, pero en fer el senyal de la creu es produeix el mi-
racle: I’aigua vessa 1 aconsegueix salvar-se. De retruc, el miracle provoca la con-
versio dels qui I’observen, detall que explica que Sant Vicent aprofite I’exemple
per exhortar a ser fidels al cristianisme (1971, p. 177). En el relat, el dimoni tracta
d’enganyar la dona de dues maneres. Primer es presenta en forma de metge vell que
vol conveéncer-la perqué es case amb el prefet, perd Margarida, desconfiada, torna
a invocar Crist:

[...] e lo sant Spirit, respos-li: “Dimoni és”, e ella tantost se lleva en peus, e pres-lo per
la barba, e lanca’l en terra (jo, quanta virtut li dona Jesuchrist !), e posa-li lo peu so-
bre-1 coll, e estrenyie’l-li fortment; e aquell cridave: *“; Margarita, lexa’m anar!”. “No
faré”. “O, mesqui! {E com s6 confls que una donzella de XII anys, me té axi! Lexa-me’n
anar!”. “No-u faré, si ja no-m dius per que és vengut aci”. Ell respos: “Per ¢o que-t dece-
bessa”. “Ara, di’m alre: ;per qué tu persegueixs axi fortment los christians ?”. “Yo no-lIs
perseguesch, mas yo s6 difamat que yo o fag, mas ells matexs o fan, que tantes son les
enveges que's han, que la hu persegueix a I’altre, e ells matexs se dapnen; mas yo'n so6
dimafat. E ara, lexa’m anar”. E solta’l; e ell tantost féu i tro, e desaparech, e ana-sse’n
ab tanta de pudor que maravella ere. E veus aci la primera manera que tench lo dyable.
(Ferrer, 1971, p. 177)

L’aparicio del dimoni i la posterior desaparicié amb el tro soén 1’element merave-
116s, tot i que la virtut que dona Crist a la dona per véncer el diable és també mostra
de la providéncia divina. La segona manera per la qual el dimoni tracta d’enganyar la
dona és encara més cridanera:

La 2%, lo dyable, perque la enganas, fo que la espantas, e vench en lo carg¢re soptosament,
en forma de drach, axi gran com hun bou, ab una boqua tan gran, que la barra davall tenie
als peus de santa Margarita, e la d’amunt al cap; e ella senya’s dient: “In nomine Patris, et
Filii et Spiritus sancti”, e lo drach va-la’s beure tota, e ella isqué-li per la esquena, que no
se’n sulla en res, que lo drach no la pogué sostenir. (Ferrer, 1971, p. 177)

Ferrer fa I’is que més li interessa dels diversos aspectes de la vida de santa Mar-
garida que podia trobar en col-leccions com la Legenda aurea. Aixo resulta interes-



Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval 29

sant per observar la tria dels elements que realitza Ferrer i com els deforma. Aixi,
en aquesta obra hi ha la santa Margarida, que se’ns presenta com una verge i martir
de qualitats notables (Voragine, 1998, p. 391-394), capag¢ d’enfrontar-se fisicament
a un jove bell, que és I’aparenga adoptada eel dimoni per a temptar-la, i ja a terra
dir-1i: “Démon orgueilleux, prosterne-toi sous le pied d’une femme” (Voragine, 1998,
p- 393). No hi ha cap metge vell, pero si aquella forma diabolica d’un “dragon hideux”
que es presenta a la santa. Precisament a la mateixa Antioquia on Sant Jordi veng el
drac, santa Margarida derrota un drac fent el signe de la creu. Sobre aquest fet hi ha
dues versions i la segona és apuntada en el text de Voragine (1998, p. 393) com una
“légende apocryphe, et on s’accorde a la tenir pour une fable sans fondement”. No
degué importar aixo a sant Vicent Ferrer, si és que sabia la incertesa d’aquesta font,
perque €s precisament aquesta la versid que tria per construir el serm6. En aquesta
formulacio de la vida de la santa, ja ho hem vist, el drac aconsegueix d’empassar-se
la martir, pero ella el traspassa fent el senyal de la creu, aixi és que ’escorxa i salva
la vida. Amb la virginitat intacta, santa Margarida infringeix una nova derrota als seus
oponents: el paganisme del prefecte i el dimoni satanic.

Ferrer es fa resso d’aquest episodi meravellds després de repassar els passos del
martiri que va patir la dona, que inclouen altres elements del miraculosus. El sant in-
verteix cronologicament els elements narratius de la Legenda, en deforma algun i tria
la versio que més li convé malgrat saber-la apocrifa. La seua tria és sovint la més in-
teressant narrativament perque, habil constructor de textos, sap administrar I’element
meravellos. El meravellos cristia no esta aci gens lluny d’aquell meravellds no cristia
que servia per captar 1’atencio de 1’auditori, ara amb un proposit moralitzant clar: “que
axi com senta Margarita en tots los perills fahye lo senyal de la creu, que vosaltres
que-1 sapiau fer e deffendre-us ab aquell, ab lo nom de Jesus” (Ferrer, 1971, p. 177).
Es aquesta una de les apropiacions del meravellos que el cristianisme medieval ope-
ra, segons adverteix Le Goff. La rendibilitat del procés sembla indubtable, si jutgem
1’éxit popular dels sermons vicentins.

Cal fer un darrer apunt abans de cloure 1’apartat. Tot i que al darrere del miracle
sempre hi ha Déu, com explicava Le Goff, en aquests exemples proposats el fet extra-
ordinari s’obra mitjangant un personatge femeni. A la Vita Christi d’Isabel de Villena
(2022, p. 471), Jestis obra miracles per intercessié de dones: “de aquests miracles los
principals féu sa clemeéncia en dones e a peticid de aquelles, car per amor e reveréncia
de la Senyora Mare sua les amava e favorejava en totes coses”. En tots aquest casos,
doncs, al capdavant del miraculosus trobem la dona exemplar que ha de servir d’ins-
piracio a les altres.



30 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

MIRABILIS. UNA DONA ENCANTADA
EN EL TIRANT LO BLANC

Ja s’ha dit que el gust pel meravellos va ser adaptat per als proposits propagandistics
del cristianisme, com també s’havia fet amb els cultes pagans, amb les festivitats del
calendari o amb els espais del medi natural. No ha d’estranyar, doncs, que figures me-
ravelloses que formaven part dels imaginaris col-lectius es reinterpretaren en clau mo-
ralitzadora. Podem considerar, per exemple, el cas de la sirena: una figura del mera-
vellés no cristia sotmesa a una reelaboraci6 cristianitzant que desterra I’element paga
per associar-lo a categories del pensament cristia. La figura de la sirena precedia en
el temps la relectura en clau interpretativa que proposaven els bestiaris, car la trobem
ara en el folklore celta ara en la tradici6 classica. La sirena té parcialment la forma
de dona i en tenim noticia des d’Homer, pero també en el folklore irlandés o gal-lés.
Tota una literatura de sereas permet veure com aquesta figura femenina meravellosa
influeix en I’ondina i la melusina medievals (Pardo, 2015, p. 47). Els bestiaris catalans
expliquen la sirena en aquests termes:

La gerena si és una creatura molt meravellosa, e ha-n’i de tres maneres: la una és mig peix
e mig fembra, I’altra és mig ogel e mig fembra, I’altra és mig cavall e mig fembra. Aque-
lla qui és feta axi com a peix e fembra, si ha tan dolsa veu que tot hom qui la hoja cantar
s’1 acosta volenter per hoyr-la, e plau-li tant la veu del seu cant que s’i adorm; e quant la
¢erena veu que I’om és adormit, ve-li dessus e alciu-lo. E aquella qui és mig algell e mig
fembra, si fa un so d’arpa tant dol¢ que tot hom lo va hoyr volenters, tant fins que ’i és
adormit; e atressi aquesta gerena lo vén alciure. E aquella qui és mig cavall e mig fembra,
si fa un so tant dol¢ de trompa que tot hom la ve hoyr volentés; e com I’om és adormit per
la dolsor de la trompa, la dita ¢erena tenbé 1’alciu. (Panunzio, 1963, p. 79)

Es interessant resseguir 1’entrada fins que comenca la comparacio. Si Ausias
March comparava I’amada amb el joc de daus, el moralista del bestiari compara la
sirena amb figures femenines més previsibles que I’ausiasmarquiana, pero en la pitjor
de les versions de la predictibilitat:

Aquestes gerenes podem nds comparar a les fembres qui [no] son de bona conversacid, qui
enganen los homens, los quals se anamoren d’elles, o per bellesa de cors, o per ullades que
elles los fan, o per paraules enginyoses que elles diguen, o en altra manera. E en qualsevol
manera que ella engan I’ome, ell se pot tenir per mort. Axi com diu lo savi: que tot hom qui
leix la amor de Déu per la amor de la fembra, pot dir verament que ¢és en mal port arribat;
e si per son peccat mor en aquell stament, pot bé saber que sera perdut en cors e en anima.
(Panunzio, 1963, p. 79-80)

La sirena apareix convenientment adaptada per al propdsit moralitzador, pero
la localitzem també escadusserament en la literatura profana, com a referéncia a les



Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval 31

meravelles del mon classic. Vet-la aci en un amant de la mitologia classica com
era Joan Rois de Corella (1983, p. 49): “Si-n lo mal temps la serena bé canta,/yo
dech cantar, puix dolor me turmenta / en tant estrem, que ma penssa‘s contenta/
de presta mort; de tot I’aldre s’espanta”. També en les codolades de Jaume Roig hi
ha la sirena entre altres meravelles del bestiari. En aquest cas, la criatura apareix
com a hiponim d’un camp semantic d’animals reals i1 fabulosos: “drach, calcatric,/
tir, basalis,/vibra parida/he cantarida;/la onsa parda,/he leoparda,/lloba, lleona;/la
escurcona./Son llop de mar,/lo pex mular,/drach e balena,/polp e serena,/de mila
coha” (Roig, 2010, p. 160).

La sirena era un ésser de doble natura —animal i humana— i amb doble possibi-
litat de forma, ja siga humana en mixtura d’ocell o de peix, i representa, per tant,
algunes de les formes del doble (Lecouteux, 1992). Per a Dubost (1991) la sirena
¢és germana de Melusina. Aquests éssers femenins pertorbadors apareixen en ocasi-
ons en les xarxes dels pescadors irlandesos i gal-lesos. A Conwy, la captura d’una
sirena sera el prolegomen a la malediccié que la dona magica fara caure sobre la
vila. Hom les pot trobar més enlla de les columnes d’Heércules o en les illes de si-
renes; com apareixen en Os Lusiadas de Camoes. Els llibres de viatge en parlen i,
justament, és en un llibre de viatges, el Livre des merveilles du monde, on Martorell
troba el material adient per construir alguns passatges del Tirant lo Blanc. En el text
d’aquest escriptor valencia, el cavaller Espercius naufraga i arriba a I’illa del Lango,
sotmesa a un encantament: “—Senyor, vos deveu saber que antigament era princep
e senyor d’aquest illa del Lango e de Cretes, Hipocras, lo qual tenia una filla molt
bellissima, qui és hui en dia en aquesta illa en forma d’un drac que té bé set colzes
de llong” (Martorell, 2008, p. 1365). Vet aci, doncs, que Lango no és illa de sirenes,
pero si que hi ha una donzella encantada sotmesa a una natura doble. L’encantada
esta sotmesa a un temps ciclic i a un obstacle que el candidat ha de salvar: “E fon
mudada de forma, d’una donzella noble e bella en aquella figura de drac, per una
encantacio d’una deessa qui havia nom Diana; [...] e devia ésser desencantada e tor-
naria en sa propia figura e en son estament quan trobaria un cavaller tan animos que
la gosas anar a besar en la boca” (Martorell, 2008, p. 1365). El prodigi que obra el
bes és un motiu folkloric molt present en la literatura medieval i en els cicles de
rondalles de I’espos transformat (Janer, 1992). El motiu del bes s’ incorpora al Tirant
lo Blanc amb un relat de tradicié melusinica, segons la terminologia de Laurence
Harf-Lancner (1984). L’episodi meravellds de 1’illa del Lango trenca el to realista
que impera a la major part de 1’obra i qui encarna aquesta interrupcié €s, de nou,
una dona meravellosa, que ho és a causa d’una “encantacié d’una deessa qui havia
nom Diana”. Es manté la natura meravellosa, perod aqui s’introdueix la intervencio
d’un procediment magic, és a dir, hi ha un procés de racionalitzacié que anuncia
la frontera que mena al magicus (Le Goff, 1985). Aix0 agermana aquest text amb
un altre passatge meravellos del Tirant lo Blanc en qué apareix la fada Morgana.
El magic i el meravellds de qué parlava Le Goff se citen en aquests passatges de la



32 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

novel-la de Martorell, com a heréncia necessaria dels llibres de cavalleries en qué
aquests elements imperen.

La figura de la dona encantada del Tirant exemplifica la transicio entre el mira-
bilis 1 el magicus en el cataleg proposat per Le Goff que aci provem de fer funcionar.
Podem endinsar-nos un poc més en la feminitat magica amb la nina encantada del
Romancer compilat per Mila i Fontanals (1980). Aquest romang sembla un eco del ro-
mang castella La infantina. En el text castella d’El romancero viejo I’encantament de
la donzella era a mans de dones meravelloses que dominen I’ars magica —siete fadas
me fadaron” (Diaz, 1977, p. 260)—, mentre que en el text catala I’encantament de la
dona és a mans d’un pare. La donzella encantada ho explicita al cagador que la troba:
“Cacador, el bon cacador, mirame i no me tiris,/no som cérvol, cacador, no som cér-
vol que som nina,/que el meu padre m’ha encantada sols per un any i un [dia,/lo any
jan’esta pasado i lo dia ja corria./Cagador, el bon cacador, casa’m ambe tu voldria”
(Mila i Fontanals, 1980, p. 96). La dama encantada del romang i la dama encantada
del Tirant lo Blanc no semblen malévoles, siné unicament meravelloses. Les dones
magiques malévoles les trobem ja plenament en el magicus, on decau la meravella
a favor d’una racionalitzaci6 mitjancant la magia i es completa I’esquema: la santa era
bona, la dama encantada és innocent, la bruixa sera malvada.

MAGICUS. FETILLERES I BRUIXES EN L’ESPILL

En parlar de Ferrer hem vist com I’orador introduia en el sermo elements de la cultura
popular al costat de referents d’un mestre en teologia. La cultura de les elits enllaga aci
amb motius folklorics ben estesos entre el poble pla, que gaudia de 1’element merave-
116s inserit en el sermo. El dominic al-ludia aixi a combats amb nigromantics que, en
paraules de Marti de Riquer (1980, p. 205), devien ser ben rebuts per 1’auditori. No és
pas un cas unic. En El Conde Lucanor trobem el topic de I’escola de magia de Toledo
(Juan Manuel, 2007, p. 118), lloc comu de 1’¢poca. En I’Espill del metge valencia
Jaume Roig, obra cimera de la literatura misogina en catala, la magia apareix ara en
mans de dones. L’aparici6é d’aquestes dones confirma el programa misogin de ’obra,
que no convé deslligar del concepte de satira que domina la falsa biografia d’un fals
Jaume Roig (Fuster, 1995).

En aquesta clau de lectura cal entendre els referents femenins magics que es lo-
calitzen a I’obra. Roig emprara dues figures que ens interessen: la fetillera i la bruixa.
No és pas el primer a fer-ho. En Lo somni de Bernat Metge, el cec Tirésies relaciona
la dona amb la magia talment com apareixia en la font que segueix el barceloni, el
Corbaccio de Boccaccio:

Tot lur studi e pensaments a altres coses no giren sind a robar e enganar a los homens.
E sobre aco, e per saber semblantment si-ls deu venir bona ventura o mala, o si morran



Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval 33

lurs marits abans que elles, o lurs amadors, consulten e han fort cars los astrolechs, los
nigromantics, les fatilleres e-ls devins, e specialment aquells qui moltes vegades seran stat
preses e punits per devinar, los quals enriquexen dels béns de lurs marits. (Metge, 2006,
p. 217-218)

Roig segueix una doble tradicié existent en qué les dones es relacionen per
una banda amb fatilleres i per una altra amb tota mena de desordres a la llar fami-
liar. Aquest segon tret és en alguns casos conseqiiéncia del primer, com passa en
Mélusine 1 com es veu també en algun relat d’Els contes de Canterbury de Chaucer
(2003, p. 128). Roig aprofita amb voluntat satirica aquestes tradicions que tenia
a ’abast.

La primera de les figures femenines relacionades amb les formes del merave-
116s, amb el magicus, que Roig fa apareixer €s tota una reina, una dama que ¢és sin-
tesi de la maldat aulica que ha imperat a la Corona d’Arag6: Sibil-la de Fortia. El
narrador arriba al Penedés i veu com “na Forciana,/qui catalana/fon natural” és feta
presonera. La rad és que: “Ab prou de mal/he malaltia/llexat havia/abandonat,/pa-
lau robat,/sense remey/son senyor rey/propi marit!/mig mort al 1lit,/enmmetzinat/
he fetillat,/segons se deya” (Roig, 2010, p. 43). Els versos recorden poderosament
el que advertia Tir¢sies, perd el rerefons és encara més ampli. Darrere d’aquest
passatge hi ha un episodi real: es tracta de la reina Sibil-la de Fortia, esposa de
Pere el Cerimonios, que fou empresonada i torturada al castell de Sant Marti Sar-
roc, acusada d’haver embruixat el seu difunt marit (Amades, 2002, p. 93; Peirats,
2004, p. 108).

En el text de Roig, la fetillera comparteix arts amb dones que reben el nom de
bruixes: “Amb cert greix fus,/com diu la gent,/se fan ungiient/e bruixes tornen;/en
la nit bornen,/moltes s’apleguen,/de Déu reneguen,/un boc adoren,/totes honoren/
la llur caverna/qui es diu Biterna./Mengen e beuen;/després se lleven,/per I’ayre
volen,/entren on volen/sens obrir portes./Moltes n’an mortes,/en foc cremades,/
sentenciades/amb bons processos,/per tals excessos” (2010, p. 197). Descrites aixi,
apareixeran bruixes a Paris i a Aragd dedicades a la medicina alternativa i associa-
des a poders com ara aconseguir que les dones eixorques infanten: “velles urques-
ses,/emprenyadores,/les banyadores,/mores, madrines,/les adevines” (Roig, 2010,
p. 102).

El que tenim en Roig no respon a I’esquema del mirabilis i el protagonista ja no
és un cavaller que cerca la dona transformada en drac, sin6 un perdedor a I’estil del
que consagrara el Lazarillo de Tormes. En un mon real, el fals Roig viu envoltat de
dones malvades, algunes magiques. La magia s’hi associa per sumar un argument
més que permeta desqualificar-les a totes. Tenim aixi una de les formes arqueti-
piques del magicus com la bruixa, figura femenina que comporta ruina, que vola
i és perillosa per als qui la troben, siguen monarques maridats o antiherois que en
reporten anécdotes.



34 Maria Saiz-Raimundo, Ivan Carbonell-Iglesias

CLOENDA. LA SEDUCCIO DE LA MERAVELLA

Fins aci, hem examinat diverses expressions del meravellos cristia, del no cristia i del
magic, aplicades a figures femenines, segons la tipologia proposada per Le Goff. Els
exemples analitzats —representatius perd no exhaustius— ofereixen una aproximacio
inicial a un univers molt més ampli, car les manifestacions del meravellos femeni
en la literatura medieval catalana sén nombroses, 1 els casos presentats constitueixen
només una mostra significativa d’aquest imaginari ric i divers.

Aquests personatges femenins meravellosos formen part del gran cataleg de
dones que hom podria configurar amb les figures femenines que participen de la
querella de les dones. La tradicio catalana en recull exemples que se situen tant en
un bandol com en I’altre, 1 hi incorpora dones meravelloses que encarnen, segons els
casos, la virtut o el pecat. L’interes per les figures extraordinaries s’emmarca en el
gust medieval pel meravellos, que contrasta amb una realitat sovint dura i prosaica.
Aquest desig d’evasio i fascinacid es manifesta en la riquesa de relats meravellosos
—lais, hagiografies o llibres de viatges— que captiven 1’auditori amb escenes insoli-
tes. Le Goff (2008, p. 333), en referir-se a la musica en el mon medieval, afirma el
segiient:

Chants d’église, danses savantes des chateaux, caroles populaires des paysans. Toute la
société médiévale se joue elle-méme. Moines et clercs s’abandonnent aux vocalises du
chant grégorien, seigneurs aux modulations profanes —Klangspie- lereien des jongleurs
et Minnesinger—, paysans aux onomatopées du charivari. A cette joie médiévale, saint
Augustin encore a donné une définition : ¢’est la jubilation, “cris de la joie sans paroles”.
Alors, par-dela les calamités, les violences, les dangers, les hommes du Moyen Age
trouvent oubli, sécurité et abandon dans cette musique qui enveloppe leur culture. Ils ju-
bilent.

La musica era un dels mecanismes d’evasio al qual s’accedia mitjangant la
percepcid dels sons. La meravella devia ser un altre d’aquests mecanismes que
seduien, al qual s’accedia per la lectura o I’oida. La meravella és plaent en el lai
i és rendible en la prédica efectiva, presideix el romang breto i ajuda el predicador
en 1’adoctrinament del rusticus. La meravella és també una gran troballa medie-
val, una alegria amb paraules, un gran recurs per als autors medievals que fascina
I’auditori. La meravella compensa el moén terrenal per la via de I’esperanga i per la
del plaer estétic.



Algunes figures femenines meravelloses de la literatura catalana medieval 35

BIBLIOGRAFIA

Amades, J. (2002). Els monarques catalans a la tradicio. Tarragona: Edicions El Médol.

Badia, L. (2015). La teatralitat difusa a I’Edat Mitjana. Dins L. Badia (dir.), Historia de la literatura ca-
talana. Literatura medieval (I11). Segle XV, vol. 111 (p. 409-436). Barcelona: Enciclopedia Catalana/
Barcino/Ajuntament de Barcelona.

Chaucer, G. (2003). The Canterbury Tales. Trad. N. Coghill. Bungay: Penguin classics.

Corella, J. R. (1983). Obra profana. Ed. J. Carbonell. Valéncia: Tres i Quatre.

Diaz, M. (ed.) (1977). El romancero viejo. Madrid: Catedra.

Dubost, F. (1991). Aspects fantastiques de la littérature narrative médiévale (XIle-Xllle siecles): I’ Autre,
I’Ailleurs, I’Autrefois. Paris: Librairie Honoré Champion.

Ferrer, V. (1971). Sermons, vol. 2. Ed. G. Schib. Barcelona: Barcino.

Fuster, J. (1995). Misogins i enamorats. Ed. A. Hauf. Valéncia: Bromera.

Harf-Lancner, L. (1984). Les fées au Moyen Age. Paris: Honoré Champion.

Janer, M. P. (1992). Les rondalles del cicle de [’espos transformat. Barcelona: Publicacions de I’ Abadia
de Montserrat.

Juan Manuel (2007). EI Conde Lucanor. Ed. A. 1. Sotelo. Madrid: Catedra.

Le Goft, J. (1985). L’imaginaire médiéval. Essais. Paris: Gallimard.

Le Goff, J. (2008). La civilisation de I’Occident médiéval. Paris: Flammarion.

Lecouteux, C. (1992). Fées, sorcieres et loups-garous au moyen dge. Paris: Imago.

Martorell, J. (2008). Tirant lo Blanch. Ed. A. Hauf. Valencia: Tirant lo Blanch.

Metge, B. (2006). Lo somni. Ed. S. M. Cingolani. Barcelona: Barcino.

Mila i Fontanals, M. (comp.) (1980). Romancer catala. Barcelona: Ed. 62.

Panunzio, S. (comp.) (1963). Bestiaris, vol. 1. Barcelona: Barcino.

Pardo, X. (2015). Literatura de sereas. A maxia da muller acudtica. Noia: Toxosoutos.

Peirats, A. 1. (2004). Una aproximacio a I’Espill de Jaume Roig. Alzira: Bromera.

Riquer, M. de (1980). Historia de la literatura catalana, vol. 2. Barcelona: Ariel.

Roig, J. (2010). Spill, vol. 11. Ed. A.I. Peirats. Valéncia: Académia Valenciana de la Llengua.

Saiz, M. (2022). “Enaxi com lo mariner s’endressa en son viatge”. A proposit de les imatges marines del
Llibre de contemplacio en Déu de Ramon Llull. Zeitschrift fiir Katalanistik, 35, 239-267.

Todorov, T. (1970). Introduction a la littérature fantastique. Paris: Gallimard.

Tolan, J. (2019). “Le seigneur déchaina sur la mer un ouragan et souleva une tempéte”: le voyage en mer
comme épreuve et comme punition. Dins S. Gorgievski (ed.), ltinérances maritimes en Méditer-
ranée du Moyen Age a la premiére modernité (p. 217-235). Paris: Honoré Champion.

Villena, 1. de (2022). Vita Christi. Ed. A. Hauf. Valencia: AVL.

Voragine, J. de (1998). La légende dorée. Trad. T. Wyzewa. Paris: Seuil.



