
Studia Romanica Posnaniensia 52/4 (2025): 79-90 	 https://doi.org/10.14746/strop.2025.52.4.6
Adam Mickiewicz University Press 	 ISSN (Online) 2084-4158
Received: 30.08.2024 / Accepted: 5.07.2025

StRoP 52(4), 2025: 79-90. © The Author(s). Published by: Adam Mickiewicz University Press, 2025. 
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-SA, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

Del poema al text teatral: una anàlisi hipertextual 
d’Arnau (1984), de Rodolf Sirera, a partir  

d’El comte Arnau (1928), de Josep M. de Sagarra

From the poem to the theatrical text: a hypertextual analysis 
of Arnau (1984), by Rodolf Sirera, based on  

El comte Arnau (1928), by Josep M. de Sagarra

J. Àngel Cano Mateu
Universitat de València – IIFV

J.Angel.Cano@uv.es
https://orcid.org/0000-0002-5411-261X

Abstract

This article carries out a hypertextual analysis of the play Arnau (1984) by Rodolf Sirera, regarded as 
a rewriting of El comte Arnau (1928) by Josep M. de Sagarra. This long poem, in turn, reinterprets the 
myth originating from Catalan popular tradition. For our analysis, we adopt a  theoretical framework 
primarily based on Gérard Genette’s model (Palimpsestes, 1982), according to which the poetic version 
serves as the prior text A, or hypotext, while the theatrical version functions as the text B, or hypertext. 
Additionally, we explore Michael Riffaterre’s (1979) complementary contribution, allowing us to 
examine the serious transformation – or transposition – effected by Sirera on the basis of Sagarra’s poem 
and the popular myth. Among the results, we observe the exchange of roles primacy between Arnau and 
Abbess Adelais, with the latter emerging as the true protagonist.

Keywords: Count Arnau, Rodolf Sirera, Josep M. de Sagarra, hypertextuality, Catalan myths

EL COMTE ARNAU: DE LA CANÇÓ I LA LLEGENDA AL MITE

Ningú no negarà que, en el nostre àmbit cultural i nacional –d’acord amb aquella con-
cepció romàntica, a partir del segle XIX, del naixement de les nacions dins el marc 

https://doi.org/10.14746/strop.2025.52.4.6

https://orcid.org/0000-0002-5411-261X


80 J. Àngel Cano Mateu

europeu i de la necessitat de recuperar i dirigir nacionalment algunes mitologies del 
territori–, el del comte Arnau és, sens dubte, un dels mites més importants. Segons 
Josep Romeu (1948, p. 182), té l’origen en una cançó i en diverses llegendes poste-
riors. Pel que fa a la balada, encara que no se’n pot concretar la data ni el lloc de nai-
xença exactes, Romeu (1948, p. 37, 86) estima que pertanyeria a finals del segle XVI 
o principis del XVII, i que els dos principals focus devien ser Gombrèn, per recollir 
les variants més arcaiques i pel fort arrelament que hi ha al poble pel comte Arnau, 
i Ripoll, per aplegar variants de tota mena.1 Respecte al contingut (Milà i Fontanals, 
1853, p. 136-139), es tracta d’un diàleg entre l’ànima condemnada del comte i la seua 
esposa, que es presenta com a “muller lleial” i “viudeta igual”, a manera de refrany. 
Arnau, que hi arriba a cavall, envoltat de flames i fent sortir les males llambregades, 
les males paraulades, les males abraçades i les males trepitjades realitzades en vida, 
explica quin és el motiu de la seua dramàtica situació: no haver pagat correctament 
als mossos, raó per la qual reclama a l’esposa que ho solucione. També demana que es 
tanque una mina que dona accés al convent de Sant Joan. La cançó, per tant, insinua 
més que no diu; hi sobrevolen una sèrie de pecats que no s’hi expliciten.

D’altra banda, el motiu del comte Arnau ha engegat tota una tradició llegendària 
que poc o gairebé res té a veure amb la cançó, tradició que consisteix en un conjunt 
de petites llegendes i narracions que varien depenent dels focus en què es concreta: 
els principals serien Gombrèn, Ripoll i Sant Joan de les Abadesses, mentre que els 
secundaris els trobaríem a Campdevànol, Ribes, les Muntanyes de Prades i Mallorca, 
on es confon amb el comte Mal2 (Romeu, 1948, p. 93-94). Així mateix, els elements 
que conformen la llegenda beuen, bàsicament, d’uns motius compartits per altres 
tradicions, com els apareguts o el Mal Caçador. Romeu (1948, p. 177) en proposa, 
a grans trets, l’esquema argumental: hi ha un comte Arnau, procedent de Gombrèn, de 
Montgrony o de Mataplana, que visitava, a través de conductes subterranis, les mon-
ges de Sant Joan o de Sant Amanç, i que havia pagat malament als mossos uns treballs 
de construcció. En morir, és condemnat a vagar eternament, a cavall i entre flames, 
en nits de tempesta i vent, per les muntanyes pirinenques. Va acompanyat per gossos, 
i s’apareix sovint, al castell, a la seua esposa, a qui sol·licita veure les filles. A Sant 
Amanç, en canvi, s’escolten els crits i les rialles d’Arnau i les monges.

Manuel Milà i Fontanals (1853, p. 139), a partir de Pau Piferrer –que, al seu torn, 
partia de Marià Aguiló–, fixa la cançó al seu Observaciones sobre la poesía popular, 
concretament, a l’apartat “Canciones históricas”, és a dir, entre les que conserven un 
fet determinat de la nostra història. A més de la lletra, hi trobem unes notes que tracten 
d’explicar els orígens de les diverses tradicions, com la del Mal Caçador, la del con-

1 Romeu (1948, p. 83) matisa que, si en calguera triar un, optaria per Ripoll, ja que sempre és present 
en tots els tipus de variants, és el centre de la zona primitiva de la cançó, té una situació geogràfica adient 
per difondre-la i rebre’n influències, i fou un centre poètic culte de gran ascendència durant l’edat mitjana.

2 Per saber més de la relació entre els mites del comte Arnau i el comte Mal, v. Camps & Soldevila 
(1994), Valriu (2010) o Valriu & Vibot (2013, p. 29-48).



81Del poema al text teatral: una anàlisi hipertextual

ducte subterrani que porta al convent de Sant Joan de les Abadesses o la que confon 
les monges d’aquest convent amb les de Sant Amanç, entre d’altres. En qualsevol cas, 
la cançó quedava fixada, tot i les nombroses versions i variants posteriors, aplegades 
pel mateix Milà i Fontanals a Romancerillo catalán (1882).

El 1858, Víctor Balaguer n’“aprofitava” el contingut i les notes per elaborar un 
relat de caire fantàstic sobre el tema: “El conde Arnaldo (Imitación de una balada ale-
mana)”, a Amor a la Patria (1858). L’escriptor romàntic pren com a base l’escàndol 
de l’abadessa de Sant Joan d’Observaciones sobre la poesía popular i fusiona el mo-
tiu del Mal Caçador amb el del comte Arnau –hi ha una comitiva infernal de caçadors 
que es barreja amb els elements de la cançó original–, però és interessant perquè ens 
dona el nom de la monja superiora: “Adalaiza” (Balaguer, 1858, p. 156-160). A ma-
nera de rèplica, Pau Parassols (1859, p. 44-48), arxiver del monestir de Sant Joan de 
les Abadesses, elaborarà el tractat San Juan de las Abadesas y su mayor gloria: el 
Santísimo Misterio en defensa de l’honor d’“Adalaysa”, que hauria ostentat el càrrec 
d’abadessa al segle X, i en impugnació de la llegenda del comte Arnau, un personatge 
que situa a Mataplana i Gombrèn i que hauria mort al segle XIV, cosa que n’impossi-
bilita la coincidència en el temps amb l’esmentada religiosa. Ara bé, aquest document 
desperta interès perquè “bateja” l’esposa real d’aquell Arnau com a Elvira, nom que 
mantindran diversos escriptors posteriors.

En poc de temps s’havien establert les bases literàries del mite, en una represa 
contínua que, com observarem, el transformarà per acumulació i no per substitució, 
la qual cosa permet la coexistència de diferents versions sense anul·lar-se (Sunyer, 
2018, p. 275-276). Consegüentment, d’acord amb Juan Herrero Cecilia (2006, p. 65-
66), cal incloure el d’Arnau entre els mites literaritzats, ja que té com a tret específic 
que és fruit d’una adaptació o  reformulació individual d’un relat arcaic pertanyent 
a la mitologia col·lectiva d’una cultura o d’un poble, i no pas entre els mites literaris, 
creats per un autor individual. 

Després de Balaguer i Parassols vindran més reescriptures. Sense ànim d’exhaus-
tivitat, en consignarem algunes: per exemple, el 1864 Terenci Thos i Codina guanyà 
l’Englantina d’Or dels Jocs Florals de Barcelona amb el poema “Lo castell de Mata-
plana”, en què la vídua manté el nom d’Elvira, mentre que el 1877 Anicet de Pagès 
de Puig hi rebé un accèssit amb el poema “L’ànima en pena”, una reelaboració plena 
d’originalitat en proveir d’humanitat el personatge d’Arnau. El 1900 s’estrenà pòstu-
mament Lo Comte l’Arnau, una representació teatral a càrrec de Frederic Soler, i, un 
any després, Jacint Verdaguer en publicava una versió en vers a Aires del Montseny. 
També Josep Carner (1968, p. 1142) reinterpretà el mite amb la seua peça teatral El 
Comte l’Arnau – Visió llegendària, que veié la llum l’octubre de 1905 i que introduí, 
com a novetat, una espècie de redempció a partir d’una cançó interpretada per les tres 
filles, amb aura de santes.

Aquest desenllaç és pràcticament idèntic –encara que Romeu (1948, p. 203) en 
descarta una influència directa– al de la versió més reeixida del mite, la de Joan Mara-



82 J. Àngel Cano Mateu

gall. El poeta el divideix en tres parts que es corresponen amb tres llibres: “El comte 
Arnau”, a Visions & Cants (1900); “L’ànima” –tripartit en “L’ànima”, “La cançó del 
comte l’Arnau” i “Escòlium”–, a Enllà (1906); i “La fi del comte Arnau”, a Seqüèn-
cies (1911). Es considera una novetat perquè dota el personatge “d’una profunditat 
de pensament” no present en les altres versions (Ardolino, Gregori, López-Pampló 
& Rosselló, 2023, p. 32). En aquest cas, el comte Arnau arrogant, superb i de clara in-
fluència nietzscheana de la primera part, dona pas, en les pròximes seccions, a l’ànima 
errant que cerca la redempció fins assolir-la gràcies a la intervenció en forma de cançó 
d’una pastora: “I la pastora enamorada/canta que canta la cançó:/li ha mudat tota la 
tonada/i ha redimit al pecador” (Maragall, 2020, p. 266).

En els anys següents encara apareixeran, entre d’altres, la versió poètica de Josep 
Maria de Sagarra, El comte Arnau, del 1928, que estira el fil nietzscheà encetat per 
Maragall, fins al punt que l’ànima quedarà sense salvació, o la paròdia de Miquel Pa-
lau, Poema del Comte Arnat, del 1961. També hi aportaran el seu gra de sorra Miquel 
Arimany el 1968, Joan Brossa el 1970, Ambrosi Carrion el 1972 o Agustí Bartra el 
1974. O Rodolf Sirera, el 1984, amb Arnau, l’única reescriptura valenciana fins al 
moment; es tracta d’una peça teatral estructurada en quatre escenes que gira a l’entorn 
d’Adelais, absoluta protagonista. Recentment, Adrià Targa ha posat de manifest la 
rellevància de la tradició arnaldiana en presentar-nos-en una actualització en forma de 
poema narratiu a Arnau (2024), ubicat a la ciutat de Barcelona.

En resum, a partir de la cançó popular, de la tradició llegendària i de la tasca dels 
escriptors, ha estat possible la configuració del mite del comte Arnau, el qual, recor-
da Romeu (1995, p. 7), mai no gaudirà d’una forma definitiva, subjecte, com està, 
a contínues reinterpretacions. Havent-ne esbossat les bases sobre els orígens i algunes 
de les reelaboracions, l’objectiu d’aquest treball és l’anàlisi, des de la hipertextuali-
tat, de l’obra de Rodolf Sirera, el qual s’inspirà, com ell mateix reconeix, en el llarg 
poema sagarrià. L’examen d’Arnau ens permetrà explorar els mecanismes per a  la 
dramatització del mite i les conseqüències que se’n deriven.

SOBRE LA HIPERTEXTUALITAT

El model de Gérard Genette (1992, p. 13) sobre la hipertextualitat –la qual defineix 
i explica a bastament com una de les cinc relacions transtextuals, al costat de la in-
tertextualitat, la paratextualitat, la metatextualitat i l’arxitextualitat– s’erigeix com el 
nostre principal referent d’anàlisi gràcies a la distinció i la claredat de conceptes que 
hi aporta. D’acord amb l’estudiós francès, s’entén per relació hipertextual la relació 
existent –més enllà del simple comentari– entre un text B, o hipertext, i un text ante-
rior A, o hipotext. En altres paraules, i aplicat al present estudi, l’obra teatral de Rodolf 
Sirera Arnau (1984), que seria l’hipertext, deriva d’El comte Arnau (1928), de Josep 
M. de Sagarra, que hem identificat com l’hipotext. Ara bé, no hem de perdre de vista 



83Del poema al text teatral: una anàlisi hipertextual

que, abans, aquest hipotext sagarrià ha estat un hipertext resultant de la reelaboració 
de diferents variants del mite català, les quals actuarien com a hipotext original. Sense 
anar més lluny, Magí Sunyer (2018, p. 278-279) argumenta que, si com insinua el ma-
teix Josep M. de Sagarra, El Mal Caçador és un comte Arnau fallit, cal considerar-lo, 
també, com un dels hipotexts del seu El comte Arnau.

En aquest sentit, la hipertextualitat de base mitològica proporciona unes possi-
bilitats creatives peculiars. Per a Ivanne Rialland (2005, par. 7-9), que subscriu una 
idea prèviament exposada per Hans Robert Jauss (2017, p. 219), aquesta particularitat 
es basa en el fet que, més que establir-se un diàleg entre el text antic i el text nou, es 
genera una espècie de “poliàleg” entre el mite, la versió concreta d’un autor i la versió 
que dona lloc al nou hipertext. També Michael Riffaterre (1979, p. 134-135) apunta en 
aquesta direcció amb la seua proposta triangular d’intertext (conjunt de variants i ver-
sions d’un mite), d’interpretant (text de referència amb què l’autor accedeix a l’inter-
text) i text (la nova versió). Si traslladem aquest esquema a l’examen d’Arnau, resulta 
que aquesta obra, entesa com la nova versió, remet a l’intertext, identificat amb el mite 
popular, però s’ha confeccionat a partir d’El comte Arnau de Sagarra, que actua com 
a interpretant.

Tornant a Genette (1992, p. 13-15), en la reescriptura portada a terme per Rodolf 
Sirera, que té com a hipotext immediat –o interpretant– El comte Arnau, de Josep 
M. de Sagarra, la relació de derivació és de transformació, ja que el joc hipertextual 
s’efectua entre obres (la imitació, que és l’altre tipus de derivació, opera amb gèneres 
i estils). D’altra banda, caldria encabir la peça teatral del valencià en el règim seriós, 
atès que, respecte al text sagarrià, està exempta de sàtira i tampoc no és un pur diverti-
ment. Des d’aquest punt de vista, convé tractar Arnau, doncs, com una transformació 
seriosa o transposició (v. Genette, 1992, p. 43). 

ANÀLISI D’ARNAU 

1. ELS PARATEXTOS

Ramon X. Rosselló (2024) classifica els més de cinquanta anys de carrera professional 
de Rodolf Sirera en tres etapes: la primera englobaria els últims anys del franquisme 
i els primers de la Transició democràtica (1968-1977); la segona abraçaria el període 
des del restabliment de les primeres institucions teatrals al nostre territori fins a  la 
primera meitat dels noranta (1978-1994), i la tercera inclouria els anys que van des de 
l’entrada del Partit Popular al govern valencià fins als nostres dies (1995-actualitat). 
D’acord amb l’estudiós, per tant, Arnau enceta la segona etapa de la trajectòria pro-
fessional de Rodolf Sirera (1978-1994); sembla que l’escriptura de l’obra data d’entre 
el 1977 i el 1978, i fou un encàrrec –el primer d’una peça extensa que rebé (Pérez, 
1998, p. 95; Rosselló, 2024, p. 17)– de Núria Espert. No obstant això, si fem cas a la 



84 J. Àngel Cano Mateu

dedicatòria del volum publicat el 1984 per l’Institut del Teatre de la Diputació de Bar-
celona, l’actriu no arribà a estrenar-la;3 de fet, no fou fins al 12 de gener de 1983, sota 
la direcció d’Esteve Grasset, que la peça veié la llum escènica gràcies a la companyia 
valenciana Arc de Teatre, a la Sala Escalante de València. 

Siga com siga, no hi ha dubte que Arnau és una reescriptura4 del mite, això és, 
hi guarda un vincle hipertextual, com posen de manifest els diversos paratextos. Per 
exemple, el títol, que, seguint Genette (1992, p. 516), constitueix un dels contractes 
d’hipertextualitat més explícits i dona la informació essencial per entrar-ne en el joc, 
i que, en aquest cas, és temàtic i literal (v. Genette, 2002, p. 85-89), malgrat l’absència 
del títol nobiliari que ha acompanyat tradicionalment el personatge. Aquesta man-
cança, que deixa el nom nu, pot obeir a diversos factors. En primer lloc, la potència 
del mite és tan notable que la sola presència nominal ja engega tota una sèrie de me-
canismes que hi enllacen; des d’una perspectiva intertextual, el títol-citació en forma 
de referència sobrecodifica el text i li atorga una segona capa de significació (Karrer, 
1991, p. 113). En aquest sentit, com a lectors, estem obligats a posar costat per costat 
la peça de Sirera i el mite popular, i més encara en llegir el subtítol de la portada: 
Aportació teatral a un mite clàssic. Tanmateix, la falta del substantiu “comte”, el fet 
de rebaixar-li’n la categoria i equiparar-lo a la resta de personatges, podria respondre 
també a la pèrdua de protagonisme d’aquest en detriment d’Adelais, figura principal 
al voltant de la qual gira tota l’obra. O, simplement, podria tractar-se d’un mode d’im-
pregnar-hi una “marca” pròpia dins la tradició arnaldina. En qualsevol cas, l’enllaç 
hipertextual hi queda palès.

Ara bé, quina versió se n’erigeix com l’hipotext immediat (o interpretant)? Rodolf 
Sirera empra un altre element paratextual per concretar-ho: el “Proemi”, que, en el 
model de Genette, actua com a prefaci autorial, autèntic i original –l’ha redactat ell 
mateix per a la primera edició (v. Genette, 2002, p. 177, 181-185). Les paraules del 
dramaturg en aquesta primera nota introductòria no poden ser més explícites: “La 
present aportació teatral al mite, inspirada per la lectura del suggestiu poema de Josep 
Maria de Sagarra El comte Arnau, parteix d’uns principis estètics diferents” (Sirera, 
1984, p. 5).

3 Segons Joan de Sagarra (1984, p. 24), quan Rodolf Sirera va acabar l’adaptació del poema El comte 
Arnau, ni a la vídua del poeta ni a Núria Espert els convencé: “Ignoro lo que Núria le debió contar a Sirera, 
pero lo cierto es que a la viuda de Sagarra le habló de una adaptación del poema, de un encargo que debía 
realizar Sirera, y que éste no agradó ni a la viuda ni a la intérprete”. Per al fill de Sagarra, allò no fou una 
adaptació pròpiament dita. Antoni Tordera (1986, p. 25), que s’encarregà de la dramatúrgia de l’obra a Arc 
de Teatre, explicava pocs anys després de l’estrena, que, ben mirat, “els límits d’una simple adaptació hi 
són desbordats pel resultat”.

4 En l’etapa prèvia a Arnau, Rodolf Sirera ja havia practicat diferents modalitats de reescriptura: per 
un costat, les constants reelaboracions de La Pau (retorna a Atenes) (text original, 1969; versió definitiva, 
1973); per un altre, les diferents adaptacions i versions –com les d’El nas tallat (1973), basada en un relat 
de Joan Timoneda, o Tres forasters de Madrid (1973), amb Josep Lluís Sirera, a partir del text d’Eduard 
Escalante– per tal de crear un teatre popular capaç d’aplegar a més gent (Rosselló, 2024, p. 13).



85Del poema al text teatral: una anàlisi hipertextual

Sagarra distribueix el poema en deu cants. Els sis primers versen sobre els actes 
i les conseqüències d’un arrogant, egoista i violent comte Arnau que deixa abando-
nada la seua esposa i els seus tres fills al castell; que assassina un frare que pretenia 
guarir el dolor i les contradiccions de l’abadessa Adelais, ocasionats per la temptació 
amorosa i carnal del protagonista, el qual finalment se l’endú a una masia; que, tot 
i cansat del breu temps amb ella, se sent traït en trobar-la mantenint relacions amb un 
jove pastor, al qual lleva la vida; que veu com el poble, revoltat contra ell, li mata la 
filla mitjana i que, malgrat estar a punt de morir, es nega a pensar en Déu. En canvi, 
els quatre cants restants relaten les penúries de l’ànima condemnada que vaga eterna-
ment, sense descans, cercant la redempció en la seua esposa –ja vídua–, en Adelais, 
que viu exercint de prostituta, en el fill, que el rebutja, o en la filla, que és la nova 
abadessa. La salvació d’Arnau, però, no arriba. 

Josep M. de Sagarra “crea” un comte Arnau que hereta el vitalisme nietzscheà de 
la primera part de Maragall, però, a diferència d’aquesta versió del poeta de Visions 
& Cants, ara és manté consegüent fins al final –“la meva ànima sempre està desperta,/
cap cançó la podria fer dormir” (Sagarra, 1994, p. 250)–, per la qual cosa, en no haver 
admès Crist en vida, la redempció de la seua ànima resulta impossible (Romeu, 1948, 
p. 216; Molas & Massot, 1979, p. 173). En aquest sentit, l’autor afirma al pròleg que 
l’ha construït amb la intenció de “donar una certa consistència real al protagonista”; 
a més, per a l’elaboració, s’ha inspirat en personalitats històriques com ara Guillem 
de Berguedà o Berenguer de Rocafort, és a dir, “humanitats amb mires d’aligot, com-
pletament estomacals, però amb nas per olorar les grandeses” (Sagarra, 1994, p. 12). 

Els paratextos, doncs, ajuden a fixar les coordenades de la relació hipertextual. 
A partir d’ací, el lector és coneixedor del text de partida de Sirera: El comte Arnau 
sagarrià, que es manifesta com l’hipotext –o l’interpretant amb què accedir a l’inter-
text, segons Riffaterre– que cal tenir en compte per a una correcta comprensió global.

2. UNA HISTÒRIA D’ADELAIS

Una de les novetats que planteja la proposta teatral del valencià és el desplaçament 
del focus, popularment situat sobre el comte Arnau, però ara sobre Adelais. Amb tota 
probabilitat, el dramaturg, a causa de l’encàrrec rebut per Núria Espert –“que tenia el 
projecte de representar-la”, com afirma a la dedicatòria–, va voler adaptar l’obra de 
Josep M. de Sagarra perquè l’actriu n’interpretara el paper principal. En conseqüèn-
cia, l’abadessa del monestir de Sant Joan, el personatge femení que experimenta una 
major evolució psicològica al llarg del poema sagarrià, n’havia de ser la protagonista. 
Ara bé, aquest intercanvi de la primacia de rols entre Arnau i Adelais comporta una 
sèrie de modificacions i adaptacions respecte a la història presentada per Sagarra, des 
de la lògica reducció del material ficcional fins a  l’estructuració, tant externa com 
interna, del text teatral.



86 J. Àngel Cano Mateu

A grans trets, Arnau relata la trobada d’Adelais amb una vella que és capaç de 
veure en les flames el passat i el futur de l’antiga abadessa, per la qual cosa l’encoratja 
a fugir ben lluny si no vol que el poble, revoltat contra Arnau a instàncies d’ella per 
les injustícies comeses, però amb temor per les possibles represàlies del comte, la 
perseguisca.5 En aquest sentit, l’obra de Rodolf Sirera redueix a quatre escenes d’ex-
tensió desigual –la primera i la tercera són més llargues que la segona i, sobretot, que 
la quarta– els deu cants que componen El comte Arnau. 

Aquestes escenes s’elaboren, bàsicament –encara que no només–, a partir d’allò 
essencial i substanciós dels cants sagarrians en què apareix Adelais, i més en concret, 
del segon (quan se’ns mostra el patiment i les contradiccions a causa de la seducció 
del comte i el segrest), del tercer (quan ens són revelats detalls de la vida conjunta i la 
traïció amb un pastor) i, sobretot, del cinquè (que arreplega la reunió amb la vella); 
en queda fora el vuitè, ja que el text teatral no fa referència a l’activitat de prostituta 
de la protagonista. No obstant això, també inclouen episodis puntuals sobre la vida 
d’Arnau extrets d’altres cants: per exemple, el fet que, en morir, esdevinga una ànima 
condemnada a anar “fent via sobre el llom d’un cavall renegrit” (Sirera, 1984, p. 20), 
com llegim des del cant setè; que el fill el repudie, com trobem al cant novè –“Mare, 
no us em feu més la desmenjada,/una mentida em tornarà la pau;/per caritat, jureu-me 
una vegada/que jo no sóc el fill del Comte Arnau” (Sagarra, 1994, p. 316)–; o que la 
filla major acabe convertint-se en la nova abadessa del monestir de Sant Joan, com 
finalitza el cant desè. Aquest fragment il·lustra, tant pels diàlegs com pels noms, l’ús 
sintètic de la informació:

ARNAU (Riu sinistre.): No m’heu donat amor.
FILL: Abominàvem de tu. Li demanava jo a la mare: digues que això és mentida. Digues 
que no sóc el seu fill...
LA (FILLA) MONJA: Calla! El nostre pare està morint-se!
FILL: Fugiré del castell ara que ja no em pot agafar amb els seus ulls mig amagats sota 
el sudari!
LA MONJA: Per què l’odies, germà meu?
FILL: Ens ha cobert d’oprobi. (Sirera, 1984, p. 31)

Hem comentat que una de les innovacions que presentava Arnau era la pèrdua 
de rellevància del protagonista masculí en detriment del femení. L’altra peculiaritat 
que té, lligada a aquest intercanvi de papers, és l’organització interna, que defuig la 
linealitat temporal seguida per Josep M. de Sagarra.6 De fet, el mateix Sirera (1984, 

5 Per a Pérez (1998, p. 99), aquesta obra s’inseriria, temàticament, en el seu moment d’escriptura: la 
decisió de la protagonista es podria correlacionar amb la defensa de l’opció individual de Rodolf Sirera, 
que, al seu torn, està en correlació “amb l’elecció que aleshores està duent a terme […] amb la seua vida 
professional en solitari i també amb el to decebut general”.

6 Ens podríem qüestionar si en aquestes dues particularitats –protagonisme femení i una estructura 



87Del poema al text teatral: una anàlisi hipertextual

p. 7-10) redacta una segona nota introductòria, “Algunes notes sobre l’estructura dra-
màtica”, com a advertència: l’aparent aleatorietat i el caos que una lectura precipitada 
puga suggerir obeeix, en veritat, a una estructura fonamentada en un nivell lògic i en 
un nivell màgic. Així, les quatre escenes es poden ajuntar en grups de dos –les parelles 
i les imparelles– segons la pertinença a cadascun dels plans. En el lògic, trobaríem la 
segona escena, que se n’erigeix com l’eix central i que és l’única que manté el temps 
real/la narrativa lineal, on els personatges d’Adelais i la vella interactuen, i la quarta, 
que actua com a epíleg i on la bruixa insta l’exmonja a fugir.

En el màgic, hi hauria la primera i la tercera escenes, formades a partir d’imatges 
o visions fragmentàries –d’ací l’aparença caòtica– que té la vella sobre la vida de 
l’antiga abadessa. És a dir, en realitat, en aquestes dues escenes, tot el que hi succeeix, 
records i premonicions, fets que ja han ocorregut i fets que ocorreran, ho descobrim 
de boca de la bruixa, que és la que observa el foc, i no d’Adelais, la qual, com en la 
versió de Sagarra, intenta amagar al principi la seua identitat –una identitat que, en 
aquesta ocasió, la vella ja coneix. Aquest nivell màgic, al seu torn, està integrat per 
dos subnivells més: un d’oníric, farcit de somnis i intuïcions, i un de fàctic, que mostra 
els esdeveniments exteriors al personatge d’Adelais, “amb una narrativa lineal que 
mostra el pas real del temps”, o, en altres paraules, que actua com a “fil conductor” 
d’aquestes escenes (Sirera, 1984, p. 8).

Conscient d’aquesta complexitat, el dramaturg ens desglossa l’estructura simè-
trica aplicada en aquestes escenes primera i tercera. Ambdues –recordem que són la 
visió de la vella– s’inicien, en el nivell fàctic, amb Adelais dormint: en l’escena 1, les 
monges del monestir de Sant Joan la hi troben, mentre que, en l’escena 3, la dona es 
desperta, però Arnau li recomana continuar adormida. A continuació, per mitjà d’una 
veu en off que en l’escena 4 descobrirem que és de la bruixa, la cançó popular marca 
l’obertura del subnivell oníric, el qual es compon d’un diàleg entre un element natural 
(en la primera, un arbre; en la tercera, l’heura) i un Arnau ja difunt; d’una sèrie de vi-
sions religioses que representen la família del comte i els camperols revoltats; i d’una 
nova aparició d’Arnau (en l’escena 1, per temptar l’abadessa; en la 3, per iniciar la 
revenja contra el poble). L’onirisme finalitza, momentàniament, quan la protagonista 
es torna a adormir. 

Tot seguit, es reprèn el subnivell fàctic quan Adelais és despertada, en la primera 
escena, pel frare, i en la tercera, pel noi, tot començant unes relacions triangulars que 
inclouen també el comte. Aquestes, però, es veuen interrompudes per una breu torna-
da al subnivell oníric, o, com prefereix designar-lo Sirera (1984, p. 9), “parentètic”, 
atès que més que un somni, es tracta d’una al·lucinació o premonició de to venjatiu 
envers Arnau (en l’escena 1, amb una crucifixió per part dels seus, i en l’escena 3, pels 

temporal no lineal– podria haver-hi més influència de Maragall que de Sagarra: d’una banda, s’hi posa en 
valor la presència d’Adelais com al poema maragallià (pensem en l’“Escòlium”, per exemple); de l’altra, 
el poema del modernista es distingeix narrativament per ser tot un trencaclosques temporal.



88 J. Àngel Cano Mateu

camperols revoltats, que l’ataquen indirectament a través de la violència cap a la seua 
família). Acabat el parèntesi oníric, la represa del nivell fàctic resol el conflicte trian-
gular amb la mort, per un cantó, del frare, i per l’altre, del noi, a mans del comte. La 
interpretació de la cançó popular per la veu en off/la vella marca la fi de l’escena i, per 
tant, del nivell màgic. Com veiem, la sensació d’anarquia en l’ordenació de materials 
respon, en realitat, a un esquelet elaborat amb molt de detall i minuciositat. Sirera 
agafa els episodis que li interessen d’El comte Arnau de Sagarra –sobretot, dels cants 
segon, tercer i cinquè– per construir un teixit argumental adequat per al creixement 
personal d’Adelais. Tots els elements d’Arnau, tant els de contingut com els formals, 
estan enfocats a la construcció d’aquest personatge. 

Per a Rafael del Rosario Pérez (1998, p. 97), el nivell màgic és la part essencial del 
text de Sirera, ja que “caracteritza el personatge d’Adelais i conté el caràcter poemàtic 
i l’antinaturalisme de la peça”. L’antiga abadessa se’ns presenta plena d’humanisme 
i amb un caràcter dinàmic, mentre que Arnau, perfilat des del principi, se’ns mostra 
estàtic i amb l’única funció de fer-la evolucionar cap a  la llibertat (Miralles, 1984, 
p. 104; Pérez, 1998, p. 97). En aquesta línia, resulten molt significatives les paraules 
d’Adelais al final de l’obra: “L’únic déu que respecto és el meu ventre” (Sirera, 1984, 
p. 64), que remarquen la superació de la condició d’esclava, primer de Déu i després 
del comte. Fet i fet, segons Josep Lluís Sirera (1986, p. 33), aquesta transformació 
la situa no només com “el primer personatge femení de cap a peus” de la producció 
literària del seu germà, sinó també com el primer del teatre contemporani valencià que 
evoluciona al llarg de l’acció amb plena consciència.

CONCLUSIONS

La relació establerta entre El comte Arnau, de Josep M. de Sagarra, i Arnau, de Ro-
dolf Sirera, és, en terminologia genettiana (1992, p. 418), una transformació seriosa 
o transposició –opera entre obres i no cerca la sàtira ni l’humor amb la reescriptura–, 
la qual comporta, al seu torn, una transformació formal i una de temàtica. En primer 
lloc, Sirera porta a terme una transformació modal o transmodalització, més concre-
tament, una dramatització (v. Genette, 1992, p. 396), en convertir en text teatral el 
poema narratiu de Sagarra. 

En aquest procés d’adaptació, s’esdevenen dos tipus de reducció respecte a l’hi-
potext: la concisió, o abreviació d’un text sense la supressió de cap part temàticament 
significativa, però amb la reescriptura en un estil més precís (v. Genette, 1992, p. 332), 
i la condensació, o síntesi autònoma del conjunt de l’hipotext en què només se’n re-
tén la significació o el moviment de conjunt (v. Genette, 1992, p. 341). Pel que fa al 
primer cas, hem comprovat que el dramaturg valencià agafa els cants sagarrians que 
contenen les vicissituds d’Adelais i els transforma en escenes. Quant al segon, hem 
assenyalat que la resta de seccions d’El comte Arnau li serveixen per caracteritzar els 



89Del poema al text teatral: una anàlisi hipertextual

personatges, ja siga a partir dels diàlegs (com ara l’odi i rebuig cap al comte que sent 
el fill), ja siga en la creació dels noms (la filla morta). Igualment, per exigències de 
la representació, les dècades d’acció que ocupa la versió de Sagarra –el comte Arnau 
envelleix, mor i passen més de quinze anys fins que l’ànima es retroba amb el fill– 
queden condensades en unes poques hores de diàleg entre Adelais i la vella.

Aquesta transformació formal, fruit de l’adaptació del vers al teatre, genera una 
transformació temàtica o semàntica que afecta la significació de l’hipotext, per bé que 
no es pot parlar de transdiegetització, ja que no hi ha un canvi en la diegesi: en realitat, 
en Arnau l’acció té lloc en les mateixes coordenades espaciotemporals del cant cinquè 
sagarrià; una altra cosa són els fets del món oníric que, o bé remeten a espais coneguts 
de l’hipotext, o bé es podrien etiquetar com a no-llocs. Tanmateix, sí que hi ha una 
transformació pragmàtica (v. Genette, 1992, p. 442), és a dir, una modificació dels es-
deveniments. En el poema de Sagarra, tot girava entorn del protagonista, Arnau, que, 
en morir i convertir-se en una ànima condemnada, cercava la redempció; en canvi, en 
el text teatral del valencià, la figura principal és Adelais, de la qual la vella observa 
en el foc tant la vida anterior com l’esdevenidor, una acció no present en l’hipotext. 
A més, el seu objectiu final és fugir de la possible venjança dels camperols.

Aquest darrer apunt sobre l’intercanvi de la primacia de rols també ens permet 
parlar de la transvaloració efectuada a Arnau. Totes aquestes transformacions formals 
i temàtiques estan destinades a ressaltar la importància de l’abadessa, a fer-la créixer 
i evolucionar –hi ha, doncs, una valoració– (v. Genette, 1992, p. 491), mentre que 
a l’hipotext sagarrià es tractava d’un personatge rellevant però secundari, una víctima 
més de les accions del comte. Alhora, per contrast, la transposició provoca una pèrdua 
d’atenció cap a Arnau, que havia estat el pilar fonamental del mite des de la seua fixa-
ció –hi ha, per tant, una desvaloració (v. Genette, 1992, p. 497). 

No oblidem, però, que el motiu últim de la reescriptura de Rodolf Sirera, més 
enllà d’incloure’s en la nòmina d’“autors arnaldians”, era elaborar una versió perquè 
Núria Espert la representara en l’escenari; amb tot, sembla que l’actriu no es va ar-
ribar a posar en la pell d’Adelais. En tot cas, va provocar que la literatura catalana 
comptara amb la primera reelaboració del mite protagonitzada per un dels personatges 
femenins; en concret, per l’inspirat en l’abadessa, l’honor de la qual va defensar Pau 
Parassols a mitjans segle XIX. I això, ben mirat, no és poca cosa.



90 J. Àngel Cano Mateu

BIBLIOGRAFIA

Ardolino, F., Gregori, C., López-Pampló, G. & Rosselló, P. (2023). Escriure és reescriure. Anàlisi i tes-
timonis en la literatura actual. València: Tirant Humanidades.

Balaguer, V. (1858). Amor a la Patria. Barcelona: Imprenta Nueva de Jaime Jepús y Ramon Villegas.
Camps, J. & Soldevila, Ll. (1994). El Comte Arnau (i el Comte Mal). Argentona: L’Aixernador.
Carner, J. (1968). Obres completes. Barcelona: Selecta.
Genette, G. (1992). Palimpsestes. La littérature au second degré. 2a ed. París: Seuil.
Genette, G. (2002). Seuils. 2a ed. París: Seuil.
Herrero Cecilia, J. (2006). El mito como intertexto: la reescritura de los mitos en las obras literarias. 

Çedille. Revista de Estudios Franceses, 2, 58-76.
Jauss, H. R. (2017). Pour une herméneutique littéraire. 2a ed. París: Gallimard.
Karrer, W. (1991). Titles and Mottoes as Intertextual Devices. Dins H. F. Plett (ed.), Intertextuality 

(p. 122-134). Berlín & Nova York: De Gruyter.
Maragall, J. (2020). Obres completes. Poesia i teatre. Barcelona: Ed. 62.
Milà i Fontanals, M. (1853). Observaciones sobre la poesía popular. Barcelona: Imprenta de Narciso 

Ramírez.
Miralles, R. (1984). Arnau, de Rodolf Sirera. La Rella, 3, 102-104.
Molas, J. & Massot, J. (dirs.) (1979). Diccionari de la literatura catalana. Barcelona: Ed. 62.
Parassols, P. (1859). San Juan de las Abadesas y su mayor gloria: el Santísimo Misterio. Vic: Imprenta 

y Librería de Soler hermanos.
Pérez, R. del R. (1998). Guia per recórrer Rodolf Sirera. Barcelona: Institut del Teatre.
Rialland, I. (2005). Mythe et hypertextualité. Fabula. La recherche en littérature. https://www.fabula.

org/ressources/atelier/?Mythe_et_hypertextualit%26eacute%3B
Riffaterre, M. (1979). Sémiotique intertextuelle: l’interprétant. Revue d’esthétique, 1-2, 128-150.
Romeu, J. (1948). El mito de “El Comte Arnau” en la canción popular, la tradición legendaria y la 

literatura. Barcelona: Archivo de Etnografía y Folklore de Cataluña.
Romeu, J. (1995). El mite del Comte Arnau. Dins J. Maragall, El comte Arnau (p. 7-15). Barcelona: 

Ed. 62.
Rosselló, R. X. (2024). A la recerca de l’obra teatral de Rodolf Sirera: entre el compromís i la diversitat. 

Dins R. Sirera, Teatre complet 1 (p. 11-43). València: Institució Alfons el Magnànim.
Sagarra, J. de (1984, 19 de gener). Un ‘comte Arnau’ vampiro y sadomasoquista. El País, p. 24.
Sagarra, J. M. de (1994). Poesia 2. El comte Arnau. València: 3i4.
Sirera, J. Ll. (1986). Els personatges femenins en el teatre de Rodolf Sirera. Aiguadolç, 2, 30-37.
Sirera, R. (1984). Arnau. Barcelona: Institut del Teatre.
Sunyer, M. (2018). El Mal Caçador, de Josep Maria de Sagarra, entre dos mites. Dins C. Gregori & 

R. X. Rosselló (eds.), L’empremta del mite en la literatura del primer terç del segle XX (p. 275-293). 
Barcelona: Publicacions de l’Abadia de Montserrat.

Tordera, A. (1986). Arnau, l’escenari d’un mite. Aiguadolç, 2, 22-29.
Valriu, C. (2010). El tema de l’ànima condemnada en els folkloristes i escriptors mallorquins del segle 

XIX: literatura popular i  culta sobre el Comte Arnau i  el Comte Mal. Dins I. Creus, M. Puig & 
J. R. Veny-Mesquida (coords.), Actes del Quinzè Col·loqui Internacional de Llengua i Literatura 
Catalanes (p. 417-429). Barcelona: Publicacions de l’Abadia de Montserrat.

Valriu, C. & Vibot, T. (2013). El Comte Mal: entre la història i la llegenda. Pollença: El Gall Editor.

https://www.fabula.org/ressources/atelier/?Mythe_et_hypertextualit%26eacute%3B
https://www.fabula.org/ressources/atelier/?Mythe_et_hypertextualit%26eacute%3B

