
STUDIA UKRAINICA POSNANIENSIA, vol. XIII/2: 2025, pp. 167–174. 
ISSN 2300-4754 

https://doi.org/10.14746/sup.2025.13.2.12

SUP 13(2), 2025: 167–174. © The Author(s). Published by Adam Mickiewicz University Press, 2025.
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (BY-NC-SA, https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/).

Сучасна парадигма української духовної пісні  
усної традиції

Олена Сироїд
Львівський національний університет ім. Івана Франка, Львів – Україна

olena.syroyid@lnu.edu.ua; https://orcid.org/0000-0002-3918-2898

Współczesny paradygmat ukraińskiej pieśni religijnej  
w tradycji ustnej

Ołena Syrojid
Lwowski Uniwersytet Narodowy im. Iwana Franki, Lwów – Ukraina

STRESZCZENIE. W procesie percepcji, zapisu i zbadania ukraińskich pieśni religijnych przekazy-
wanych ustnie ukształtowały się pewne koncepcje i podejścia. Niniejszy artykuł jest próbą usystema-
tyzowania dotychczasowych doświadczeń, wyodrębnienia problemów, które pojawiły się w pracach 
różnych badaczy i pozostały aktualne, często w niewystarczającym stopniu lub wcale nierozwiązane. 
Zwrócenie uwagi na te problemy może być wskazówką w realizacji szerszych planów badań nad 
religijnością ludową oraz zjawiskiem religijnej twórczości poetyckiej i muzycznej, charakteryzującej 
się bogactwem i różnorodnością tekstów pod względem charakteru, czasu powstania, natury, formy, 
stylu i cech gatunkowych. Autorka rozważa niektóre dotychczas nierozpoznane zagadnienia ludowego 
repertuaru religijnego, proponuje sposób jego zbadania w ujęciu diachronicznych oraz określa znacze-
nie ukraińskich pieśni religijnych jako materiału nie tylko folklorystycznego, ale także w kontekście 
interdyscyplinarnych badań kulturowych i historycznych.

Słowa kluczowe: pieśń religijna, tradycja ustna, repertuar, zapis, cechy gatunkowe, folklorystyka

https://doi.org/10.14746/sup.2025.13.2.12
mailto:olena.syroyid@lnu.edu.ua
https://orcid.org/0000-0002-3918-2898


168	 Олена Сироїд

The modern paradigm of the Ukrainian spiritual song  
in the oral tradition

Olena Syroid
Ivan Franko National University of Lviv, Lviv – Ukraine

ABSTRACT. In the process of perceiving, recording, and studying Ukrainian spiritual songs in the oral 
tradition, certain concepts and approaches have taken shape. This article is essentially an attempt to 
systematize previous experience, highlight the problems raised in the work of various researchers that 
remain relevant, though often insufficiently studied or totally unresolved. Drawing attention to this 
system of approaches can serve as a guide in realizing broader plans to study folk religiosity and the 
phenomenon of religious poetic and musical creative heritage, which is characterized by a remarkable 
richness and diversity of texts in terms of their character, time of origin, nature, form, style, and genre 
features. The article considers some issues from folk religious repertoire research that still remain 
unresolved; it also proposes a variant of the diachronic approach, and generalizes the significance of 
Ukrainian spiritual songs as a material not only for purely folklore studies but also for interdisciplinary 
cultural and historical studies in the European context.

Keywords: spiritual song, oral tradition, repertoire, genre features, recordings, folklore studies

Сучасний стан вивчення духовних пісень в українському народному репер-
туарі виявляє існування особливої парадигми, яка складалася впродовж 
тривалого часу на основі тих елементів, які здебільшого привертали увагу 
дослідників, а зокрема: різних понять на означення релігійних творів усної 
традиції (духовна пісня, псальма, кант, духовний вірш та ін.), міркувань про 
час і умови їх виникнення, джерела, типологічну спорідненість з чужоземни-
ми зразками, прикмети фольклоризації книжних текстів, взаємодію з фоль-
клорними жанрами, поєднання віршів з мелодіями. Водночас ці спостережен-
ня мали принагідний характер, тому не буде перебільшенням зазначити, що 
проблематика особливостей функціонування духовних пісень та їх інтерпре-
тації в українському фольклорному середовищі як цілісного явища зберігає 
понині свою актуальність1.

Історія записування й дослідження духовних пісень української усної 
традиції, а також студії над конкретними творами, польовий досвід дають 
підстави для визначення духовної пісні в українському фольклорному серед-
овищі як корпусу текстів, об’єднаних передусім тематикою й особливостями 

1 Стан вивчення польської духовної пісні усної традиції помітно кращий, хоча перша 
спеціальна монографія на цю тему кс. Болеслава Бартковського Polskie śpiewy religijne w żywej 
tradycji опублікована також порівняно недавно [Bartkowski 1987].



	 Сучасна парадигма української духовної пісні усної традиції	 169

функціонального спрямування; варто ще заакцентувати на деяких раніше 
виразно не порушених проблемах, зокрема таких: 

1.	 Чи можна називати духовну пісню („псальму”, „Божу пісню”) жанром, 
чи це радше сукупність жанрів, великий тематичний пласт народного 
репертуару? 

2.	 Помітна відмінність жанрових ознак вже самих лише фольклорних 
текстів духовних пісень. 

3.	 Спроба діахронного зрізу дослідження цих текстів. 
4.	 Широка сфера функціонування, поліфункціональність духовних 

пісень. 
5.	 Українська духовна пісня в писемній та усній традиціях інших народів. 
6.	 Варіанти релігійних творів іноземного походження в  народному 

репертуарі українців. 
7.	 Особливості зв’язку з апокрифічними джерелами. 
8.	 Явище пародіювання духовних пісень в українській усній традиції.
Глибше системне вивчення конкретних творів у сукупності їхніх писем-

них і усних (або лише усних за відсутності писемних) варіантів дає змогу на-
самперед із певністю віднести кожен із них до одної з підгруп – фольклорних 
чи книжних фольклоризованих текстів, а також переконатися в доцільності 
саме паралельних студій над зразками народної й літературної ґенези2, що 
ввійшли свого часу до традиційного селянського репертуару. Це дозволяє 
не тільки краще зрозуміти закономірності трансформації авторських пісень 
в устах носіїв фольклору, але й пояснити появу деяких несподіваних, загад-
кових мотивів у фольклорних творах.

У цьому контексті виникає потреба й  можливість діахронного зрізу 
осмислення духовної пісні української усної традиції. Такий погляд виявляє 
складність і багатогранність явища, не кажучи вже про те, що періодизація 
розвитку народної духовної культури загалом, а також окремих різновидів 
текстів зокрема, завжди належала до кола завдань малодоступних, хоч вод-
ночас дуже привабливих для фольклористів, починаючи від романтичної 
доби. 

Отже, традиція української духовної пісні сягає глибини століть. Важко 
визначити час виникнення фольклорних текстів. Думку про існування на-
родної християнської пісенної епіки в давньоруський період висловлювали 

2  Такі зразки вже на основі самої поетики розпізнавала Олександра Гнатюк, припускаю-
чи також результативність досвіду польових досліджень [Hnatiuk 1994: 22, 145–146]. У поль-
ських наукових джерелах відзначено важливу роль Оскара Кольберґа як свідомого збирача 
народних релігійних пісенних текстів, див., скажімо, статтю Яна Стеншевського [Stęszewski 
1990: 11]. Водночас окремою темою для майбутніх студій над спадщиною вченого є його 
внесок у справу фіксації духовних пісень від українських народних виконавців [Syroid 2023: 
50–51, 57–58, 63].



170	 Олена Сироїд

зокрема Філарет Колесса [Kolessa 1907: 95, 1970: 215], Михайло Грушевський3, 
Софія Грица [Hrytsa 2000: 169, 2007: 116–117]. До такого припущення легко 
приєднатися, беручи до уваги передусім деякі зразки, що, попри всілякі, мож-
ливо, значні зміни, все ж донесли збережений дух архаїки, який виявляєть-
ся у лаконічності, символічності вислову, помітних ознаках міфологічного 
мислення4.

Епоха особливо активної взаємодії фольклорної та літературно-музич-
ної стихій припадає на ХVII–XVIII cтоліття5. Тоді до народного репертуару 
вливається чимала хвиля авторських пісень. Окремі з них набувають значної 
популярності, стають улюбленими, зазнаючи помітних змін у напрямку фоль-
клоризації, іноді спричиняються до появи нових народних духовних творів 
насамперед ліричного характеру. Водночас пізньобарокові поети у більш чи 
менш майстерний спосіб дедалі виразніше виказують свою профольклорну 
орієнтацію.

Наступна нова літературна хвиля входить у русло української народної 
духовної пісенності на межі ХІХ і ХХ ст.: священники-василіяни свідомо на-
магаються оновити й розширити церковний позаобрядовий репертуар, на-
даючи йому важливого виховного значення [Matiichyn 2012, ін.]. З’являються 
такі збірники, які не раз перевидаються, зокрема наприкінці ХХ – на початку 
ХХІ ст. Їхній зміст і зараз чи не найвідоміший – передусім як супровід до різ-
них релігійно-церковних подій. Багато текстів передруковуються в сучасних 
молитовниках, їхній вплив і на давніші духовні та світські пісні усної тради-
ції, і на новотвори загалом відчутний. Тому в майбутньому назріє, мабуть, 
потреба ретельніших студій цього процесу.

Важливий момент в історії розвитку народної релігійної творчості пов’я-
заний з кульмінацією богоборства в підросійській Україні: виникнення цілого 
пласту „калинівських” пісень на Східному Поділлі в 20-ті роки ХХ ст. Вони 
розповідають про Калинівське Чудо, також про інші Об’явлення того періоду. 

3 Див. підрозділ Течія героїчно-епічна і релігійно-легендарна четвертого тому Історії укра-
їнської літератури [Hrushevskyi 1994, 1: 177–194].

4 До таких зразків можна віднести, наприклад, пісню про св. Юрія, відому насамперед 
як лірницьку завдяки Миколі Лисенкові [Boian 1894: 186] й Порфирію Демуцькому [Lira i yii 
motyvy 1903: 26; Demutskyi 2012: 82, 237]. Українські та білоруські словесні варіанти другої 
половини ХХ – початку ХХІ ст. опубліковані в розвідці Галини Василькевич та Ігора Гунчи-
ка Народні пісні про святого Юрія і Цмока з українсько-білоруського помежів’я [Vasylkevych, 
Hunchyk 2012]. Можна тут згадати й Самарянку, Страшний Суд, що також досі функціонують 
в усній традиції, ще інші твори.

5 Цей період у такому контексті цікавив багатьох видатних вчених, в українознавчій нау-
ковій літературі представлений достатньо широко. Значні заслуги в узагальненні цього досвіду, 
в систематизації досягнень зокрема львівського осередку медієвістів межі ХІХ–ХХ ст. та інших 
напрацювань, особливо в джерелознавчій сфері, має відомий дослідник барокової духовної 
пісні Юрій Медведик [Medvedyk 2006, 2016; та ін.].



	 Сучасна парадигма української духовної пісні усної традиції	 171

Глибший аналіз тих текстів залишив Павло Попов [Popov 1927]6, сучасник 
великого релігійного зрушення, і за його працею можна з’ясувати основний 
склад цієї групи паломницьких творів. Це, по-перше, цілком оригінальні нові 
пісні; по-друге, новотвори, що виникли на основі давніших фольклорних 
релігійних текстів; по-третє, давні народні духовні пісні з різними сюжетами, 
інтерес до яких якраз посилили новіші події.

Насамкінець зауважимо, що всі рівні такого зрізу можна простежити на 
матеріалі сучасної усної традиції, навіть у межах відносно вузької території 

– одної області чи лише кількох сусідніх сіл, зокрема й прилеглих до міста чи 
містечка. Не становитимуть тут винятку також „калинівські” пісні, на які на-
трапляємо, наприклад, пізнаючи репертуар прочан Львівщини7: часопросто-
рові відстані, як переконуємося, для подібних пісенних мандрів не створюють 
великих перешкод8. Спроба діахронного аналізу, зроблена при дослідженні 
духовної пісні української усної традиції, виказує наразі ще досить загальний 
і приблизний характер, але водночас вселяє надію на щільніше й конкретніше 
заповнення цього зрізу при подальших різнопланових студіях.

Українська духовна пісня – багатий матеріал для дослідження культур-
но-мистецьких, фольклорних, релігійних взаємин українців з  іншими на-
родами. Серед українських творів зустрічаємо зразки, що мають близькі 
варіанти у польському, чеському, моравському, серболужицькому фолькло-
рі. Про велику ймовірність міграції деяких пісень на наші землі зі Заходу, 
зокрема з чесько-моравських теренів, писали Іван Франко [Franko 1982: 36], 
Михайло Грушевський [Hrushevskyi 1994, 2: 273], Філарет Колесса [Kolessa 
1932: 100–102; Kolessa 2011: 292–293; та ін.]. Микола Сумцов у рецензії на 

6 Значні заслуги в поверненні теми Калинівського Чуда на сторінки наукових видань вже 
у ХХІ ст. належать Роману Кирчіву, див. його працю Фольклорна опозиція войовничому атеїз-
мові серед матеріалів конференції “2000-ліття Різдва Христового і народна культура” (Львів, 
11–13 жовтня 2001 року) [Kyrchiv 2003].

7 Навчитися „калинівських” пісень можна було зокрема у Грушеві на Дрогобиччині (свід-
чення, також варіанти текстів доводилося фіксувати в селах теперішнього Львівського району 
вже в ХХІ ст.), де в 1987 році, якраз у річницю Чорнобильської трагедії почалися Об’явлення 
Богородиці й розгорнулося паломництво навіть не загальноукраїнського, а міжнародного 
масштабу. Саме з цим періодом пов’язаний запис Івана Хланти варіанту „калинівської” пісні 
Ой щасливий отой путь… зі Закарпаття [Pokaianni ta pokhoronni pisni 2007: 61–62].

8 Про сучасні записи варіантів „калинівських” пісень з Вінниччини, а також з Житомир-
ського Полісся див. у працях Володимира Дяківа [Diakiv 2006, 2008: 88–90, 96–98, 105], Володи-
мира Галайчука [Halaichuk 2003: 253, 264]. Завдяки Людмилі Іванніковій маємо підтвердження 
присутності таких зразків у народному репертуарі українських слобід Ростовської області. 
Влітку 2022-го Марина Рибак записала відому „калинівську” пісню в Пилипах (зараз с. Пили-
півка) на півдні Житомирщини (див. Фольклорний архів кафедри української фольклористики 
імені Філарета Колесси Львівського національного університету імені Івана Франка). Отже, 
тут вражає не стільки численність пізніх фіксацій цієї групи творів, скільки помітно широка 
їхня географія.



172	 Олена Сироїд

працю Павла Житецького розгорнув думку про зв’язок українських книжних 
і фольклорних духовних пісень з європейськими авторськими та народними 
поетично-музичними текстами, насамперед французькими, бретонськими, 
підкріпивши свої міркування переконливими доказами [Sumtsov 1895: 93–94, 
100–101]. Можна зауважити й присутність деяких пісенних духовних творів 
російського походження різної давності в українській усній традиції другої 
половини ХІХ – початку ХХ ст. До їх популяризації причетні передусім ро-
сійські секти, які в певний час поширилися на українських теренах. Найпо-
мітнішими такі впливи були на Північному Сході України. Однак кількість 
цих текстів незначна, нерідко з’являлися їхні українські версії, на що звернув 
увагу Павло Попов [Popov 1927], але загалом це питання, як ще багато інших, 
досі не вивчене. Водночас географія й сфери впливу українських духовних пі-
сень також достатньо широкі, ареал їх побутування виходить далеко за межі 
українських етнічних земель, особливо в північно-східному напрямку, що 
засвідчують численні записи від народних виконавців, рукописні збірники 
насамперед з білоруських та російських територій. Існують джерела, пов’язані 
з Балканами, які підтверджують функціонування українського релігійного 
репертуару, скажімо, в Сербії9. 

Коло проблем, пов’язаних зі студіями над українськими духовними піс-
нями народного репертуару, достатньо широке і спирається на певні традиції, 
зумовлені об’єктивними та суб’єктивними чинниками. Утім, кожна з «тради-
ційних» проблем має свій ступінь повноти представлення й осмислення, що 
так чи інакше впливає на сучасний стан розуміння та сприйняття цієї сфери 
українського фольклору. Вивіреність одних підходів дають підставу сміливо 
продовжувати працю попередників, невиразність, сумнівність чи неповнота 
інших – зобов’язують шукати нових шляхів і відповідей.

References

Bartkowski B., Polskie śpiewy religijne w żywej tradycji. Style i formy, Kraków: Polskie Wydaw-
nictwo Muzyczne, 1987.

Boian, Narodni muzychni strumenty na Vkraini, „Zoria”, 1894 (ХV), no. 8, s. 185–187.
Demutskyi P., Lira i yii motyvy, Kharkiv: Vydavets Savchuk O.O., 2012.
Diakiv V., „Folklor Chudes” u pidradianskii Ukraini 1920-kh rokiv, Lviv: Afisha, 2008.
Diakiv V., „Poklonnytska” pisnia z folklornoi novotvorchosti 1920 rokiv, „Visnyk Lvivskoho uni

versytetu. Seriia filolohichna”, 2006, vyp. 37, s. 368–387.
Franko I., Zibrannia tvoriv: U 50 tomakh, t. 36, Kyiv: Naukova dumka, 1982.

9 Щоб переконатися у значній популярності українських духовних пісень за межами укра-
їнських етнічних земель, насамперед у білоруському, російському, сербському середовищах, 
достатньо одного лише зібрання П. Безсонова [Kaleki perehozhie 1861, 1863, 1864].



	 Сучасна парадигма української духовної пісні усної традиції	 173

Halaichuk V., Zhanrova palitra ta osnovni motyvy kalendarnoi poezii v ekspedytsiinykh zapysakh 
z Polissia 1996 roku, [v:] Polissia Ukrainy: materialy istoryko-etnohrafichnoho doslidzhennia, 
vidp. red. S. Pavliuk; MNS Ukrainy, Kulturoloh. ekspedytsiia, In-t narodoznav. NAN Ukrainy, 
vyp. 3: U mezhyrichchi Uzha i Tetereva, 1996, Lviv: Insytut narodoznavstva NAN Ukrainy, 
2003, s. 249–266.

Hnatiuk O., Ukrainska dukhovna barokkova pisnia, Varshava–Kyiv: Pereval, 1994.
Hrushevskyi M., Istoriia ukrainskoi literatury, t. IV, kn. 1, Kyiv: Lybid, 1994; kn. 2, Kyiv: Lybid, 

1994.
Hrytsa S., Folklor u prostori ta chasi, Ternopil: Aston, 2000.
Hrytsa S., Ukrainska folklorystyka ХІХ – pochatku ХХ stolittia i muzychnyi folklor, Kyiv–Ternopil: 

Aston, 2007.
Kaleki perehozhie. Sbornik stihov i izsledovanie P. Bezsonova, ch. І, vyp. 1–3, Moskva: V Tipografii 

A. Semjona, 1861, ch. ІІ; vyp. 4, Moskva: V tipografii Bahmeteva, 1863; vyp. 5, Moskva: 
V tipografii Lazar. inst. vost. jazykov, 1863; vyp. 6, Moskva: V tipografii Lazar. inst. vost. 
jazykov, 1864.

Kolessa F., Karpatskyi tsykl narodnikh pisen (spilnykh ukraintsiam, slovakam, chekham i poliakam), 
[v:] Sborník prací I. Sjezdu slovanských filologů v Praze 1929, svazek II, v Praze: Tiskem Státní 
Tiskárny v Praze, 1932, s. 93–114.

Kolessa F., Karpatskyi tsykl narodnikh pisen (spilnykh ukraintsiam, slovakam, chekham i poliakam), 
„Visnyk Lvivskoho universytetu. Seriia Mystetstvoznavstvo”, vyp. 10, Lviv: Vydavnychyi tsentr 
LNU, 2011, s. 285–302.

Kolessa F., Muzykoznavchi pratsi, Kyiv: Naukova dumka, 1970.
Kolessa F., Rytmika ukrainskykh narodnykh pisen’, „Zapysky Naukovoho tovarystva imeny 

Shevchenka”, t. LХХVI, Lviv: Z drukarni NTSh, 1907, s. 64–116.
Kyrchiv R., Folklorna opozytsiia voiovnychomu ateizmovi, „Narodoznavchi zoshyty”, 2003, 

no. 1–2, s. 3–11.
Lira i yii motyvy. Zibrav v Kyivshchyni P. Demutskyi, Kyiv: Notopechatnia i drukarnia I.I. Cho

kolova, 1903.
Matiichyn I., Do pytannia zarodzhennia novoho etapu dukhovnoi pisni v Halychyni kintsia ХIХ – 

pershoi polovyny ХХ st., „Naukovi zapysky Ternopilskoho natsionalnoho pedahohichnoho 
universytetu imeni Volodymyra Hnatiuka. Seriia Mystetstvoznavstvo”, 2012, vyp. 2, s. 94–
101.

Medvedyk Yu., Der Bohohlasnyk von Počajiv, aus dem Ukrainischen übersetzt von V. Kressel, 
Köln, Weimar, Wien: Böhlau Verlag, 2016.

Medvedyk Yu., Ukrainska dukhovna pisnia ХVII–XVIII stolit’, Lviv: Vydavnytstvo UKU, 2006.
Pokaianni ta pokhoronni pisni, zapys tekstiv i melodii, uporiad., pidhot. tekstiv, vstup. st., prymitky 

I. Khlanty; rozshyfruvannia melodii F. Kopyntsia, Uzhhorod: Patent, 2007.
Popov P., Do tekstiv t. zv. „Kalynivskykh” pisen, „Etnohrafichnyi visnyk”, kn. 4, u Kyivi: Z drukarni 

Ukrainskoi Akademii Nauk, 1927, s. 8–30.
Stęszewski J., Wstęp, [v:] Polskie śpiewy religijne społeczności katolickich: studia i materiały, red. 

nauk. B. Bartkowski, współpr. K. Mrowiec, J. Stęszewski, t. I, Lublin: Towarzystwo Naukowe 
Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, 1990, s. 9–15.

Sumtsov N., Zametki o malorusskih dumah i duhovnyh virshah, „Jetnograficheskoe obozrenіe”, 
1895, no. 1, s. 79–107.



174	 Олена Сироїд

Syroid O., Ukrainian spiritual song of oral tradition: research state and perspectives, „Opera Slavica”, 
2023, vol. 33, iss. 4, s. 47–67.

Vasylkevych H., Hunchyk I., Narodni pisni pro sviatoho Yuriia i Tsmoka z ukrainsko-biloruskoho 
pomezhivia, „Mifolohiia i folklor”, 2012, no. 1, s. 88–102.


