
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (CC-BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

„Teologia i Moralność”, Volumen 19 (2024), numer 3 (37), s. 45-54
Numer specjalny

ISSN 1898-2964 eISSN 2450-4602
DOI: 10.14746/TIM.2024.37.3.4

Krieg und Frieden in den Religionen – 
Vergleichende Perspektiven

Wojna i pokój w religiach – perspektywy porównawcze

HANS-MICHAEL HAUSSIG 
Institut für Jüdische Studien und Religionswissenschaft
Universität Potsdam, Deutschland
haussig@uni-potsdam.de

Abstract: Der Beitrag untersucht die unterschiedlichen Einstellungen der Religionen zu 
Krieg und Frieden. Obwohl die unterschiedlichen Religionen im Allgemeinen als friedlich 
angesehen werden und sich selbst auch so verstehen, hat es in Vergangenheit und Gegen-
wart zahlreiche Konfl ikte gegeben, denen eine religiöse Deutung gegeben wurde. Darin 
liegt keine Pervertierung der jeweiligen Religionen vor; vielmehr zeigt sich in ihnen eine 
ambivalente Haltung zu Krieg und Frieden, die durch die jeweiligen Traditionen vorgege-
ben sind.
Stichworte: Religion; Frieden; Krieg; Gewalt

Abstrakt: Celem artykułu jest zbadanie różnych postaw religii wobec wojny i�pokoju. 
Chociaż ogólnie rzecz biorąc, religie są postrzegane jako pokojowe, w�przeszłości i�teraź-
niejszości było wiele konfl iktów, które są interpretowane jako religijne. Nie można tego 
wyjaśnić jako wypaczenia poszczególnych religii; ponadto wykazuje to ambiwalentny sto-
sunek do wojny i�pokoju, który jest wyznawany przez ich odpowiednie tradycje.
Słowa kluczowe: religia; pokój; wojna; przemoc

Einleitung

Nach dem Genozid und weiteren Verbrechen an den Jesiden durch den Islami-
schen Staat in Syrien und im Irak in den Jahren 2014/15 und nach den Massa-



46 HANS-MICHAEL HAUSSIG 

kern der Hamas an Bewohnern in nahe der Grenze zu Gaza liegenden israeli-
schen Orten und Kibbuzim am 7. Oktober 2023, konnte man von zahlreichen 
Muslimen die Aussage hören: „Was hier geschah, hat nichts mit dem Islam zu 
tun”. „Der Islamische Staat bzw. die Hamas handelt nicht im Namen meiner 
Religion”. „Das stimmt nicht mit dem überein, was ich unter dem Islam verste-
he”. Den Akteuren des Islamischen Staats bzw. der Hamas wurde alsovon an-
deren Muslimen vorgeworfen, nicht im Sinne des Islam zu handeln und dessen 
friedfertige Botschaft zu pervertieren. Dies wurde auch weithin in der Öff ent-
lichkeit aufgenommen, was darin zum Ausdruck kam, dass etwa in den Medien 
in der Regelnicht von dem „Islamischen Staat”, sondern stets vom „sogenann-
ten islamischen Staat” gesprochen wurde, womit dem Anspruch der gemäßig-
ten Muslime, dass die gewalttätigen Handlungen nicht dem religiösen Ethos 
der Mehrheit der Muslime entsprechen, Rechnung getragen werden sollte. 

Generell hat sich die Meinung durchgesetzt, dass alle Religionen im Prin-
zip friedfertig seien und dort, wo sich im Zusammenhang mit Religionen ge-
walttätige oder kriegerische Handlungen vorfi nden lassen, eine Verfälschung 
oder Pervertierung der friedlichen Grundbotschaft der jeweiligen Religion 
vorläge. Der Theologe Hans Küng führte den seiner Ansicht nach grundlegend 
friedlichen Charakter der Religionenauf einen gemeinsamen Nenner zurück, 
den er darin sah, dass sich in allen religiösen Traditionen so etwas wie die 
Goldene Regel fi nden lasse: »Was du nicht willst, das man dir tut, das füg auch 
keinem anderen zu» (Küng 1999, 84; Küng 2012, 93).1 In der Tat fällt es nicht 
schwer, in den maßgeblichen Texten der Religionen Aussagen zu fi nden, die 
dieser ethischen Grundauff assung entsprechen und das Postulat eines friedfer-
tigen Charakters der Religionen Nachdruck verleihen.

Demgegenüber steht allerdings die Tatsache, dass sich in nahezu allen grö-
ßeren Religionen auch gewalttätige und kriegerische Handlungen, wenn nicht 
in der Gegenwart so doch in der Vergangenheit, belegen lassen.2 Es scheint, 
dass es mit der Friedfertigkeit der Religionen doch nicht so eindeutig ist und 
sie bei genauerer Betrachtung vielmehr ein ambivalentes Verhältnis zur Gewalt 
an den Tag legen. Man muss etwa beim Christentum nicht bis zu den Kreuz-
zügen zurückgehen, um Beispiele für die Rechtfertigung religiöser Gewalt im 
Namen der Religion zu fi nden. Der aktuelle von Russland in der Ukraine ge-
führte Krieg hat religiöse Legitimation durch den Patriarchen der Russisch-
-Orthodoxen Kirche, Kyrill I. erhalten, der die Gegner Russlands als „Kräfte 
des Bösen” bezeichnete und den russischen Angriff skrieg gegen die Ukraine 

1 Küng gibt allerding zu, dass Religionen auch ein hohes Streitpotential haben und Kriege moti-
vieren, schüren und verlängern können (Küng 2012, 89 ff ).

2 Dazu gibt es mittlerweile zahlreiche Veröff entlichungen. Stellvertretend seien hier nur ge-
nannt: Kippenberg 2008; Stobbe 2010; Hafner und Haußig 2020; Tamer und Thörner 2021; Werkner 
2024. Speziell für aktuellere Konfl ikte sei verwiesen auf: Juegensmeyer 2003; Juergensmeyer 2009.



 KRIEG UND FRIEDEN IN DEN RELIGIONEN – VERGLEICHENDE PERSPEKTIVEN  47

„als einen metaphysischen Kampf des Guten gegen das Böse” charakterisierte 
und somit den gewalttätigen und kriegerischen Handlungen der russischen Ar-
mee seinen Segen erteilte (Kathe 2022; Hartwich 2022). Selbst eine so schein-
bar friedliche Religion wie der Buddhismus ist gerade in der Gegenwart durch 
eine religiöse Rechtfertigung von Gewalt hervorgetreten, wie insbesondere die 
gewalttätigen Aktionen von Buddhisten gegen die muslimischen Rohingya in 
Myanmar/Burma (Blume 2013) oder der buddhistischen Singhalesen gegen 
die hinduistischen Tamilen auf Sri Lanka gezeigt haben.

1. Ambivalente Haltung der Religionen zu Krieg und Frieden

Es stellt sich also die Frage, wie es möglich ist, dass „eigentlich friedfertige 
Religionen” dazu verleitet werden, Krieg und Gewaltzu legitimieren.Ignorie-
ren und pervertieren sie damit ihre eigentlichfriedlichen Grundauff assungen? 
Häufi g gegebene Erklärungen zielen darauf, dass gewalttätige Ausschreitun-
gen und Kriege, die im Namen der Religion geführt werden, keine eigentlich 
religiösen Ursachen haben, sondern beispielsweise ökonomisch bedingt seien 
und die religiöse Begründung nur sekundär nachgeschoben wird. Gewalthand-
lungen gegen Angehörige anderer religiöser Gruppen lassen sich entweder aus 
Neid oder aus Konkurrenzdruck gegenüber wirtschaftlich potenteren Mitbe-
werbern erklären, und erfahren erst nachträglich eine religiöse Begründung, 
wie etwa in Malaysia bei Ausschreitungen gegen Angehörige nicht musli-
mischer Minderheiten,bei denen allerdings häufi g auch der ethnische Unter-
schied gegenüber der jeweiligen muslimischen Mehrheitsbevölkerung eine 
Rolle spielte (Means 1982, 474-476). In anderen Fällen ist es die Auseinander-
setzung um ein bestimmtes Territorium, die eine nachträgliche religiöse Be-
gründung erfahren kann, wie etwa beim israelisch-palästinensischen Konfl ikt 
(Haußig 2020). 

Die These von den eigentlich nichtreligiösen Gründen für gewalttätige 
Auseinandersetzungen im Namen der Religion ist nicht völlig von der Hand 
zu weisen und es lassen sich zahlreiche Beispiele fi nden, die sie bestätigen. 
Sie kann jedoch nicht erklären, wieso trotz einer off ensichtlich nichtreligiö-
sen Ursache eine gewalttätige Auseinandersetzung religiöse Legitimation 
erfahren kann. Sie unterstellt den Akteuren einen willkürlichen Umgang mit 
ihrer jeweiligen religiösen Tradition und wirft ihnen vor, nichts anderes als 
eine Pervertierung der friedlichen Grundbotschaft ihrer Religion zu leisten. 
Liegt jedoch in diesen Fällen tatsächlich ein willkürlicher Umgang und eine 
Pervertierung der religiösen Tradition vor? Die Tatsache, dass Gewalt religiös 
begründet wird, zeigt vielmehr, dass Religionen off ensichtlich nicht nur fried-
fertige Grundlagen haben, sondern sich in ihren Überlieferungen vielmehr ein 



48 HANS-MICHAEL HAUSSIG 

ambivalentes Verhältnis zur Gewalt und zur Durchführung von kriegerischen 
Handlungen feststellen lässt. Die religiösen Texte nicht nur der abrahamiti-
schen Religionen enthalten zahlreiche Passagen, die nicht nur nicht mit der 
Goldenen Regel übereinstimmen, sondern ihr geradezu entgegenstehen und 
Gewalt und Krieg als durchaus religiöse Tugendenauff assen. Insofern stellt die 
Legitimation von Gewalt nicht eine Verletzung der Grundsätze der Religionen 
dar, sondern vielmehr einen legitimen Rückgriff  auf genuine Überlieferungen. 
Für religiöse Akteure kann die formale Charakterisierung einer Handlung als 
„religiös” nicht genügen, vielmehr müssen sie, nicht zuletzt auch, um ihre ei-
genen Glaubensgenossen zu überzeugen, den Nachweis erbringen, dass ihre 
Überlieferungen gewalttätige und kriegerische Handlungen nicht nur rechtfer-
tigen, sondern z.T. sogar zwingend vorschreiben. Dabei wird häufi g auf eine in 
den jeweiligen Überlieferungen beschriebene kriegerische Situation zurückge-
griff en, die gewissermaßen aktualisiert wird und als Muster für gegenwärtige 
Auseinandersetzungen dient. In der israelisch-palästinensischen Auseinander-
setzung wird etwa von einigen national-religiösen Kreisen eine Gleichsetzung 
der Palästinenser mit den antiken kanaanäischen Völkern oder den biblischen 
Erzfeinden der Amalekiter vorgenommen, deren Bekämpfung Gott befohlen 
hat wogegen die Gegenseite die Auseinandersetzungen Muhammads mit den 
Juden zum Muster nahm (Jacobs 2017, 9-13; Litvak 1998, 151).

2. Ursachen von Gewalt und Kriegen aus der Sicht der Religionen

Hinsichtlich der Ursachen von Kriegen stimmen die Religionen im Prinzip alle 
darin überein, dass sie in einer Nichtanerkennung ihres Wahrheitsanspruchs 
oder in einer Nichtanerkennung historisch begründeter Ansprüche, etwa auf 
bestimmte von ihnen als heilig angesehene Räume begründet liegen. Der Bud-
dhismus wiederrum sieht die Ursache von Krieg und Gewalt in Gier, Hass 
oder Fehlorientiertheit, also in denjenigen geistigen Wurzeln des Unheils, die 
die Bindung an den Samsāra, den Kreislauf der Wiedergeburten, bewirken 
(Schmidthausen 1997, 2). In den abrahamitischen Religionen werden Kriege 
auch damit begründet, dass der Gegner ihr Recht auf das ihnen von Gott ver-
sprochene Land oder bestimmte heilige Orte streitig macht. 

Eine deutlich stärkere religiöse Begründung erfahren dabei Konfl ikte, die 
etwa um bestimmte Gebäude oder Bezirke kreisen, wie etwa bei den Ausein-
andersetzungen um den Tempelberg in Jerusalem (Fuß 2012; Bar und Cohen-
-Hattab 2021; Croitoru 2021) oder bei den Konfl ikten in Indien, wo Hindus 
Ansprüche auf muslimische Moscheegebäude anmelden und diese zuweilen 
auch niederbrennen und an der muslimischen Bevölkerung Massaker anrich-
ten (Jürgenmeyer 1995). Zwischen hinduistischen Shivaiten und Buddhisten 



 KRIEG UND FRIEDEN IN DEN RELIGIONEN – VERGLEICHENDE PERSPEKTIVEN  49

kommt es sogar am Ort der Erleuchtung Buddhas in Bodhgaya häufi g zu ge-
walttätigen Auseinandersetzungen, da beide Ansprüche auf bestimmte Teile 
des Ortes reklamieren (Knopf 2000). Auch die Verfolgung von Glaubensge-
nossen kann als Kriegsgrund angegeben werden, wie dies etwa bei den Kreuz-
zügen der Fall war. Häufi g wird aber schlichtweg die Präsenz anderer Religio-
nen als Bedrohung empfunden. Auf nationaler Ebene kommt es daher häufi g 
zu Ausschreitungen gegen religiöse Minderheiten. Aus islamischer Sicht sind 
durch Götzendiener bzw. Polytheisten beherrschte Länder generell als feind-
lich anzusehen und ihre Bekämpfung ist daher im Prinzip ein grundlegendes 
Gebot der Religion (Khadduri 1955, 59, 75).

3. Legitimierung von Gewalt und Krieg

Die Vorstellungen über den „legitimen Krieg” in den einzelnen Religionen 
entsprechen nicht unbedingt dem, was innerhalb des westlichen Diskurses 
mit den Begriff en „legitimer Krieg” bezeichnet wird; umgekehrt lassen sich 
auch die Konzepte der einzelnen Religionen oft nicht ohne Schwierigkeiten 
durch einen westlichen Begriff  wiedergeben. Im Falle des Islam deckt zwar 
die ğihād-Vorstellung weite Teile dessen ab, was andernorts als „legitimer 
Krieg” verstanden werden kann, jedoch erschöpft sie sich weder darin noch 
werden mit diesem Begriff  ausschließlich kriegerische Handlungen erfasst. In 
Korrelation zu dem Begriff  des ğihād steht der Begriff  ḥarb, der grundsätzlich 
nur zur Bezeichnung illegitimer Kriege, wie etwa gegnerischer Angriff e, dient. 
„Legitimer” und „illegitimer” Krieg werden also nicht mittels eines attribu-
tiven Adjektivs unterschieden, sondern durch zwei unterschiedliche Begriff e 
zum Ausdruck gebracht. Der Begriff  ğihād beschränkt sich zudem nicht allein 
auf kriegerische Handlungen, sondern besitzt daneben auch eine persönlich-
spirituelle Dimension, die als „Krieg gegen die eigenen Triebe oder Schwä-
chen” verstanden werden kann. Diese Dimension des ğihād wird insbesondere 
von den Kreisen der Mystiker als viel höher bewertet als die äußeren kriegeri-
schen Handlungen (Morabia 1993, 324-330).

Eine ganz andere Vorstellung fi nden wir in Verbindung mit dem Hinduis-
mus. Dieser hat zwar die Lehredes so genannten Ahimsa ausgebildet, wonach 
Lebewesen weder durch Gedanken, Worte oder Taten verletzt werden sollen, 
jedoch erkennt der Hinduismus gleichzeitig an, dass es zur menschlichen Re-
alität gehört, in bestimmten Fällen töten zu müssen und Kriege zu führen. 
Dennoch ging die Tendenz dahin, das Ausmaß der Kriege zu begrenzen und 
dem Mittel der Politik den Vorrang zu geben. Politik und Kriegsführung ste-
hen dabei unter der Vorgabe, so gewaltfrei wie möglich und so gewalttätig 
wie notwendig zu sein. Zudem ist der Hinduismus durch einen gewissen mo-



50 HANS-MICHAEL HAUSSIG 

ralischen Relativismus gekennzeichnet, der jeder Kaste besondere Pfl ichten 
auferlegt. So ist es die Pfl icht der kṣatriyas, der Krieger- und Königskaste, zu 
kämpfen. Indem er kämpft, vollzieht der Angehörige dieses Standes seine ihm 
durch seine Zugehörigkeit zu seiner Kaste auferlegte Pfl icht; er ist durch sein 
individuelles Dharma, seine ihm auferlegte individuelle Pfl icht (svadharma) 
legitimiert (Gottschlich 2020). Freilich, auch wenn hier der Krieg als indivi-
duelle Pfl icht des Kriegers als eine legitime Sache angesehen wird, scheint 
doch damit allerdings nicht die Vorstellung eines allgemein verbindlichen ver-
pfl ichtenden Krieges verbunden zu sein, der im Namen des Hinduismus zu 
führen wäreund etwa von westlichen Religionen geführten Religionskriegen 
entspräche. 

Der Buddhismus steht heutzutage in gutem Ruf und gilt als die friedlichste 
Religion, die niemals Kriege im Namen der Religion geführt hat. Zwar pro-
pagiert die buddhistische Ethik tatsächlich die Vermeidung jeglicher Gewalt, 
da diese zu schlechtem Karma führt, d. h. zu einer schlechteren Wiedergeburt 
im künftigen Leben, und einen daher von der Erlösung entfernt, doch gibt es 
Situationen, in denen diese Grundanschauung leichte Modifi kationen erfährt. 
So begegnen wir in Sri Lanka dem Konzept von einem buddhistischen Ideal-
staat, das in der historiographischen Tradition der dortigen Buddhisten greif-
bar wird. Hier wird eine kollektive Verantwortung der Gesellschaft für die 
Bewahrung der buddhistischen Institutionen propagiert, was die gewaltsame 
Verteidigung des Buddhismus miteinschließt, sofern dessen Institutionen als 
bedroht erachtet werden. Dem daraus sich ergebenden ethischen Konfl ikt mit 
der buddhistischen Norm der Gewaltlosigkeit begegnen buddhistische Auto-
ren dadurch, dass sie ein Ideal anpreisen, dass das persönliche Wohl dem kol-
lektiven Wohl unterordnet. In einer Situation der gewaltsamen Verteidigung 
des Buddhismus schließt dies auch die Inkaufnahme individuellen negativen 
Karmas zum Nutzen des Gemeinwohls ein. Es wird jedoch betont, dass kar-
misch negative Taten, auch wenn sie im Dienst des Gemeinwohls begangen 
werden, durch religiös verdienstvolle Taten wieder ausgeglichen werden müs-
sen. Hier ist also die Norm bis zu einem gewissen Grade der Praxis angepasst 
worden (Bretfeld 2003).

4. Die Friedensauffassung der Religionen

Bei allen teilweise doch deutlichen Ausführungen der Religionen zum Thema 
Krieg und Gewalt stellt sich nun die Frage, wie diese sich ihre Friedensord-
nung vorstellen? Nahezu alle Religionen stimmen wohl darin überein, dass 
unter Frieden zunächst die Abwesenheit von Krieg zu verstehen ist und im 
positiven Sinne ein Status von Sicherheit und Unversehrtheit, doch bleiben sie 



 KRIEG UND FRIEDEN IN DEN RELIGIONEN – VERGLEICHENDE PERSPEKTIVEN  51

im Allgemeinen darüber erheblich unkonkret. Auch in quantitativer Hinsicht-
sind ihre Ausführungen zu einer möglichen Friedensordnung deutlich weniger 
umfassend als zu Krieg und Gewalt. 

Im Judentum zeigt sich, dass die Hebräische Bibel in ihren erzählerischen 
Passagen zwar gelegentlich von einem friedlichen Zusammenleben mit den 
umliegenden Völkern berichtet und einige Friedensabkommen – Bundes-
schlüsse – mit ihnen erwähnt, doch sind die Berichte insgesamt eher spärlich. 
Die meisten Stellen, die einen umfassenden Frieden zum Gegenstand haben, 
fi nden sich in den prophetischen Büchern. Diese beschreiben aber weder einen 
realen Zustand noch geben sie praktische Handlungsanweisungen zur Durch-
setzung friedlicher Verhältnisse mit den umliegenden Völkern, sondern stellen 
vielmehr eine Utopie in ferner Zukunft eintretender Ereignisse dar. Insgesamt 
gesehen kann die Behandlung des Themas Frieden in der Hebräischen Bibel 
im Vergleich zu den Berichten über die kriegerischen Auseinandersetzungen 
als eher zurückhaltend angesehen werden. Demgegenüber kehrt sich das Ver-
hältnis im rabbinischen Judentumum. Durch ihre „antipolitische Haltung” und 
der damit verbunden Betonung der Toragelehrsamkeit anstelle von kriegeri-
schem Heldentum, haben die Rabbinen eindeutig die Einhaltung des Friedens 
auf der realpolitischen Ebene favorisiert (Haußig 2024). 

Das Christentum gibt sich von der Grundlage her friedlich und verweist 
in diesem Zusammenhang immer auf die Ethik der Bergpredigt. Freilich fi n-
den sich von Jesus im Neuen Testament auch die Aussage (Matth. 10,34) 
„Ich bin nicht gekommen, um Frieden auf die Erde zu bringen, sondern das 
Schwert”. Im Folgenden gewann n der Friedensbegriff  im Christentum einer-
seits eine stärker individuelle Ausrichtung insofern, als darunter primär das 
durch Christus geschenkte Heilsgut des Friedens des Einzelnen mit Gott ver-
standen wurde. Auf der anderen Seite bestand natürlich das hebräische Erbe 
der Auff assung des Friedens als eines umfassenden ganzheitlichen Heilszu-
stands (šālōm), der im Gegensatz zum politischen Friedensbegriff  der Pax 
Romana gesehen wurde. Mit der Christianisierung des Reiches wurde jedoch 
dieser Gegensatz überwunden und man sah eine Konvergenz zwischen dem 
Frieden des Reiches und der Ausbreitung des Evangeliums. Das Christentum 
hat in seiner Geschichte viele unterschiedliche Einstellungen zu Krieg, Gewalt 
und Frieden entwickelt. Nach dem zweiten Weltkrieg haben beide christlichen 
Kirchen in Deutschland einen Paradigmenwechsel vollzogen und das Konzept 
des „gerechten Krieges” durch das Konzept des „gerechten Friedens” ersetzt 
(Stümke 2020) und insofernist auch die fundamentale Ablehnung des Krieges, 
wie sie insbesondere von der neuzeitlichen christlichen Friedensbewegung 
vertreten wird und die als ein wesentliches Charakteristikum des Christentum 
auch außerhalb seiner Anhängerschaft gilt, wohl als ein relativ junges Phäno-
men anzusehen. 



52 HANS-MICHAEL HAUSSIG 

In gewisser Weise der Idee der Pax Romana ähnlich mag die Friedens-
idee im Islam sein. Für den Islam ist das unter seiner Oberherrschaft stehende 
Territorium das Haus des Friedens, wogegen die nichtislamischen Territori-
en als Haus des Krieges angesehen werden. Mit anderen Worten: diejenigen 
Territorien, in denen das islamische Religionsgesetz zur Durchsetzung gelangt 
ist, kann als Haus des Friedens angesehen werden. Dabei werden allerdings 
gewisse Zwischenstufen angenommen, so etwa hinsichtlich von Territorien 
und Staaten, die zwar nicht unter islamischer Oberherrschaft stehen, jedoch 
die Ausübung des islamischen Gesetzes auch nicht behindern (Khadduri 1955, 
141-146).

Im Buddhismus wäre Frieden nur dann möglich, wenn man von allem 
schlechten Karma bewirkenden Handlungen Abstand nähme. Im eigentlichen 
Sinne scheint eine Friedensordnung in dieser Welt aber nicht möglich, da sie per 
se durch Gier und Egoismus gekennzeichnet ist und auch der politische Friede 
niemals als ein endgültiges erstrebenswertes Ziel der Buddhisten angesehen 
werden kann; das ultimative Heil kann für den Buddhisten nur in der Befreiung 
vom Kreis der Wiedergeburten und in der Erreichung des Nirvana liegen.

Abschließende Bemerkungen

Dieser Überblick musste notgedrungen fragmentarisch bleiben und konnte nur 
einige Aspekte des Verhältnisses der unterschiedlichen Religionen zur Frage 
von Krieg und Frieden aufzeigen. Vieles wäre hier noch mehr zu erläutern und 
zu ergänzen. Das Verhältnis der Religionen zu Krieg und Frieden unterliegt 
zudem einem ständigen Wandel und wenn in einer Generation gewaltaffi  rma-
tive Deutungen überwiegen, mag in einer anderen Generation der friedfertige 
Charakter betont werden. Die Religionen befi nden sich in einer ständigen Aus-
einandersetzung mit ihrer jeweiligen Überlieferung und letztendlich kommt es 
darauf an, was sie daraus machen.

BIBLIOGRAPHIE

Bar, Doron und Kobi Cohen-Hattab. 2021. Holiness in the Eye of the Storm. The Judaism and Is-
raelisness of the Western Wall, 1967-2000. Jerusalem: Magnes (Hebr.)

Blume, Georg. 2013. „Der Zorn der Mönche. Buddhisten töten in Myanmar hilfl ose Muslime – 
und der Westen muss sein Bild vom guten Buddhismus korrigieren.” Zeit, 21/2013. Zugriff : 
29.11.2024. https://www.zeit.de/2013/21/myanmar-buddhisten-muslime/ komplettansicht.

Brettfeld, Sven. 2003. „Zur Institutionalisierung des Buddhismus und der Suspendierung der ethi-
schen Norm der Gewaltlosigkeit in Sri Lanka.” In: Zeitschrift für Religionswissenschaft (11.02), 
149-166.



 KRIEG UND FRIEDEN IN DEN RELIGIONEN – VERGLEICHENDE PERSPEKTIVEN  53

Croitoru, Joseph. 2021. Al-Aqsa oder Tempelberg. Der ewige Kampf um Jerusalems heilige Stätten. 
München: C.H. Beck.

Fuß, Martin. 2012. „Die Konstruktion der Heiligen Stadt Jerusalem. Der Umgang mit Jerusalem in 
Judentum, Christentum und Islam.” In: Stuttgarter Biblische Beiträge, 68. Stuttgart: Katholi-
sches Bibelwerk.

Gottschlich, Pierre. 2020. „«Du darfst der Pfl icht dich nicht entziehn.» Die religiöse Rechtfertigung 
hindu-nationalistischer Gewalt am Beispiel der Bhagavad Gita.” In: Mit Gott auf unserer Seite, 
Hrsg. von Johann Ev. Hafner und Hans-Michael Haußig, 135-149. Baden Baden: Ergon.

Hafner, Johann Ev. und Hans-Michael Haußig (Hrsg.). 2020. „«Mit Gott auf unserer Seite.» Religi-
öse Aufrufe zur Gewalt und ihre Gegenreaktionen.” In: Judentum-Christentum-Islam. Interreli-
giöse Studien, 19. Baden Baden: Ergon.

Hartwich, Inna. 2022. „Der Bischof in Putins Diensten: Patriarch Kirill war für den russischen 
Geheimdienst tätig. Und predigt Hass im Namen des Friedens.” Neue Züricher Zeitung, 
25.05.2022. Zugriff : 01.09.2024. https://www.nzz.ch/feuilleton/putins-patriarch-kirill-predigt-
hass-im-namen-des-friedens-ld.1684986, zuletzt abgerufen am.

Haußig, Hans-Michael. 2020. „«Denn euch habe ich das Land gegeben, es zu besitzen.» Jüdische 
Positionen zum Konfl ikt um das heilige Land. Shlomo Goren und Michael Lerner.” In: Mit Gott 
auf unserer Seite, Hrsg. von Johann Ev. Hafner und Hans-Michael Haußig, 205-226. Baden 
Baden: Ergon.

Haußig, Hans-Michael. 2024. „Judentum: Friedensnarrative im Tanach und in der rabbinischen Tra-
dition.” In: Handbuch Religion in Konfl ikten und Friedensprozessen, Hrsg. von Ines-Jacqueline 
Werkner, 999-1011. Springer VS.

Jacobs, Steven Leonard. 2017. „Rethinking Amalek in This 21st Century”. Religions, 8: 1-15.
Jürgenmeyer, Clemens. 1995. „Koexistenz und Konfl ikt zwischen indischen Religionsgemeinschaf-

ten. Das Beispiel Ayodhya.” In: Religion: Grundlage oder Hindernis des Friedens?, Hrsg. von 
Walter Kerber, 79-164. München: Kindt.

Juegensmeyer, Mark. 2009. Die Globalisierung religiöser Gewalt. Von christlichen Milizen bis 
 al-Qaida. Hamburg: Hamburger Edition.

Juegensmeyer, Mark. 2003. Terror im Namen Gottes. Ein Blick hinter die Kulissen des gewaltätigen 
Fundamentalismus. Freiburg-Basel-Wien: Herder. 

Kathe, Sandra. 2022. „Ukraine-Krieg: Moskauer Kirchenoberhaupt rechtfertigt Angriff  mit Homo-
phobie.” Frankfurter Rundschau, 07.03.2022. Zugriff : 01.09.2024. https://www.fr.de/politik/
ukraine-krieg-russland-angriff-kirchenoberhaupt-moskau-rechtfertigt-invasion-homopho-
bie-91391969.html. 

Khadduri, Majid. 1955. War and Peace in the Law of Islam. Baltimore-London: John Hopkins.
Kippenberg, Hans G. 2008. Gewalt als Gottesdienst. Religionskriege im Zeitalter der Globalisie-

rung. München: C.H. Beck.
Knopf, Rainer. 2000. „Bodh-Gayā: Ein internationales Zentrum des Buddhismus in nicht-budddhi-

stischer Umgebung.” Internationales Asienforum, 21: 289-314.
Küng, Hans. 2012. Handbuch Weltethos. Eine Vision und ihre Umsetzung. München-Zürich: Piper.
Küng, Hans. 1999. Projekt Weltethos, 5. Aufl . München-Zürich: Piper.
Litvak, Meir. 1998. „The Islamization of the Palestinian-Israeli confl ict: the case of Hamas.” Middle 

Eastern Studies, 34: 148-163.
Means, Gordon P. 1982. „Malaysia: Islam in a Pluralistic Society.” In: Religions and Societies: Asia 

and the Middle East. Religion and Society, 22, Hrsg. von Carlo Caldarola, 445-496. Berlin-
New York-Amsterdam: Mouton.

Morabia, Alfred. 1993. Le Gihad dans l’Islam médiéval, Le «médiéval, Le «combat sacré» des ori-
gines au XIIe siècle. Paris: Albin Michel.

Noth, Albrecht. 1966. „Heiliger Krieg und Heiliger Kampf in Islam und Christentum. Beiträge zur 
Vorgeschichte und Geschichte der Kreuzzüge.” In: Bonner historische Forschungen, 28. Bonn: 
Ludwig Röhrscheid.



54 HANS-MICHAEL HAUSSIG 

Schmidthausen, Lambert. 1997. „Buddhismus und Gewalt.” In: Buddhismus in Geschichte und Ge-
genwart, 2. Hamburg: Numata Zentrum für Buddhismuskunde.

Stobbe,Heinz-Günther. 2010. „Religion, Gewalt und Krieg. Eine Einführung.” In: Theologie und 
Frieden, 40. Stuttgart: Kohlhammer.

Stümke, Volker. 2020. „The Concept of Peace in Judaism, Christianity and Islam. In: Key Conce-
pots in Interreligious Discourses, 8, Hrsg. von Georges Tamer, 45-97. Berlin-Boston: Walter de 
Gruyter.

Tamer, Georges and Katja Thörner. 2021. „The Concept of Just War in Judaism, Christianity and 
Islam.” In: Key Concepts in Interreligious Discourses, 5. Berlin-Boston: Walter de Gruyter.

Werkner, Ines-Jacqueline (Hrsg.). 2024. Handbuch Religion in Konfl ikten und Friedensprozessen. 
Wiesbaden: Springer.

D�. H���-M������ H������ – hat an der Freien Universität Berlin und der He-
bräischen Universität Jerusalem studiert. Zur Zeit unterrichtet er an der Univer-
sität Potsdam am Institut für Jüdische Studien und Religionswissenschaft und ist 
darüber hinaus in der Lehrerausbildung tätig. Forschungsinteressen: Vergleichen-
de Fragestellungen der Religionen, Judentum, Islam.


