
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (CC-BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

„Teologia i Moralność”, Volumen 19 (2024), numer 3 (37), s. 77-88
Numer specjalny

ISSN 1898-2964 eISSN 2450-4602
DOI: 10.14746/TIM.2024.37.3.7

Gewaltlos? 
Politische Theologie in christlicher Perspektive

Bez przemocy?
Teologia polityczna z perspektywy chrześcijańskiej

  FELIX KÖRNER
Nikolaus-Cusanus-Lehrstuhl für Theologie der Religionen am Institut 
für Katholische Theologie der Humboldt-Universität zu Berlin, Deutschland
felix.koerner@hu-berlin.de
https://orcid.org/0000-0003-1618-7968

Abstract: The article re-assesses three key problems of individual and political power 
and violence from a�Christian point of view. It applies the method of ‘Interactive Theol-
ogy,’ that is, the re-presentation of a�faith tradition’s thought in dialogue with unconvinced 
colleagues. (i) How does the Christian faith liberate people from the spiral of violence? 
By allowing them to enter the living sphere proclaimed by Jesus as ‘the kingdom of God.’ 
(ii) What is the Church’s role in relation to state power? To orient and relativize it by re-
minding it of its – never fulfi lled – task of representing God’s coming kingdom through hu-
man – indeed, humane – development. (iii) This explicates also theologically a – precisely 
limited – legitimacy of political rule.
Keywords: Political Theology; Interactive Theology; non-violence

Abstrakt: Artykuł ponownie ocenia trzy kluczowe problemy indywidualnej i�politycznej 
władzy i� przemocy z� chrześcijańskiego punktu widzenia. Zastosowano w� nim metodę 
„teologii interaktywnej”, czyli ponownej prezentacji myśli tradycji wiary w�dialogu z�nie-
przekonanymi kolegami. (1) W�jaki sposób wiara chrześcijańska wyzwala ludzi ze spirali 
przemocy? Pozwalając im wejść do żywej sfery głoszonej przez Jezusa jako „królestwo 
Boże”. (2) Jaka jest rola Kościoła w�odniesieniu do władzy państwowej? Ukierunkować ją 
i�zrelatywizować, przypominając o�jej – nigdy nie spełnionym – zadaniu reprezentowania 
nadchodzącego królestwa Bożego poprzez ludzki – a�właściwie humanitarny – rozwój. 



78 FELIX KÖRNER

(3) Wyjaśnia to również teologicznie – precyzyjnie ograniczoną – legalność rządów poli-
tycznych.
Słowa kluczowe: teologia polityczna; teologia interaktywna; brak przemocy

Zur Einführung

Methode: Interaktive Theologie 

Wer wirklich Theologie betreibt, legt nicht Positionen verschiedener Religio-
nen nebeneinander (Körner 2022a, 27), sondern arbeitet aus dem Glauben der 
eigenen Religionsgemeinschaft heraus und für das immer bessere Verständnis 
dieses Glaubens. Dafür kann die Begegnung mit theologischen Sichtweisen 
von Menschen anderer Religionen allerdings außerordentlich hilfreiche Anre-
gungen bieten. So geschieht ›Interaktive Theologie‹ (Körner 2019, 247). Alles, 
was ich jetzt theologisch erarbeite, ist aus christlich–islamischen Gesprächen 
und für sie entwickelt. Dabei hat es sich als hilfreich erwiesen sprachliche 
Facheigenheiten möglichst zu vermeiden und immer wieder Bezug auf die bi-
blisch bezeugte Geschichte zu nehmen.

Vokabeln: Gewaltbegriffe

Religionen können zur Legitimierung von Gewalt dienen (Körner 2020, 132). 
Nun kann aber »Gewalt« im Deutschen zweierlei bedeuten: einerseits abzu-
lehnende – andererseits institutionelle Machtausübung (vgl. Weber 1922, 22 
und Körner 2022b, 184), also violentia oder potestas. Über diese Zweideutig-
keit in der deutschen Sprache sollte man sich nicht ärgern. Wenn bei der Un-
tersuchung von Gewalt die je andere Bedeutung im Blick bleibt, weist nämlich 
gerade die Doppelbedeutung auf zwei Gefahren hin. Gewalt als institutionelle 
Macht (potestas) ist in Gefahr, übergriffi  g zu werden (violentia); und Gewalt-
losigkeit (non-violence) darf nicht verantwortungslos werden, darf sich näm-
lich nicht der Pfl icht entziehen, sich machtvoll einzusetzen, um Unrecht zu 
verhindern und Recht zu schaff en. Recht braucht Macht.

Struktur: Fragestellungen

Betrachten wir im Lichte dieser zweifachen Warnung den Eingangssatz erneut: 
Religionen können zur Legitimierung von Gewalt dienen. Das heißt nämlich: 
Religionen eignen sich zur Begründung von violentia und von potestas. Hier-
an schließen sich nun drei Fragen an. 



 GEWALTLOS? POLITISCHE THEOLOGIE IN CHRISTLICHER PERSPEKTIVE … 79

 ● Religionen können übergriffi  ge Gewalt legitimieren; aber wir müssen auch 
umgekehrt fragen: Wie kann eine Religion die menschliche Neigung zum 
gewalttätigen Handeln überwinden?

 ● Religionen können institutionelle Gewalt legitimieren; aber ist damit nicht 
dasjenige verraten, was Religionen eigentlich sein und tun sollten: Gottes 
Herrschaft auf Erden anerkennen? Daher ist zu fragen: Wie politisch darf 
eine Religion sein? 

 ● Schließlich dies: Religionen können institutionelle Gewalt legitimieren; 
und das Folgenden soll auch darlegen, wie das vonstatten gehen kann. Ist 
das aber dann nicht »Politische Theologie« im klassischen Sinne? (Mai-
er 2007, 32) Verwischt eine herrschaftslegitimierende Theologie nicht die 
Unterscheidung von Religion und Staat? Daher stellt sich grundsätzlich 
die Frage: Soll eine Religion Herrschaft von Menschen über Menschen 
überhaupt begründen? 

Diese drei Fragen sind deshalb von besonderem theologischem Interesse, 
weil sie in unseren Tagen fast durchgehend verkehrt beantwortet werden. So 
meine Überzeugung. Daher nun eine neue Antwort auf alle drei Fragen – Ge-
waltüberwindung, Öff entlichkeitsanspruch sowie Mitsprachesinn. Wohlge-
merkt erfolgen jede Antwort in einem christlich-theologischen Begründungs-
gang. 

1. Wie kann eine Religion die menschliche Neigung 
zum gewalttätigen Handeln überwinden?

Wer das gewaltüberwindende Potential des christlichen Glaubens untersucht, 
neigt dazu, auf Lehre und Beispiel des Jesus von Nazareth zu verweisen: Jesus 
hat es uns befohlen oder empfohlen – und er hat es vorgelebt; deshalb halten 
wir uns an das Gewaltverbot. Tatsächlich sagen seit der Frühen Kirche Men-
schen, die selbst vorbildlich gewaltlos leben, dass sie dies tun, weil Christus 
so gelebt hat, z.B.: »Gestattet mir, Nachahmer (μιμητής/mimētēs) des Leidens 
meines Gottes zu sein« (Ignatius von Antiochien, Brief an die Römer: 6,3, 
vgl. 1 Petrus 2,20f.). Der Clou der christlichen Ethik ist aber seine Grundla-
ge in einer Anthropologie der »Schwachheit« (2 Korinther 12,5: σθένεια/as-
theneia). Der christliche Glaube sieht nämlich, dass Menschen zwar wissen, 
was sie tun sollen, es aber trotzdem nicht tun. Die christliche Anthropologie 
sieht die Unfähigkeit des Menschen, gut zu handeln. Daher genügt es nicht, uns 
Weisungsworte und Vorbilder vor Augen zu stellen. Wir Menschen haben ein 
grundlegenderes Problem. Kurz: Der Mensch muss nicht erzogen werden, son-
dern erlöst, nicht geleitet werden, sondern geheilt. Wie kann das geschehen?



80 FELIX KÖRNER

Der früheste christliche Autor, von dem wir schriftlich Zeugnis haben, ist 
Paulus von Tarsus († nach 60 n. Chr.); und er ist es auch sogleich, der die-
ses anthropologische Grundproblem zur Sprache bringt, aus eigener Erfah-
rung: »Ich tue nicht das, was ich will, sondern das, was ich hasse«, gesteht er 
(Römer 7,15). Paulus beschwert sich allerdings nicht, sondern zeigt bereits die 
Lösung auf. Jesus Christus ist ja nicht bloß der Lehrer, an dessen Worte und 
Taten man gern zurückdenkt, um sich zu orientieren und zu motivieren. Die 
ersten Christinnen und Christen bezeugen vielmehr Jesu Auferstehung von den 
Toten. Dadurch seien sie »erlöst« (Off enbarung 1,5); aber wie soll das genau 
geschehen sein? Die Erfahrung bereits der Frühen Kirche ist, dass Christus nun 
neu lebendig ist, nicht als Zurückgekehrter, sondern als neuer Lebensraum. 
Paulus verwendet für diese neue Seinsweise der Jesus-Jünger von Anfang an 
die Formel: Wir dürfen jetzt »in Christus« leben (1 Thessalonicher 2,14). Nun 
bietet das Neue Testament eine ganze Reihe von Mustern an, um dieses Le-
ben-in-Christus als ermöglichte Gewaltüberwindung zur Sprache zu bringen. 
Drei seien vorgestellt.

(a) Gottesreich

Jesus von Nazareth tritt mit dem Anspruch auf, dass jetzt das »Reich Gottes« 
anbricht. Damit ist jene weltgeschichtlich einmalige Wende bezeichnet, auf 
die die Schriften Israels hindeuten: statt immer neuer gewalttätiger Menschen-
herrschaft nun endlich die von Gott geschenkte Möglichkeit, wirklich mensch-
lich zu leben (eingehender unten, § 2.c). Zur Erstverkündigung Jesu gehört 
sogleich der Anspruch: Wer sich auf die Lebensgemeinschaft mit mir einlässt, 
kann die neuen Verhältnisse des Gottesreiches schon erleben und daher auch 
selbst so leben. Daher spricht Jesus vom »nahen« Reich Gottes (Markus 1,15). 
Im Deutschen kann man diese Nähe treff end benennen mit der Rede vom 
»kommenden« Gottesreich: Es ist noch nicht in ganzer Fülle da, aber seine 
Erfüllung ist eröff net. Die Freude, dies jetzt zu erfahren, befähigt Menschen 
bereits zur neuen Lebensform im Gottesreich.

(b) Ergriffensein

Paulus kann dieses neu geschenkte Leben als Ergriff ensein beschreiben (vgl. 
Philipper 3,12: κατελήμφθην/katelēmphthēn). So lässt sich zugleich ausdrüc-
ken, dass sich Menschen in Christus als ganz frei, als sie selbst erfahren – und 
als doch ganz von einer Motivierung und Orientierung gepackt, die sie nicht 



 GEWALTLOS? POLITISCHE THEOLOGIE IN CHRISTLICHER PERSPEKTIVE … 81

aus sich selbst haben: ergriff en von Christus. Dann ist ein Vergeltungsverzicht 
keine Leistung der selbstbeherrschten Persönlichkeit, sondern selbstverständ-
licher Teil eines christusergriff enen Lebens.

(c) Versöhntheit

Um gedanklich und sprachlich nachzuvollziehen, was ihnen an Ostern wider-
fahren ist, verwenden die Jesusjünger sogleich Vorstellungen aus der Logik 
des Tempelkultes. Sie sprechen von vergossenem Blut, Sühne und Versöhnung 
mit Gott durch für andere hingegebenes Leben – durch Opfer. Den frühen Zeu-
gen war klargeworden, dass ihnen die Gottesnähe nun wirklich geschenkt ist: 
Nichts kann sie mehr vom Leben Gottes trennen (vgl. Römer 8,38f.). Daher 
verkünden sie mutig das Osterzeugnis von Jesu Auferstehung. Doch sind da-
mit die furchtbaren Ereignisse der Tage zuvor nicht vergessen: Jesus war unter 
entsetzlichen Qualen getötet worden. Nun aber sehen die ersten Christinnen 
und Christen ein, dass auch das Schlimmste, was Menschen tun, Gottes Heils-
willen nicht auf Dauer verhindert; ja, mehr noch: Sie beginnen zu verstehen, 
dass auch unsere verbrecherischen Versuche, das Wachsen des Gottesreiches 
zu vereiteln, selbst zum Mittel werden können, die neue Zeit umso mehr an-
brechen zu lassen. Mit diesem Blick auf den Gesamtverlauf der Ereignisse – 
im Blick nämlich auf das, was »Heilsgeschichte« (Pannenberg 2015, 539 und 
558) heißt – können Menschen auch Aggression gegen sie selbst annehmen; 
wohlgemerkt aber nicht passiv oder gar in bewusster Suche nach einer Op-
ferrolle, sondern in der Perspektive, auch selbst Akteure wachsender irdischer 
Gerechtigkeit zu werden: Vorboten des kommenden Gottesreiches.

Diesen Hintergrund – in den drei Dimensionen: des Gottesreiches, des Er-
griff enseins und der Versöhntheit – muss man mithören, wenn man zu ver-
stehen versucht, was Jesus zur Gewaltüberwindung beiträgt. Das Spitzenwort 
des neutestamentlichen Ethos ist bekannt: »Dem, der dich auf die eine Wange 
schlägt, halt’ auch die andere hin« (Lukas 6,29, parr. Matthäus 5,39; vgl. Jesa-
ja 50,6). Solange dies ein Befehl ist, bleibt er heteronom; aber hiermit können 
Menschen angesprochen sein, die ihr Leben »in Christus« zu verorten begon-
nen haben. Sie hören dies dann nicht als Regel, die sie lästig von außen triff t. 
Vielmehr wollen sie immer besser ausprägen, was sie schon empfangen ha-
ben: Leben in Christus. Daher hören sie ein Jesuswort wie das von der Wange 
etwa in folgender Weise: Mein Leben ist froh geworden aus der Zuversicht, 
dass mir meine ewige Zukunft schon vor Augen steht, die Gottesgemeinschaft. 
Diese Freude hebt mich über unsere angestammten Verhaltensmuster hinaus. 
Ich spüre mit einem Mal, dass es mir gelingt, über das bloße Reagieren hin-



82 FELIX KÖRNER

auszukommen. Jetzt kann ich die Logik von Schlag und Gegenschlag als töd-
lich durchschauen; aber nicht nur das. Jetzt fühle ich mich hinausgehoben aus 
der Gewaltspirale. Jetzt kann ich riskant und kreativ leben. Ich kann, wo mir 
Gewalt widerfährt, spontan etwas Unerwartetes tun, das möglicherweise wei-
terführt. Es besteht nun die Hoff nung, dass auch mein Angreifer so auf andere 
Gedanken, auf andere Gleise, in ein anderes Verhaltensmuster kommt. Dies ist 
zwar eine Hoff nung, die mein Handeln leitet, aber keine Bedingung dafür.

Für Menschen »in Christus« ist das Wort von der anderen Wange also kein 
Verbot, sich zu wehren. Das Wort stellt dem so angesprochenen Menschen 
vielmehr die Frage: Was kannst du in dieser besonderen Lage tun, um neue, 
gerechtere Verhältnisse entstehen zu lassen? Und eine kreative, weiterführen-
de Antwort darauf kommt aus der geschenkten Befähigung, über das alte Hin 
und Her von Gewalt und Gegengewalt hinauszukommen.

Soweit der Versuch, nachzuzeichnen, wie christlich Gewaltüberwindung 
zu denken ist. Sie wirkt nun allerdings arg individuell. Die christliche Theolo-
gie scheint lediglich der einzelnen Person zu ermöglichen, aus der Gewaltspi-
rale auszusteigen. Angekündigt aber hatten wir doch eine »politische« Theolo-
gie. Daher unsere zweite Frage:

2. Wie politisch darf eine Religion sein?

Politik lässt sich verstehen als ›Weltgestaltung durch öff entliche Macht‹ (Kör-
ner 2020, 13); und Politische Theologie muss nicht bloß verstanden sein, wie 
bereits in der vorchristlichen Begriff sbildung: als religiöse Gedanken, die be-
stehende Machtverhältnisse absichern (vgl. z.B. Maier 2007, 32). Politische 
Theologie ist vielmehr – wie Politische Philosophie – ein Nachdenken über 
das Politische mit den dispziplinspezifi schen Verfahren. Christliche Politische 
Theologie sollte denn auch öff entliche Wirkungen bedenken, selbst wenn sie 
– was typisch christlich ist – bei der Ausgangserfahrung des einzelnen Men-
schen »in Christus« ansetzt.

Die theologische Frage der Gewaltüberwindung hat also eine politische 
Seite. Sie lässt sich unter drei Rücksichten betrachten. Zu fragen ist hier näm-
lich erstens nach der konkreten Rolle der Religionsinstitutionen in der Öff ent-
lichkeit – genauerhin: Was kann die Kirche in einer religiös pluralen Gesell-
schaft sein? Anhand einer solchen Untersuchung fragen wir dann weiter, wie 
das kirchliche Zeugnis zur Überwindung von kollektiver Gewalt beitragen 
kann; und schließlich, inwieweit das christliche Denken staatliche Gewaltan-
wendung rechtfertigen darf. 



 GEWALTLOS? POLITISCHE THEOLOGIE IN CHRISTLICHER PERSPEKTIVE … 83

(a) Kirche in der Öffentlichkeit: Rekontextualisierung

Wir hatten soeben die Sichtweise vertreten, dass Menschen aus der Gewalt-
spirale heraustreten können, wenn sie ihr Leben »in Christus« verorten. Da-
mit ist der Sinn des gesamten kirchlichen Zeugnisses neu ins Bewusstsein ge-
rückt. So zeigt sich nämlich: Die Kirche hat eine unersetzbare Aufgabe für 
die Menschheit. Die Christenheit bietet eine ›Rekontextualisierung‹ an. Dies 
geschieht bereits durch das einfache Dasein der Kirche: durch ihr Handeln 
in der Feier und im alltäglichen Dienst, durch ihre Verkündigung und deren 
wachsendes Verstehen. Schon durch den Eintritt in ein Kirchengebäude oder 
durch den Anblick eines christlichen Zeichens können Menschen sich daran 
erinnern lassen, dass sie in einem anderen Lebenszusammenhang stehen, als 
die beherrschenden Narrative ihnen suggerieren. Das ermöglicht Menschen 
ein alternatives Framing des eigenen Lebens. Aus neuer Zugehörigkeit lassen 
sich Verblendungszusammenhänge aufdecken (der Begriff  »Verblendungs-
zusammenhänge« bei Adorno/Horkheimer 1947, 55). Man kann zu verste-
hen beginnen: Hauptsache des Lebens ist nicht das Gewinnen, sondern im 
angebrochenen Gottesreich leben zu dürfen: dem eröff neten Beziehungsfeld, 
in dem die Geschöpfe einander zur Fülle des Lebens verhelfen. Die ange-
botene Rekontextualisierung besagt: Das Gottesreich kann lebensbestimmend 
 werden.

Allerdings wird die Rekontextualisierung der Kirche in einer religiös plu-
ralen Gesellschaft kaum alle Menschen erreichen. Ist die kirchliche Aufgabe 
damit zum Scheitern verurteilt? Nein. Die Kirche kann sich in der Gegenwart 
bewusster machen, was schon immer galt: Die Christenheit wird nicht »hun-
dertprozentig« sein. Nicht alle in der Gesellschaft werden dazugehören, die 
Dazugehörigen werden nicht alles annehmen, was die Kirche vertritt; und die 
Kirche wird ihre eigene Schuld beim Scheitern ihres Zeugnisses mitbedenken 
müssen. Jedoch können sich auch Menschen, die sich nicht zur Kirche zählen, 
von ihrem Zeugnis inspirieren lassen (Körner 2020, 258). Das Gottesreich, 
das der christliche Glaube verkündet, hat eine orientierende und motivierende 
Kraft auch für andere. Denn es eröff net den Blick auf eine kommende Welt der 
gegenseitigen Lebensermöglichung.

(b) Kirchliches Zeugnis und kollektive Gewalt: Gegenüber

Wenn das öff entliche Reich-Gottes-Zeugnis der Kirche im Blick steht, ist auch 
die Frage bereits angeschnitten, was dieses Zeugnis zur Überwindung von 
nicht-individueller Gewalt beitragen kann.



84 FELIX KÖRNER

 ● Würde. Erstens nämlich hat – neben allen eigenen Verdunkelungen – die 
christliche Rekontextualisierung immer wieder ganzen Bevölkerungs-
schichten ein Bewusstsein der eigenen Würde geschenkt: Wir sind Men-
schen im kommenden Gottesreich; und wer sich in der Perspektive der ei-
genen Würde zu verstehen beginnt, reagiert typischerweise nicht mehr in 
stupiden Gegenschlägen, sondern kreativ und weitsichtig im Bewusstsein 
seiner Verantwortung für eine bessere Weltgestaltung. 

 ● Selbstbewusstsein. Außerdem bildet das Christuszeugnis so Menschen mit 
dem geschärften Selbstbewusstsein und Gewissen aus, mit dem sie sich 
für die Weltgestaltung engagieren können, auch als verantwortungsvolle 
Führungspersonen 

 ● Strukturen. Vor allem ermöglicht das hoff nungsvolle Reich-Gottes-Zeug-
nis die Klarheit eines analytischen Blicks. Aus dem Kontrast nämlich zum 
Erhoff ten lässt sich scharf erkennen und öff entlich benennen, wo genau 
die Strukturen ungerechter Machtverhältnisse liegen – oft sogar, wo deren 
Ursachen liegen. Solche Verhältnisse sind es ja, die regelmäßig kollektive 
Gewalt bewirken. 

Ist damit aber die christliche Weise der Gewaltüberwindung nicht einfach 
insofern politisch, als sich nicht nur einige wenige Individuen ergreifen las-
sen, sondern recht viele? Nein, das christliche Zeugnis wirkt nicht nur indivi-
duell, sondern auch korporativ, institutionell (vgl. 1 Korinther 10,16f.; 12,27; 
Kolosser 1,18). Entscheidend ist, dass die Kirche im ›Gegenüber‹ zum Staat 
lebt. Ein solches Gegenüber ist eine Gemeinschaft dann, wenn sie weder in 
Staat oder Gesellschaft aufgeht, noch auch ihr abgegrenztes Privatleben führt 
in eingehauster Sicherheit; ein solches nicht aus der Staatsmacht begründetes, 
öff entliches und unabhängiges Gegenüber fürchten totalitäre Gewaltstrukturen 
als ihre Machtbegrenzung. 

(c) Christliche Rechtfertigung staatlicher Gewalt: Repräsentanz

Die christliche Theologie verkündet das angebrochene Reich Gottes. Damit ist 
nicht nur jener eröff nete Kontext gemeint, in dem die Gläubigen sich neu ver-
orten; sondern Reich Gottes bedeutet auch Herrschaft Gottes: dass Gott selbst 
auf Erden herrscht, dass Gott lebensbestimmend wird.

Wenn man sich der Jesusrede von Gottes Königtum (βασιλεία/basileia) 
stellt, muss man mithören, was darin aus der Geschichte Israels zum Schwin-
gen kommt. Hier sind zwei Motive herauszustellen. Man könnte sie so zusam-
menfassen, dass es paradox erscheint: »Menschliche« Herrschaft ist gerade 
nicht Menschenherrschaft.



 GEWALTLOS? POLITISCHE THEOLOGIE IN CHRISTLICHER PERSPEKTIVE … 85

In einem biblischen Buch aus hellenistischer Zeit schaut eine fi ktive Pro-
phetenfi gur namens Daniel den Gesamtverlauf der Geschichte. Er sieht, wie 
gewaltsam Babylonier und Perser, Meder und Griechen herrschen. Nach all 
diesen Gewaltherrschaften aber bricht die Gottesherrschaft herein. Sie schaut 
der Seher Daniel als endlich nicht mehr bestialisch; vielmehr ist sie mensch-
lich, repräsentiert nicht mehr von einem Untier, sondern von einer Person, die 
aussieht »wie ein Menschensohn« (Daniel 7,13). Dahinter steht ein älteres 
Motiv aus den Schriften Israels.

Im Unterschied zu den Sakralkönigtümern seiner Nachbarn soll in Israel 
allein Gott, der Herr, König sein. Dass Israel dann dennoch einen König hat, 
wird als göttliches Zugeständnis an die hartnäckige Forderung des Gottesvol-
kes gedeutet: Man wollte um jeden Preis menschlich-institutionelle Staatsge-
walt wie die Reiche der Umgebung. Die biblischen Texte bewerten es unter-
schiedlich, dass es nun einen Menschenkönig Israels geben soll, sind sich aber 
darin einig: Es darf ihn nun geben. Jedoch kann er selbstverständlich nicht 
in Konkurrenz zum Königtum Gottes herrschen. Die Lösung ist eine Abset-
zung von den Sakralkönigtümern der Umgebungsstaaten: In Israel ist nicht der 
König das Ebenbild Gottes, sondern jeder Mensch ist es (vgl. Genesis 1,26). 
Damit bleibt es dabei: Der wahre Machthaber im Gottesvolk ist Gott selbst. 
Er erlässt die Gesetze. Ihnen ist der König als erster Thoratreuer ebenso ver-
pfl ichtet wie das Volk (vgl. Deuteronomium 17,18f.). Er ist Repräsentant der 
Gottesherrschaft nicht als Stellvertreter Gottes, sondern indem er vorführt, 
dass in Wahrheit Gott der König Israels ist.

Wenn Jesus nun verkündet, dass die Gottesherrschaft mit seinem Auftreten 
anbricht, dann ist damit alle Menschenherrschaft in ihre Grenzen gewiesen. 
Sie ist allerdings nicht abgesetzt. Vielmehr kann nun Gottes eigener Wille, 
sein Befreiungsgeschenk, für die Menschen lebensbestimmend werden. Hat 
sich diese Haltung in der Frühen Kirche durchgesetzt? Dies scheint zunächst 
nicht der Fall zu sein. Denn Paulus bejaht Menschenmacht ausdrücklich (vgl. 
Römer 13,1–5). Das ist umso erstaunlicher, wenn man bedenkt, dass er und 
seine Briefempfänger einer staatlich verfolgten Minderheit angehören. Wieso 
befürwortet er dennoch die Staatsmacht? Paulus kann unterscheiden: Das Ge-
waltmonopol auf Erden – »das Schwert« – liegt in den Händen der Menschen-
macht. Allerdings ist ihre Macht eingeschränkt: Sie kann die Gewissen der 
Gläubigen nicht bestimmen. Menschen »in Christus« sind vom kommenden 
Gottesreich bestimmt. Auch wenn die irdischen Machthaber nicht christlich, 
sogar antichristlich sind, ist ihre Macht grundsätzlich zu bejahen: nicht bloß 
notgedrungen, sondern als von Gott eingesetzt. Warum? Weil sie Recht und 
Ordnung schaff t und damit die Gottesherrschaft abbildet. Wie rechtfertigt man 
im christlichen Denken also staatliche Gewalt? Wer von Christus ergriff en ist 
– wer in der Dynamik der kommenden Gottesherrschaft lebt –, hat ein kriti-



86 FELIX KÖRNER

sches Verhältnis zur Menschenherrschaft. Der Herrscher hat nicht mehr eine 
Gottheit zu repräsentieren, als wäre er selbstmächtig. Vielmehr hat er Gottes 
Herrschaft auf Erden zu repräsentieren. Insofern und als solche bejaht Paulus 
Staatsmacht christlich-theologisch. Damit ist die Kirche kritisches Gegenüber 
zum Staat. Sie kann nämlich erkennen und benennen, wo Menschenmacht das 
Gottesreich voranbringt und wo sie es behindert.

3. Soll eine Religion Herrschaft von Menschen über Menschen 
überhaupt begründen? 

Christliche Theologie scheint derzeit geradezu allergisch gegen religiöse Be-
gründungen politischer Macht zu sein (vgl. z.B. Essen 2024, 87). Die Allergie 
äußert sich regelmäßig in der Behauptung, der Staat dürfe keine theologische 
Machtbegründung haben, sonst sei er nicht säkular. Zu betonen ist auf jeden 
Fall, dass Staat und Religion institutionell zu unterscheiden sind. Eine Staats-
religion schränkt die Religionsfreiheit ein; und Religionsfreiheit lässt sich 
auch theologisch als notwendig begründen (vgl. Dignitatis humanae 10). Denn 
Religion wurzelt in einem Glauben, und glauben kann man nur ungezwungen. 
Eine Staatsreligion würde jedoch eine bestimmte Glaubensform institutionell 
privilegieren und damit die Religionsfreiheit einschränken. Erst recht gilt das 
für eine Religion, die sich gewaltsam durchsetzen will. Andererseits aber ist 
die Religionsfreiheit auch dann wieder eingeschränkt, wenn Säkularität im lai-
zistischen Sinne als Verdrängung von sichtbarer Religion aus dem öff entlichen 
Raum gefasst wird. Viele Religionen sehen sich nun einmal in ihrem Wesen 
eingeschränkt, wenn sie nicht sichtbar sein dürfen. Das Christentum zählt sich 
zu solchen Religionen mit öff entlichem Mitgestaltungsanspruch. Solange reli-
giöse Weltgestaltungsansprüche also vom staatlichen Handeln unterschieden 
sind, muss sie ein säkularer Staat und die ihn tragende Gesellschaft dulden. Ja, 
sie sollten sie mit Interesse fördern. Denn ein freiheitlicher Staat braucht Kräf-
te wie die Religionen. Er beruht nämlich auf Werten wie Vertrauen und darf 
zugleich nicht selbst der Wertelieferant sein (kritisch Essen 2024), 152. Wenn 
ein Staat wirklich freiheitlich sein will, begrüßt er es sogar, wenn ihn gesell-
schaftliche Kräfte relativieren, ohne ihn zu unterminieren. Genau das kann die 
christliche Kirche leisten. Sie relativiert den Staat dreifach: 

 ● indem sie eine Gesellschaft an das wahrhaft menschliche Leben im 
Gottesreich erinnert und so Maßstäbe anbietet, mit denen sich staatli-
ches Handeln orientieren und kritisieren lässt;

 ● indem sie das Gottesreich als göttliches Geschenk und damit als nie-
mals menschlich herstellbar repräsentiert;



 GEWALTLOS? POLITISCHE THEOLOGIE IN CHRISTLICHER PERSPEKTIVE … 87

 ● und indem sie die Macht des Glaubens in der Freiheit des Gewissens 
lebt, das sich von Menschenmacht nicht steuern lassen will.

So relativiert die Kirche den Staat, unterminiert ihn aber nicht. Ist damit 
christlich-politisch-theologisch genug gesagt? An dieser Stelle würden vie-
le politisch-theologische Ansätze tatsächlich ihre Arbeit einstellen. Denn jede 
Form von Machtlegitimierung halten sie für übergriffi  g oder zumindest für 
überfl üssig (z.B. Essen 2024, 153). Hiergegen ist ein letzter Gedanke zu stellen.

Selbst im Denken der Religionen fi nden sich strikte Ablehnungen theo-
logischer Begründungen für irdische Macht (Körner 2022b, 189). Vor allem 
aus Urteilen über die Legitimität einer bestehenden Menschenherrschaft müs-
se sich die Theologie heraushalten. Legitim ist Herrschaft, die über legitime 
Verfahren an die Macht gelangt ist. Mehr dürfe auch kein religiöses Denken 
dazu sagen. Diese Haltung vermeidet in wünschenswerter Deutlichkeit jede 
theokratische Gefahr, ist jedoch in ihrer Grundsätzlichkeit ebenfalls gefähr-
lich. Eine Religion kann der Menschenmacht absprechen, etwas mit Religion 
zu tun zu haben. Religiöse Diskurse können diese Enthaltung entweder voll-
ziehen, indem sie ausdrücklich sagen, politisches Handeln sei vom Bereich 
des Heiligen gänzlich abgekoppelt; oder indem sie sich einfach gar nicht zur 
politischen Macht äußern. Hier besteht die Gefahr, dass das Verhältnis von 
Menschenmacht und Religion aus dem Gleichgewicht des Gegenübers heraus-
kippt. Die Folge ist off enkundig. Entweder das religiöse Denken verliert damit 
sozusagen seine Zähne: die Fähigkeit, Politisches zu kritisieren. Oder aber es 
kippt in eine Politische Theologie der opportunistischen Machtdeckung. In der 
Geschichte des religiösen Denkens fi nden sich regelmäßige Versuche, die die 
off engelassene politische Leerstelle mit unmittelbaren theologischen Machtle-
gitimierungen auff üllen: Dieser oder jener Herrscher sei dermaßen gottnah be-
gnadet, dass ihm religiöse und damit unkritische Gefolgschaft gebühre (Kör-
ner 2020, 188).

Im Unterschied dazu bietet die Bibel die Dynamik der Reich-Gottes-Re-
präsentanz (Körner 2020, 198). Geistliche und weltliche Macht haben auf je 
eigene Weise die Aufgabe, die Gottesherrschaft zu repräsentieren: Die Glau-
bensgemeinde bezeugt die kommende Gottesherrschaft als Maßstab wahrer 
Menschlichkeit, hinter der alles Menschenhandeln noch zurückbleibt; aber 
auch staatliche Macht repräsentiert Gottesherrschaft, weil und insofern sie für 
Ordnung durch Recht sorgt und damit den Raum der individuellen Freiheit 
und solidarischen Menschlichkeit eröff net.

Die Gewaltfrage beantwortet die christliche Politische Theologie also wie 
folgt: Das Zeugnis des kommenden Gottesreiches kann individuelle Gewalt 
therapieren und staatliche Gewalt zugleich orientieren, inspirieren, relativieren 
und insofern dann auch legitimieren.



88 FELIX KÖRNER

Literaturverzeichnis

NB Meine eigenen Aufsätze lassen sich von meiner Webseite herunterladen. 
https://www.felixkoerner.de/publications (Zugriff  25. Mai 2024).

Adorno, Theodor W. und Max Horkheimer. 1947. Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-
mente. Amsterdam: Querido.

Essen, Georg. 2024. Fragile Souveränität. Eine Politische Theologie der Freiheit (Untersuchungen 
über Recht und Religion, Band 5). Tübingen: Mohr Siebeck.

Körner, Felix. 2019. „Interaktive Theologie. Wie der Religionsdialog weitergehen kann.” In: Leben-
dige Seelsorge, 70: 244-249.

Körner, Felix. 2020. Politische Religion: Theologie der Weltgestaltung – Christentum und Islam. 
Freiburg im Breisgau: Herder.

Körner, Felix. 2022a. „Interactive Theology. A New Paradigm for a New Constellation.” In: Witness 
to a Common Hope. Festschrift in honour of Father Christian W. Troll SJ, herausgegeben von 
Herman Roborgh und Victor Edwin, 19-33. Anand: Gujarat Sahitya Prakash.

Körner, Felix. 2022b. „Legitimität und Repräsentation, christlich und islamisch. Zur politischen 
Theologie nach Pannenberg.” In: Was ist der Mensch? Zu Wolfhart Pannenbergs Anthropo-
logie, herausgegeben von Gunther Wenz (Pannenberg-Studien, Band 9), 183-200. Wien/Köln/
Weimar: Vandenhoeck & Ruprecht.

Maier, Hans. 2007. „Kritik der politischen Theologie (1970).” In: Ders., Politische Religionen, 15-73. 
München: C.H. Beck.

Pannenberg, Wolfhart. 2015. Systematische Theologie. 2. Aufl age. Band 3. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht.

Weber, Max. 1922. Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie. Posthum 
herausgegeben von Marianne Weber. Tübingen: Mohr Siebeck.

F���� K����� – Prof. Dr. phil. Dr. theol. habil., is a Jesuit-priest, dogmatic 
theologian, and scholar of Islam focussing on present-day Muslim thought (esp., 
Qur’anic hermeneutics), on theology of religions (esp., Christian–Muslim dia-
logue), and on the theology of Wolfhart Pannenberg.


