
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (CC-BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

„Teologia i Moralność”, Volumen 19 (2024), numer 3 (37), s. 181-193
Numer specjalny

ISSN 1898-2964 eISSN 2450-4602 
DOI: 10.14746/TIM.2024.37.3.13

Solidarność jako obecność i współodczuwanie – 
Józefa Tischnera wizja człowieczeństwa

Solidarity as Presence and Empathy: Józef Tischner’s Vision of Humanity

PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI
Uniwersytet Kazimierza Wielkiego w�Bydgoszczy, 
Wydział Pedagogiki, Polska
przemyslaw.zientkowski@ukw.edu.pl
https://orcid.org/0000-0003-1557-7569

Abstract: The aim of the article is to analyze the philosophical refl ections of Fr. Józef 
Tischner on the concept of solidarity. I�present it as a�key element of his vision of humanity. 
Tischner understands solidarity not as an abstract ideal but as a�challenging commitment 
requiring courage, compassion, and openness to others. He emphasizes that inauthentic 
solidarity, when simplifi ed or used instrumentally, can lead to abuse. The foundation of 
this concept is rooted in Tischner’s anthropology. According to Tischner, a�human being is 
a�relational entity, capable of transcending themselves through love, dialogue, and respon-
sibility. Human freedom is tied to the obligation to make decisions in the spirit of solidarity 
with others, especially in the face of suffering.

Using hermeneutics as a�method of interpretation, I�draw upon biblical parables that 
Tischner presented as metaphors of solidarity: Job – illustrates how solidarity manifests 
through presence and support in suffering, albeit often imperfectly. The Prodigal Son – 
demonstrates mercy and the readiness to accept others regardless of their mistakes. The 
Good Samaritan – serves as an example of active solidarity that transcends social and 
cultural divisions.

In the conclusions, I� emphasize that Tischner’s vision of solidarity is based on pre-
sence and empathy, which are the foundations of building community. It is a�call to tran-
scend selfi shness, courageously engage in the lives of others, and responsibly act for the 
common good.
Keywords: Józef Tischner; solidarity; presence; compassion; suffering; neighbor



182 PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI

Abstrakt: Celem artykułu jest analiza fi lozofi cznej refl eksji ks. Józefa Tischnera na te-
mat solidarności. Przedstawiam ją jako kluczowy element jego wizji człowieka. Rozumie 
on solidarność nie jako abstrakcyjny ideał, lecz jako trudne do zrealizowania zobowią-
zanie wymagające odwagi, współczucia i� otwartości na drugiego człowieka. Podkreśla, 
że nieautentyczna solidarność, uproszczona lub instrumentalnie wykorzystywana, może 
prowadzić do nadużyć. Jako fundament tej koncepcji przedstawiam Tischnerowską antro-
pologię. Człowiek, według Tischnera, jest istotą relacyjną, zdolną do przekraczania siebie 
poprzez miłość, dialog i�odpowiedzialność. Wolność człowieka wiąże się z�obowiązkiem 
podejmowania decyzji w�duchu solidarności z�innymi, zwłaszcza w�obliczu cierpienia. 

W�artykule, posługując się hermeneutyką jako metodą interpretacji, przywołuję biblij-
ne przypowieści, które Tischner przedstawiał jako metafory solidarności: Hiob – ilustru-
je, jak solidarność przejawia się w�obecności i�wsparciu w�cierpieniu, choć często bywa 
niedoskonała. Syn marnotrawny – ukazuje miłosierdzie i�gotowość do przyjęcia drugiego, 
niezależnie od jego błędów. Miłosierny Samarytanin – stanowi przykład aktywnej solidar-
ności, przekraczającej społeczne i�kulturowe podziały. 

We wnioskach podkreślam, że Tischnerowska wizja solidarności opiera się na obec-
ności i�współodczuwaniu, które są fundamentem budowania wspólnoty. Jest to wezwanie 
do przekraczania egoizmu, odważnego angażowania się w� życie innych oraz odpowie-
dzialnego podejmowania działań na rzecz dobra wspólnego.
Słowa kluczowe: Józef Tischner; solidarność; obecność; współodczuwanie; cierpienie; 

bliźni

Wstęp

W swoich fi lozofi cznych rozważaniach ks. prof. Józef Tischner wielokrotnie 
koncentrował się zarówno na pojęciu solidarności, jak i na problemie solidar-
ności. Temat ten poruszał między innymi w książce Etyka solidarności (1981) 
składającej się z serii esejów, które analizują pojęcie w kontekście ówczesnej 
sytuacji społecznej w Polsce, zwłaszcza ruchu Solidarności. Ukazuje on so-
lidarność jako wartość etyczną, która wykracza poza polityczne i społeczne 
aspekty, podkreślając jej duchowy wymiar. Kluczowe idee zawarte w publi-
kacji to: solidarność jako odpowiedzialność za drugiego człowieka, solidar-
ność jako wyraz wolności, solidarność wobec cierpienia czy przedstawiając 
etyczny i dramatyczny wymiar solidarności, która często wymaga przekracza-
nia własnych interesów. Z innej strony analizował pojęcie solidarności w swo-
jej książce Filozofi a dramatu (1990). Skupiał się w niej na analizie ludzkiego 
losu w kategoriach dramatycznych, a temat solidarności pojawiał się w kon-
tekście relacji międzyludzkich. Tischner pisał także liczne eseje i artykuły, 
dotyczące solidarności w kontekście wydarzeń społecznych w Polsce lat 80. 
i 90. XX wieku. Był zaangażowany intelektualnie w ruch Solidarności i czę-
sto komentował jego etyczne i duchowe podstawy. Podkreślał, że solidarność 



 SOLIDARNOŚĆ JAKO OBECNOŚĆ I WSPÓŁODCZUWANIE… 183

jest realizacją przykazania miłości bliźniego i wyrazem odpowiedzialności za 
wspólnotę. W swoim dorobku, jako fi lozof związany z ruchem Solidarności 
w Polsce, analizował to pojęcie zarówno w kontekście historycznym i spo-
łecznym, jak i w głębszym, antropologicznym wymiarze. Problem zaś dostrze-
gał w tym, że solidarność nie jest po prostu „dobrą ideą”, ale koncepcją, która 
niesie ze sobą trudności i paradoksy. Tischner zauważał, że istnieje niebezpie-
czeństwo uproszczenia tego pojęcia, co może prowadzić do nadużyć. Może się 
ono stać hasłem używanym instrumentalnie, np. w celach politycznych, bez 
realnego zobowiązania do praktykowania solidarności. Widział jak solidar-
ność była wykorzystywana przez polityków i ruchy społeczne. Ruch Solidar-
ności w Polsce lat 80. był autentycznym wyrazem jedności i walki o wolność, 
ale po jego sukcesie okazało się, że hasło „solidarność” może być używane do 
realizacji partykularnych interesów, a niekoniecznie do budowania wspólnoty 
opartej na empatii i współczuciu. Problem polega więc na tym, że pojęcie so-
lidarności może zostać wypaczone, jeśli zostanie oderwane od swoich etycz-
nych i duchowych korzeni.

Problem solidarności u Józefa Tischnera można sprowadzić do kilku głów-
nych kwestii. Po pierwsze trudności nastręcza jej pojęciowa wieloznaczność, 
co niejednokrotnie uniemożliwia klarowne zdefi niowanie i realizację. Dalej 
można dostrzec trudność praktykowania autentycznej solidarności, wynikają-
cą z ludzkiego egoizmu, lęków i ograniczeń. Dodatkowo występuje silne na-
pięcie między wolnością a solidarnością, co stanowi wyzwanie dla budowania 
wspólnoty opartej na współczuciu i odpowiedzialności. Obecne jest też ryzy-
ko związane z solidarnością, które wymaga odwagi i gotowości do poświęce-
nia, co bezpośrednio przekłada się na niebezpieczeństwo uprzedmiotowienia 
solidarności, gdy hasło to używane jest w sposób cyniczny, bez rzeczywistego 
zobowiązania do wspólnotowej troski.

W niniejszym artykule chciałbym przedstawić ideę solidarności w per-
spektywie antropologicznej, związanej z cierpieniem innego, które wpisane 
jest w Tischnerowską wizję człowieka. Doskonale opisuje to Jarosław Jagiełło 
podając, iż Tischner koncentrował swoje zainteresowania na człowieku, wyka-
zując wobec niego szczególną troskę. Przedmiotem jego refl eksji był zwłasz-
cza człowiek XX wieku, zmuszony do konfrontacji z wieloaspektowymi kry-
zysami. Kryzysy te wynikały nie tylko z destrukcyjnych konsekwencji dwóch 
totalitarnych systemów, których tragicznym świadectwem stały się Auschwitz 
i Kołyma. „Tischner pochylał się nad człowiekiem, który w Europie tracił 
spontaniczną wiarę w Boga i przekonanie o stałości swojej natury. Wskazywał 
na niebezpieczeństwo relatywizmu w pojmowaniu prawdy i rodzący się z tego 
stanu rzeczy współczesny manicheizm w jego dwóch odsłonach: jako nihilizm 
i pesymizm” (Jagiełło 2020, 42-43). Moje rozważania przedstawię od nakre-
ślenia człowieczeństwa u Józefa Tischnera, a następnie na przykładach biblij-



184 PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI

nych fragmentów wykażę, że obecność i współodczuwanie są fundamentem 
międzyludzkiej solidarności.

1. Człowiek w�fi lozofi i Józefa Tischnera

Dla Tischnera człowiek jest przede wszystkim istotą relacyjną, poszukującą 
prawdy i miłości, zdolną do transcendencji i przekraczania samego siebie. 
Jego wizja człowieczeństwa skupia się na pełnym rozwoju osoby, zarówno 
w wymiarze duchowym, jak i społecznym.

Jest to wizja na wskroś personalistyczna. Filozofi a personalizmu wnosi do 
myśli współczesnej przekonanie o wyjątkowości i centralnym miejscu czło-
wieka, inspirując różne dziedziny życia, od etyki i prawa po politykę i edu-
kację. Jest odpowiedzią na wyzwania, takie jak dehumanizacja, instrumenta-
lizacja człowieka czy rozpad relacji społecznych. Poprzez afi rmację godności 
i wspólnotowości, personalizm staje się drogowskazem w dążeniu do pełni 
człowieczeństwa. Filozofi a personalizmu przedstawia człowieka jako istotę 
unikalną, niepowtarzalną, posiadającą godność, autonomię oraz zdolność do 
relacji z innymi i z transcendencją. Opiera się ona na kilku fundamentalnych 
założeniach, dotyczących natury osoby ludzkiej, relacji międzyludzkich oraz 
doświadczenia duchowego. Tischner, inspirowany zarówno myślą chrześcijań-
ską, jak i fi lozofi ą egzystencjalną, w swojej antropologii podkreślał znaczenie 
godności, wolności oraz dialogu jako kluczowych aspektów człowieczeństwa. 

W centrum jego fi lozofi i stoi pojęcie osoby. Według niego człowiek nie 
jest jedynie istotą biologiczną czy psychologiczną, ale przede wszystkim oso-
bą – bytem unikalnym i niepowtarzalnym, który posiada godność, zdolność 
do refl eksji i wolność. Osoba ludzka jest podmiotem, nie środkiem, a jej war-
tość jest niezależna od jej użyteczności czy funkcji społecznych. Tischner 
podkreślał, że osoba ludzka to byt, który posiada zdolność do bycia w relacji 
– do miłości, przyjaźni, dialogu. „Ileż przeszkód potrzeba niekiedy pokonać, 
by rozpocząć dialog! Ileż cierpliwości, by go kontynuować! Trzeba nie tyl-
ko przezwyciężyć lęk i usunąć uprzedzenia, ale również wynaleźć taki język, 
który dla obu stron znaczy to samo. Nie może to być język grupowy ani tym 
bardziej język insynuacji, oszczerstwa czy nawet język oskarżeń” (Tischner 
2005, 21). Bez wątpienia winien to być język miłości. 

Koncepcja dialogu również odgrywa kluczową rolę w myśli Tischnera. 
Człowieczeństwo realizuje się przede wszystkim w relacji z innymi – w spo-
tkaniu „ja” z „ty”. W tym kontekście Tischner rozwijał pojęcie spotkania twa-
rzą w twarz, inspirowane fi lozofi ą Emmanuela Lévinasa. Twarz drugiego czło-
wieka była dla Tischnera wezwaniem do odpowiedzialności, do przekroczenia 
własnego egoizmu i otwarcia się na drugiego (Tischner 2012, 31-34). Dialog 



 SOLIDARNOŚĆ JAKO OBECNOŚĆ I WSPÓŁODCZUWANIE… 185

nie jest tylko wymianą słów, ale głębokim spotkaniem, w którym człowiek 
odkrywa swoją tożsamość i sens istnienia.

Według fi lozofa z Łopusznej człowiek znajduje się w nieustannym kon-
fl ikcie wartości, wyborów i ról, jakie przyjmuje w życiu. Życie człowieka to 
swoista scena, na której odgrywa się dramat spotkania, wolności i odpowie-
dzialności. Każdy wybór, jakiego dokonujemy, jest częścią tego dramatu – wy-
borów między dobrem a złem, miłością a nienawiścią, prawdą a kłamstwem. 
Te dwa pojęcia są ze sobą nierozerwalnie związane: osoba i dramat, dramat 
i osoba. Osoba to istota zdolna do wyrażania siebie. Czym zatem jest dramat? 
Nie występuje on tam, gdzie człowiek egzystuje w samotności, odizolowany 
od innych niczym zamknięta monada. Nie ma go również w świecie przed-
miotów pozbawionych obecności człowieka ani tam, gdzie istnieje jedynie re-
lacja między człowiekiem a rzeczą. Dramat pojawia się dopiero wtedy, gdy 
na scenie życia spotykają się co najmniej dwie osoby, a między nimi wydarza 
się coś, co w określony sposób i na pewien czas je ze sobą łączy. Można więc 
powiedzieć, że dramat to wszystko, co rozgrywa się między osobą a osobą 
w określonym przedziale czasu. Jak twierdził Tischner: „Dramat posiada sta-
tus szczególnej «międzyrzeczywistości» – nie ma go we mnie, nie ma w tobie, 
jest «między nami». To jednak nie znaczy, by we mnie lub w tobie nie było 
jakiegoś zarzewia dramatu, by nie było dramatu in potentia. Jest jakiś para-
doks w każdym dramacie osób. Mamy świadomość, że nie byłoby dramatu, 
gdyby nie Ja i gdyby nie Ty. Z drugiej jednak strony niesiemy w sobie głęboko 
zakorzenione przekonanie, że gdyby nie dramat, nie bylibyśmy tymi, którymi 
jesteśmy – Ja nie byłbym Ja i Ty nie byłbyś Ty. Prometeusz, król Edyp, Anty-
gona, a jeszcze bardziej Abraham w znakomitej interpretacji Rosenzweiga, są 
zarazem twórcami i wytworami swych dramatów” (Tischner 2023, 35).

Tischner uważał, że wolność jest podstawowym wymiarem człowieczeń-
stwa, ale nie jest to wolność pojmowana jedynie jako brak zewnętrznych ogra-
niczeń. To wolność wewnętrzna, która wyraża się w zdolności do odpowie-
dzialnych wyborów i samookreślenia. Człowiek jest wolny wtedy, gdy potrafi  
świadomie decydować o sobie i swoim życiu, kierując się sumieniem i otwar-
tością na innych. Dla Tischnera wolność była grą sił. Wolność jako taka „nie 
daje się zneutralizować, a sama neutralizuje. To co pozornie słabsze, a posta-
wione wyżej zwycięża to co pozornie silniejsze, a postawione niżej” (Tischner 
2011, 104). Prawdziwa wolność polega na ponownym kształtowaniu siebie. 
Nie sprowadza się ona do opowiedzenia się po jednej ze stron, lecz do umie-
jętności wzniesienia się ponad przeciwieństwa w sytuacji pełnej napięć. To 
wyzwolenie się z ograniczeń, które prowadzą do zniewolenia. Można więc 
powiedzieć, że mylimy się, gdy postrzegamy wolność jako konieczność wy-
boru między dwiema drogami – takie podejście jest zbyt uproszczone. „My-
śląc o wolności i wyzwoleniu, trzeba mieć na uwadze raczej to wspinanie się 



186 PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI

ponad przeciwieństwo. Wspinanie to polega na wewnętrznej twórczości. Trze-
ba wewnętrznie stworzyć w sobie nowe «Ja». «Ja-niewolnicze» musi zniknąć. 
Musi utworzyć się «Ja-myślące». Dla «Ja-myślącego» panowanie i niewola to 
sprawy zupełnie obojętne” (Tischner 2019, 455-456).

Tischner nieustannie podkreślał też duchowy wymiar człowieka. Jego per-
sonalizm ma silne zakorzenienie w Ewangelii, która kładzie nacisk na miłość, 
przebaczenie i miłosierdzie. Człowiek jest istotą duchową, która poszukuje 
sensu swojego istnienia. Ten sens odkrywa w spotkaniu z Bogiem, drugim 
człowiekiem oraz samym sobą. Tischner uważał, że pełne zrozumienie czło-
wieka jest możliwe tylko w kontekście relacji z Bogiem, który jest źródłem 
miłości i prawdy. W relacji z Bogiem, który postrzega i zagaduje do człowie-
ka, który, jak zauważa Rosenzweig, sprawia, że „(…) gdyby nie ty moje ja 
byłoby tylko bezosobowym to, (…)” (Rosenzweig 2012, 51).

Wszystkie te wymienione wyżej aspekty Tischnerowskiej fi lozofi i, niczym 
w soczewce, skupiają się w pojęciu solidarności, gdzie człowieczeństwo wy-
raża się w obecności z innymi, szczególnie w ich cierpieniu.

2. Solidarność u�Józefa Tischnera

Jednym z najważniejszych aspektów personalizmu Tischnera jest solidarność, 
która wykracza poza zwykłą współpracę społeczną. Solidarność to postawa, 
która rodzi się z empatii i współczucia wobec drugiego człowieka, zwłaszcza 
tego, który cierpi lub jest w potrzebie. Uważał bowiem, że prawdziwa solidar-
ność wypływa z głębokiego poczucia jedności losu ludzkiego – zrozumienia, 
że wszyscy jesteśmy częścią wspólnoty, w której los jednego człowieka wpły-
wa na losy innych (Stawrowski 2020, 298-299).

W swoich rozważaniach fi lozofi cznych, szczególnie koncentrował się na 
problemie cierpienia i solidarności, tworząc przy tym głęboką wizję człowie-
czeństwa opartą na obecności i współodczuwaniu. Solidarność była dla niego 
czymś więcej niż tylko gestem politycznym czy społecznym – była fundamen-
tem ludzkiej egzystencji i relacji między ludźmi. Dla fi lozofa z Łopusznej soli-
darność oznaczała bycie obok drugiego człowieka w jego cierpieniu. Nie cho-
dzi tu o powierzchowne wsparcie, ale o autentyczną obecność – gotowość do 
towarzyszenia, nawet gdy nie ma łatwych odpowiedzi czy rozwiązań. Świa-
domie głosił, że solidarność zaczyna się od kroku w stronę bliźniego, a potem 
obecności przy drugim człowieku. Ciekawie ujął to w tekście: ludzie ludziom 
zgotowali ten los, gdzie wskazuje, że rozwój cywilizacji i techniki oddalił lu-
dzi od siebie, a nauka zatraciła swój humanistyczny wymiar. Pomiędzy jed-
nostkami stanęło niezliczone mnóstwo zniekształcających zwierciadeł, które 
zaciemniają obraz prawdziwej natury człowieka. W efekcie tego człowiek stał 



SOLIDARNOŚĆ JAKO OBECNOŚĆ I WSPÓŁODCZUWANIE… 187

się obojętny na doświadczenie dobra. „Właściwym miejscem pojawienia się 
dobra nie są jednak zbyt abstrakcyjne zakazy i nakazy, lecz inny człowiek – 
człowiek w jego twarzy. Kto odkrywa twarz, ten przyjmuje odpowiedzialność. 
Wtedy rodzi się w nim rzetelna wolność – wolność na miarę odpowiedzialno-
ści. Odpowiedzialność każe człowiekowi iść do człowieka daleko – tak daleko 
jak tylko można. Człowiek staje wtedy na miejscu bliźniego i gotów jest od-
dać za niego swe życie” (Tischner 2020, 182).

Pięknie oddawał to Tischner posługując się Pismem Świętym – biblijnymi 
przypowieściami. Zwłaszcza w trzech: Księdze Hioba, Przypowieści o synu 
marnotrawnym i o miłosiernym (solidarnym) Samarytaninie.

3. Hiob

„Księga Hioba jest opowieścią o wierności człowieka postawionego w sytu-
acji próby” (Tischner 2013, 55), pisał w kwietniu 1982 roku ks. Józef Tischner.

W opowieści o Hiobie możemy odnaleźć wątki związane z solidarnością, 
chociaż są one przedstawione w sposób złożony i wieloznaczny. W tej jednej 
z najstarszych ksiąg biblijnych, opowiedziana jest historia człowieka, który 
traci wszystko – majątek, rodzinę, zdrowie – i zmaga się z pytaniem o przy-
czynę swojego cierpienia. Solidarność występuje tutaj na kilku poziomach.

Solidarność przyjaciół Hioba. Kiedy Hiob traci wszystko, odwiedzają 
go trzej przyjaciele: Elifaz, Bildad i Sofar. Na początku okazują mu solidar-
ność w cierpieniu poprzez empatię i obecność. Siedzą z nim przez siedem dni 
i nocy, nie mówiąc ani słowa (Hi 2,11-13). Jest to wyraz głębokiej solidarności 
– są z nim w milczeniu, okazując szacunek dla jego bólu. Następnie podejmu-
ją próbę wsparcia duchowego. Starają się pocieszyć Hioba i pomóc mu zro-
zumieć przyczyny jego cierpienia. Choć ich słowa stają się później źródłem
konfl iktu, pierwotna intencja polegała na wsparciu przyjaciela.

Pojawia się jednak brak pełnej solidarności przyjaciół co pokazuje ogra-
niczenie ludzkiej empatii w obliczu niezrozumiałego cierpienia. Przyjaciele 
zaczynają oskarżać Hioba o grzechy, zakładając, że jego cierpienie jest wy-
nikiem ukrytej winy (Hi 4,7-8). Zamiast okazać mu pełne wsparcie, próbują 
znaleźć winę w jego postępowaniu, co Hiob odbiera jako brak solidarności 
i zrozumienia. Ich próby pocieszenia są nieadekwatne i pogłębiają ból Hioba. 
Ostatecznie przyjaciele okazują się bardziej zainteresowani obroną swojego 
poglądu na sprawiedliwość Bożą niż wsparciem strapionego.

W końcowej części opowieści pojawia się aspekt solidarności Boga z Hio-
bem. Chociaż Bóg nie wyjaśnia przyczyn cierpienia Hioba, ukazuje mu swoją 
potęgę i mądrość stworzenia (Hi 38,1-41,26). W ten sposób Bóg pokazuje, że 
nie jest obojętny na cierpienie Hioba, ale także, że ludzkie zrozumienie jest 



188 PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI

ograniczone. Ostatecznie Bóg przywraca Hiobowi zdrowie i błogosławi mu 
na nowo, co można interpretować jako akt solidarności i uznania jego cier-
pienia. Bóg nie opuszcza Hioba, lecz w końcu wynagradza jego wierność 
i niezłomność.

W miejscu tym pojawia się ciekawa sugestia, na którą uwrażliwia nas Ti-
schner, a wcześniej Wojtyła w swoim dramacie „Hiob”. „Kim będzie ów inny 
Bóg? Będzie Hiobem Nowego Przymierza. Powiedzieliśmy: kto źle myśli 
o człowieku, ten kiedyś będzie źle myślał o Bogu; ale kto dobrze będzie my-
ślał o Hiobie, ten musi przyznać wcześniej czy później, że Bóg przyjdzie ku
niemu pod postacią Hioba” (Tischner 2013, 59; Wojtyła 2003, 82-97). Miano-
wicie – wcielenie jako akt solidarności. W księdze Starego Testamentu nie po-
jawia się bezpośrednio postać Jezusa. Wojtyła, będąc głęboko zakorzenionym
w chrześcijańskiej teologii, sugeruje, że Bóg solidaryzuje się z cierpieniem
człowieka poprzez wcielenie. Cierpienie Hioba staje się zapowiedzią cierpie-
nia Chrystusa, który przyjmuje na siebie ból i niesprawiedliwość świata, co
jest najwyższym wyrazem Boskiej solidarności.

Hiob, poprzez swoje doświadczenia, staje się również symbolem człowie-
ka solidaryzującego się z cierpiącymi. Wyraża głęboki żal i bunt, dając tym 
samym głos wszystkim, którzy cierpią bez wyraźnej przyczyny. Jego słowa 
stają się symbolem ludzkiego wołania o sprawiedliwość i zrozumienie. Na 
końcu księgi Bóg prosi Hioba, aby modlił się za swoich przyjaciół, którzy go 
niesprawiedliwie osądzili (Hi 42,7-10). Hiob zgadza się to zrobić, co można 
interpretować jako akt solidarności i przebaczenia.

W opowieści o Hiobie widzimy, jak solidarność jest wystawiona na próbę 
w obliczu cierpienia. Przyjaciele Hioba początkowo okazują solidarność, ale 
potem zawodzi ich zrozumienie i empatia. Z kolei Bóg, mimo braku pełne-
go wyjaśnienia cierpienia, ostatecznie okazuje swoją obecność i wsparcie, co 
można odczytać jako formę Boskiej solidarności. Hiob, mimo swoich cierpień, 
pozostaje symbolem człowieka, który, choć samotny w bólu, ostatecznie znaj-
duje wspólnotę z Bogiem i innymi ludźmi poprzez przebaczenie i modlitwę.

Opowieść o Hiobie jest więc zarówno wyzwaniem dla ludzkiej solidarno-
ści, jak i przykładem jej odnowienia przez przebaczenie i Boskie wsparcie.

4. Syn marnotrawny

W tej biblijnej przypowieści syn marnotrawny opuszcza ojca i dom rodzin-
ny, wybierając życie w izolacji i konsumpcjonizmie. Dopiero w chwili kry-
zysu uświadamia sobie swoje wyobcowanie i potrzebę powrotu. Ten moment 
rozpoznania własnej słabości można interpretować za Tischnerem jako punkt, 
w którym rodzi się świadomość wspólnoty. Solidarność w tym sensie zaczyna 



 SOLIDARNOŚĆ JAKO OBECNOŚĆ I WSPÓŁODCZUWANIE… 189

się od uznania, że nikt nie jest samowystarczalny – człowiek potrzebuje relacji 
z innymi, by odnaleźć pełnię swojego istnienia. „Solidarność jest solidarnością 
z ludźmi i dla ludzi, jest więc zjawiskiem społecznym” (Tischner 2005, 18).

Ojciec w przypowieści symbolizuje miłosierdzie i bezwarunkową akcep-
tację. Tischner podkreślał, że prawdziwa solidarność wyraża się w gotowości 
przyjęcia drugiego człowieka takim, jakim jest, mimo jego błędów. W akcie 
przyjęcia syna ojciec wykracza poza logikę sprawiedliwości (która mogłaby 
żądać zadośćuczynienia), wybierając logikę miłości i wspólnoty. W tym sen-
sie solidarność nie polega na wyrównywaniu rachunków, ale wierności i na 
tworzeniu przestrzeni, w której można odbudować relacje. „Nie ma jednak 
wierności bez prób wierności. Wierność musi wiedzieć, czym jest, i do tego 
potrzebna jest jej próba. Próba polega na porzucaniu. Człowiek próbuje: syn 
porzuca ojca i staje się synem marnotrawnym. Doświadczenie inności docho-
dzi do zenitu. Potem wraca, by potwierdzić synostwo. Ojciec trwa w wierno-
ści. Bardzo trudno przestać być ojcem” (Tischner 2012, 12).

Postawa starszego syna, który czuje się niesprawiedliwie potraktowany, 
wskazuje na trudności w realizacji solidarności. W myśleniu Tischnera soli-
darność wymaga przekroczenia własnych uprzedzeń i zranień, aby uznać ra-
dość i dobro drugiego człowieka. Starszy syn musi nauczyć się patrzeć na bra-
ta nie przez pryzmat rywalizacji, ale przez perspektywę wspólnoty, w której 
dobro jednego jest radością wszystkich. Zgodnie z tym, co niejednokrotnie 
wybrzmiewało i u Tischnera, i u Wojtyły, a co zaczerpnięte jest z Listu do 
Galatów: „Jeden drugiego brzemiona noście, a tak wypełnicie prawo Chrystu-
sowe” (Ga 6,2).

I w tym przypadku wraca też motyw wcielenia. Tischner w homilii z 9 mar-
ca 1986 roku wygłoszonej w kościele św. Anny, zauważa, że z jednej strony 
ojciec jest cieniem Boga, ale co ciekawe mówi: „Gdyby trzeba było dzisiaj raz 
jeszcze opowiedzieć opowieść o marnotrawnym synu, trzeba by ją w pewnym 
miejscu zmienić. Trzeba by w miejsce starszego brata postawić kogoś inne-
go, postawić postać Jezusa Chrystusa. W miejsce miłości zawistnej trzeba by 
postawić miłość wstawienniczą, miłość która prosi i wstawia się za bratem. 
Chrystus staje się starszym bratem człowieka, bratem, który wstawia się za 
każdym marnotrawnym synem” (Archiwum Instytutu Myśli Józefa Tischnera, 
Niepublikowane homilie, Kościół świętej Anny 1984-1986). Dalej Tischner, 
zachęcając do solidarności, pisze, że człowiek musi odkryć w sobie również 
takiego starszego brata i obdarzyć marnotrawnego miłością wstawienniczą. 
Takiej miłości chce od nas Bóg. „Bóg chce mieć w nas konkurentów swojej 
miłości do ludzi” (Archiwum Instytutu Myśli Józefa Tischnera, Niepubliko-
wane homilie, Kościół Świętej Anny 1984-1986).

Tischner, w swoich rozważaniach o solidarności w kontekście tej parabo-
li, łączy wymiar indywidualny z wymiarem społecznym. Przypowieść o synu 



190 PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI

marnotrawnym może być odczytana jako alegoria społeczna, w której ojciec 
reprezentuje wspólnotę otwartą na pojednanie, a synowie – różne postawy wo-
bec tej wspólnoty. Filozof zachęcał do budowania solidarności opartej na dia-
logu, wzajemnym zrozumieniu i przebaczeniu – wartościach, które wyraźnie 
rezonują w tej przypowieści. Według Tischnera solidarność w przypowieści 
o synu marnotrawnym można rozumieć jako powrót do wspólnoty, przekra-
czanie egoizmu i wzajemne przebaczenie. To nie tylko moralne wezwanie, ale 
także głęboka prawda o ludzkiej naturze – człowiek znajduje siebie w relacji 
z innymi, a solidarność staje się fundamentem tej relacji. „Nikt nie jest samot-
ną wyspą. Jesteśmy zespoleni nawet wtedy, gdy tego nie wiemy. Łączy nas 
krajobraz, łączy nas ciało i krew – łączy praca i mowa. Nie zawsze jednak 
zdajemy sobie sprawę z owych powiązań. Gdy rodzi się solidarność, budzi się 
świadomość, a wtedy pojawia się mowa i słowo – wtedy też to, co było ukry-
te, wychodzi na jaw. Nasze wszystkie powiązania stają się widoczne. Wte-
dy człowiek nosi na swych plecach ciężar drugiego człowieka. Solidarność 
mówi, woła, krzyczy, podejmuje ofi ary. Wtedy ciężar bliźniego staje się często 
większy niż własny ciężar” (Tischner 2005, 12-13).

5. Miłosierny Samarytanin

Przypowieść o miłosiernym Samarytaninie w fi lozofi i Józefa Tischnera może 
być interpretowana jako opowieść o solidarności, która wykracza poza zwykłe 
obowiązki czy konwenanse społeczne. W swojej refl eksji nad solidarnością 
fi lozof łączy ją z głębokim szacunkiem dla godności osoby ludzkiej i zdol-
nością do współczucia wobec drugiego człowieka, niezależnie od różnic czy 
podziałów.

W przypowieści kapłan i lewita mijają pobitego człowieka, ignorując 
jego cierpienie, podczas gdy Samarytanin, przedstawiciel grupy postrzega-
nej w tamtym czasie jako obca, zatrzymuje się, aby pomóc. Według Tisch-
nera solidarność zaczyna się od uznania drugiego człowieka jako osoby, jako 
bliźniego, którego cierpienie domaga się odpowiedzi (Glinkowski 2024, 212). 
Podkreślał on, że solidarność rodzi się z doświadczenia wspólnego losu – do-
strzeżenia, że każdy z nas może znaleźć się w podobnej sytuacji.

Miłosierny Samarytanin nie tylko współczuje, ale także podejmuje kon-
kretne działanie, aby ulżyć cierpieniu rannego. Tischner wielokrotnie akcen-
tował, że solidarność to nie pasywna postawa, lecz aktywna obecność przy 
drugim człowieku. W działaniach Samarytanina widzimy solidarność w pełni 
praktyczną – troskę o drugiego, która przekracza bariery kulturowe, religijne 
i społeczne.



SOLIDARNOŚĆ JAKO OBECNOŚĆ I WSPÓŁODCZUWANIE… 191

Kapłan i lewita, choć być może usprawiedliwiają swoje działanie rytuała-
mi czy obowiązkami, w gruncie rzeczy wykazują się postawą egoizmu, sta-
wiając swoje interesy ponad potrzebami cierpiącego. Tischner przypomina, 
że solidarność wymaga przekroczenia siebie – rezygnacji z wygody, a czasem 
nawet bezpieczeństwa, by odpowiedzieć na potrzeby drugiego. Samarytanin 
wyraźnie wybiera dobro drugiego ponad swoje własne korzyści, co stanowi 
kluczowy wymiar solidarności.

Dla Tischnera ważnym aspektem solidarności jest spotkanie z drugim czło-
wiekiem w jego najbardziej osobistym wymiarze. Miłosierny Samarytanin nie 
widzi w rannej osobie jedynie „przypadku” czy „problemu”, ale konkretne-
go człowieka, którego cierpienie wymaga odpowiedzi. To spotkanie twarzą 
w twarz, oparte na empatii i wzajemnym uznaniu, staje się fundamentem soli-
darności. „Dobry uczynek Samarytanina jest odpowiedzią na konkretny krzyk 
konkretnego człowieka. To proste: ktoś woła o ratunek. Ranny leży w przy-
drożnym rowie. Jego ból ma szczególny charakter: nie jest wynikiem choroby, 
nieszczęśliwego zbiegu okoliczności, podeszłego wieku, lecz bólem z powodu 
drugiego człowieka. To człowiek człowiekowi zgotował taki los. Właśnie ten 
fakt jest ważny, to właśnie w sposób szczególny porusza sumienia i wzywa 
do solidarności. Nic tak nie oburza jak rana niepotrzebna – rana, którą zadaje 
człowiekowi drugi człowiek. Nad chorym operowanym – litujemy się. Nad 
skrzywdzonym – litujemy i oburzamy zarazem. Z widoku takich bólów rodzi 
się szczególnie głęboka solidarność” (Tischner 2005, 19).

Tischner widział solidarność jako zasadę, która wykracza poza grupy na-
rodowe, religijne czy społeczne, i obejmuje całą ludzkość. W przypowieści 
Samarytanin staje się wzorem takiej uniwersalnej solidarności – nie pyta, kim 
jest ranny ani czy należy do jego wspólnoty. Działa, kierując się głęboką wraż-
liwością na ludzką krzywdę, co wpisuje się w Tischnerowską wizję solidarno-
ści jako wspólnoty zbudowanej na dialogu, otwartości i miłości bliźniego. „Ja 
jestem z tobą, ty jesteś ze mną, jesteśmy razem – dla niego. My – dla niego. 
My, ale nie po to, by patrzeć na siebie, lecz – dla niego. (…) Wspólnota soli-
darności różni się od wielu innych wspólnot tym, że w niej pierwsze jest dla 
niego, a my przychodzi potem” (Tischner 2005, 20).

Przypowieść o miłosiernym Samarytaninie w myśli Tischnera ukazuje so-
lidarność jako spotkanie i obecność, które prowadzi do konkretnego działania 
w odpowiedzi na cierpienie drugiego człowieka. Tischner uczył, że prawdziwa 
solidarność nie zna granic, a jej istota tkwi w uznaniu, że los każdego człowie-
ka jest naszym wspólnym losem. To wezwanie, by widzieć w drugim człowie-
ku nie obcego, lecz bliźniego i stawać przy nim w chwilach jego największej 
potrzeby.



192 PRZEMYSŁAW ZIENTKOWSKI

Wnioski

Wizja człowieczeństwa według ks. Józefa Tischnera opiera się na uznaniu, że 
ludzkie życie jest pełne niepewności i bólu, a nasze odpowiedzi na te doświad-
czenia defi niują nas jako ludzi. Obecność w cierpieniu drugiego człowieka to 
akt miłości i odwagi, który przekracza słowa i wyjaśnienia. Tak jak przyjaciele 
Hioba zawiedli, próbując tłumaczyć jego cierpienie, tak my często zawodzi-
my, gdy próbujemy jedynie znaleźć przyczynę, zamiast po prostu „być”.

Dla fi lozofa współodczuwanie było kluczowym elementem solidarno-
ści. W jego wizji człowieczeństwa, człowiek jest istotą zdolną do empatii, do 
współuczestniczenia w emocjach i doświadczeniach innych. Często używał 
określenia „przestrzeń spotkania”, gdzie prawdziwa solidarność się realizuje. 
„Bodaj pierwszym następstwem spotkania jest zmiana znaczenia przestrze-
ni, w której znajduje się spotykający. (…) Obojętna dotąd przestrzeń staje się 
przestrzenią poprzecinaną możliwymi drogami. Wszystkie te możliwości dają 
się – za Antonim Kępińskim – sprowadzić do dwóch podstawowych: można 
się zwrócić ku spotkanemu lub można się odwrócić od spotkanego” (Tischner 
2017, 5-6).

Współodczuwanie to akt duchowy, w którym człowiek otwiera się na cier-
pienie drugiego i przeżywa je razem z nim. Tischner podkreślał, że solidarność 
nie oznacza ucieczki przed bólem, lecz przeciwnie – wejście w jego przestrzeń 
i dzielenie go.

Według niego solidarność była odpowiedzią na radykalne pytanie o sens 
cierpienia. Człowiek, widząc cierpienie innego, staje przed wyborem: może 
odwrócić wzrok lub podjąć decyzję o obecności i współodczuwaniu. Za Woj-
tyłą bowiem uważał, że: solidarność to głęboko personalistyczna postawa, 
która polega na gotowości poświęcenia jednostkowych interesów dla dobra 
wspólnego. Zatem solidarność jest wyrazem najgłębszej istoty człowieka 
– zdolności do przekroczenia siebie w miłości i współczuciu. ,,Solidarność
oznacza stałą gotowość do przyjmowania i realizowania takiej części dobra
wspólnego, jaka każdemu przypada w udziale z tej racji, że jest członkiem
określonej wspólnoty” (Wojtyła 1985, 350).

W ten sposób solidarność staje się aktem transcendencji – wyjścia poza 
siebie w kierunku drugiego człowieka. Tischner widział w niej możliwość 
stworzenia autentycznej wspólnoty, gdzie relacje międzyludzkie oparte są na 
prawdziwej trosce i otwartości.

Łączył solidarność z etyką nadziei. Obecność przy cierpiącym i współod-
czuwanie to akt nadziei – wiary, że nawet w najtrudniejszych chwilach można 
odnaleźć sens i pocieszenie. Nadzieja nie wynika tu z naiwnego przekonania, 
że cierpienie zawsze ma sens, ale z przekonania, że obecność drugiego czło-
wieka może nadać mu znaczenie.



 SOLIDARNOŚĆ JAKO OBECNOŚĆ I WSPÓŁODCZUWANIE… 193

BIBLIOGRAFIA

Bonowicz, Wojciech. 2005. Tischner. Kraków: Wydawnictwo Znak. 
Burgos, Juan. 2010. Personalizm, tłum. Krzysztof Koprowski. Warszawa: Centrum Myśli Jana Paw-

ła II.
Durkheim, Emile. 1999. O podziale pracy społecznej, tłum. Krzysztof Wakar. Warszawa: Wydaw-

nictwo Naukowe PWN. 
Glinkowski, Witold. 2024. „Odpowiedzialność – dialogiczne oblicze wolności”. W: Oblicza wolno-

ści w dialogu z Tischnerem, red. Zbigniew Stawrowski, 203-216. Kraków: Instytut Myśli Józefa 
Tischnera.

Jagiełło, Jarosław. 2020. Od aksjologii do agatologii – fi lozofi a człowieka Józefa Tischnera. W: Jó-
zef Tischner, red. Jarosław Jagiełło, 41-108. Kraków: Wydawnictwo Naukowe Akademii Igna-
tianum w Krakowie. 

Jan Paweł II. 2014. Encykliki Ojca Świętego Jana Pawła II. Pamiątka kanonizacji. Kraków: Wy-
dawnictwo Znak. 

Michnik, Adam, Józef Tischner i Jacek Żakowski. 2001. Między Panem a Plebanem. Kraków.
Rosenzweig, Franz. 2012. Gwiazda Zbawienia, tłum. Tadeusz Gadacz. Warszawa: iTON Society.
Stawrowski, Zbigniew. 2020. Solidarnosć znaczy więź AD 2020. Kraków: Państwowy Instytut Wy-

dawniczy.
Tarnowski, Karol. Józef Tischner – niezastąpiony fi lozof nadziei. Dostęp: 11.11.2024. http://www.

tischner.org.pl/karol-tarnowski/tischner-niezastapiony-fi lozof-nadziei.
Tischner, Józef. Homilia wygłoszona w krakowskim kościele św. Anny z 9 marca 1986 r. Materiały 

niepublikowane. Archiwum Instytutu Myśli Józefa Tischnera.
Tischner, Józef. 2005. Etyka solidarności oraz Homo sovieticus. Kraków: Wydawnictwo Znak. 
Tischner, Józef. 2012. Filozofi a dramatu. Kraków: Wydawnictwo Znak. 
Tischner, Józef. 2012. Zrozumieć własną wiarę. Kraków: Wydawnictwo Znak. 
Tischner, Józef. 2013. Myślenie w żywiole piękna. Kraków: Wydawnictwo Znak.
Tischner, Józef. 2017. Inny. Eseje o spotkaniu. Kraków: Wydawnictwo Znak.
Tischner, Józef. 2019. Filozofi a człowieka. Wykłady. Kraków: Wydawnictwo Znak.
Tischner, Józef. 2020. Nadzieja mimo wszystko. Kraków: Wydawnictwo Znak. 
Tischner, Józef. 2023. U źródeł myślenia. Kraków: Wydawnictwo Znak. 
Wojtyła, Karol. 1985. Osoba i czyn. Kraków: Polskie Towarzystwo Teologiczne Unum.
Wojtyła, Karol. 2003. Hiob. Wrocław: TUM Wydawnictwo Wrocławskiej Księgarni Archidiece-

zjalnej.

P���
����� Z���
�	���� – dr, adiunkt w Katedrze Pedagogiki Kultury na 
Wydziale Pedagogiki Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego w Bydgoszczy. Jest 
członkiem Internationale-Ferdinand-Ebner-Gesellschaft oraz Pomorskiego Towa-
rzystwa Filozofi czno-Teologicznego. Zainteresowania badawcze koncentrują się 
wokół: fi lozofi i społecznej, fi lozofi i polityki, teologii politycznej, praw człowie-
ka, antropologii fi lozofi cznej, fi lozofi i edukacji, personalizmu, fi lozofi i dialogu.


