
Open Access article, distributed under the terms of the CC licence (CC-BY, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

„Teologia i Moralność”, Volumen 19 (2024), numer 3 (37), s. 207-225
Numer specjalny

ISSN 1898-2964 eISSN 2450-4602 
DOI: 10.14746/TIM.2024.37.3.15

Animationstheater als Medium des Wortes Gottes

Teatr animacji jako medium Słowa Bożego

ADAM KALBARCZYK
Uniwersytet im. Adama Mickiewicza, Wydział Teologiczny, 
Zakład Teologii Praktycznej, Poznań, Poland
adamkal@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0002-3749-2497

Abstract: Theatre has played an important role in the preaching of the Church since 
the time it entered into the space of faith a�long time ago, creating its own forms called 
the religious, sacral, catholic or liturgical theatre. Especially today, in the times of visual 
reality, the evangelical function of theatre has been widely appreciated, mainly due to the 
language of images it utilizes. There has always been high demand for words animated by 
ima ges and the Holy Scriptures provide readers with them in abundance. Word and  image, 
as content carriers, activate the listener/ spectator, encourage him/ her to take an intellec-
tual effort, engage personally, refl ect on God’s words and their impact on an individual’s 
everyday life, teaching listening and helping hear not only the voice of God, but also of 
another human being. Hence, theatre as a�medium of the evangelical truth can be an in-
strument used to improve an individual, rendering him/ her convinced about the primacy 
of spiritual values, sensitizing him/ her toward the truth, teaching maintaining objectivity, 
taking responsibility for the word and differentiating between true/false and right/wrong. 

This article aimed to demonstrate the animation theatre as an attractive and useful – 
particularly in the contemporary social and cultural context – tool for preaching the Word 
of God within and beyond liturgy as well as to formulate postulates for the theory and 
practice of church preaching taking into account the animation theatre. The following re-
search methods were used in the work: analysis of the ecclesiastical documents and ava-
ilable publications about theatrical animation, sometimes comparative method and syn-
thesis of the results from this research. The fundamental conclusion of the studyis worded 
as follows: Whereas resorting to the theatrical forms in preaching the Good News beyond 
the liturgy raises no objections, implementing them into it directly is considered question-



208 ADAM KALBARCZYK

able and even controversial. For this reason, whenever elements of theatre are utilized in 
liturgical celebrations, the liturgical norms have to be observed precisely so that to avoid 
any abuses, and primarily one has to remember that the Eucharist is not a�theatre, but 
God’s meeting with His people.
Keywords: theatre; preaching; liturgy

Abstrakt: W�kościelnej posłudze Słowa ważne miejsce zajmuje teatr, który już dawno na 
trwałe wpisał się w�przestrzeń wiary, tworząc własne formy, określane mianem teatru re-
ligijnego, sakralnego, chrześcijańskiego czy liturgicznego. Szczególnie dzisiaj, w�naszej „wi-
zualnej” rzeczywistości, powszechnie docenia się jego ewangelizacyjną funkcję, wskazując 
przede wszystkim na obrazowy język. Ludzie zawsze potrzebowali słowa ożywionego 
obrazem, świadczy o�tym niezwykle barwny język Pisma Świętego. Słowo i�obraz, które 
są w�teatrze nośnikami treści, aktywizują słuchacza-widza, pobudzają do wysiłku intelek-
tualnego, osobistego zaangażowania, refl eksji nad Słowem Bożym i�jego rolą w�życiu czło-
wieka, uczą słuchać i�pomagają usłyszeć głos Boga, ale też i�drugiego człowieka. Stąd teatr 
jako medium prawdy ewangelijnej może być narzędziem doskonalenia człowieka, prze-
konuje go o�prymacie wartości duchowych, uwrażliwia na prawdę, uczy obiektywności, 
kreatywności, odpowiedzialności za słowo, odróżniania prawdy od fałszu i�dobra od zła. 

Celem niniejszej pracy jest ukazanie teatru animacji jako atrakcyjnego i�pomocnego 
– zwłaszcza we współczesnym kontekście społeczno-kulturowym – narzędzia głoszenia
Słowa Bożego w�ramach liturgii i�poza nią, jak też sformułowanie postulatów dla teorii
i� praktyki kościelnego przepowiadania uwzględniającego teatr animacji. W�pracy zasto-
sowano analizę treści dokumentów kościelnych i�dostępnych publikacji na temat animacji
teatralnej, niekiedy metodę komparatywną, jak też syntezę wyników przeprowadzonych
badań. Główny wniosek z�tych badań brzmi następująco: O�ile posługiwanie się formami
teatralnymi w�głoszeniu Słowa Bożego poza liturgią nie budzi żadnych istotnych zastrze-
żeń, o�tyle wprowadzanie ich w�przestrzeń liturgiczną rodzi pytania, a�nawet kontrower-
sje. Dlatego posiłkowanie się nimi w�ramach liturgicznego przepowiadania wymaga prze-
strzegania przepisów liturgicznych i� sformułowania jasnych zasad ich stosowania. Nade
wszystko zaś trzeba pamiętać, że liturgia nie jest teatrem, lecz spotkaniem Boga z� Jego
ludem.
Słowa kluczowe: teatr; przepowiadanie; liturgia

Einführung

Das Animationstheater ist seit der Antike eine faszinierende Art der Schau-
spielkunst, in der die Rolle des Schauspielers entweder eine Puppe oder ein 
anderer von außen – sichtbar oder unsichtbar, hinter der Kulisse durch den 
Animateur – bewegter Gegenstand übernimmt. Es bietet eine sehr reiche und 
vielfältige Wirklichkeit, die ihre Potenzen im breiten Spektrum zwischen tra-
ditionellen, nicht selten jahrhundertealten und aus vielen Kulturen stammen-



 ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 209

den Gattungen des Puppentheaters und den ultramodernen, avantgardistischen 
Experimenten, die an Performancekunst oder alternatives Theater erinnern, zu 
entfalten vermag.

Nicht selten koexistiert es mit dem plastischen Theater sowie dem Mas-
ken- und Schauspielertheater. Manchmal wird es Figuren- oder Objekttheater 
genannt, meistens wird es aber als Puppentheater bezeichnet (leider wird es 
auch öfters und grundsätzlich mit Unterhaltungsformen für Kinder assoziiert), 
obwohl die Puppe auf seiner Bühne seit langem nicht das einzige und vorherr-
schende, sondern nur als ein von potentiellen künstlerischen Ausdrucksmitteln 
zu betrachten ist. Weil jedoch der Hauptbestandteil dieses Theaters das Phäno-
men der Animation – Belebung der Materie – ist und weil es sein Wesen deter-
miniert und in sich all seine Dimensionen und Arten vereinigt, so scheint dafür 
das Animationstheater eben die zutreff endste Bezeichnung zu sein.

In diesem Theater spielt die Puppe jedoch weiterhin eine wichtige Rolle. 
Sie kann als animierte Figur, die in die Rolle des menschlichen Schauspie-
lers tritt, zu einer Bühnengestalt, dramatischen Figur, zum Partner des Schau-
spielers, zum plastischen und ikonischen Zeichen werden. Als Gegenstand, 
der kein eigenes Leben hat, als Produkt, als unvollkommene Replik des Men-
schen, kann sie, allein durch seinen Willen getätigt, eine Zeitlang leben, sich 
bewegen, agieren, sprechen oder singen. Es ist der Mensch, der das wirkliche 
Agens, Subjekt ist, das einer Puppe ihre Bühnensubjektivität verleiht. Daher 
wird die Theateranimation manchmal auch Prozess der Subjektivierung ge-
nannt. Menschliche Kreativität und sein Ideenreichtum haben im Laufe der 
Jahrhunderte enorme Vielfalt und erstaunliches Reichtum an Theaterpuppen 
geschaff en und sie tun dies noch immer weiter. Die meisten von ihnen lassen 
sich klassifi zieren (z. B. Marionetten, Marotten, Stockhand-, Finger- Schatten-
puppen), aber es gibt auch welche, die sich jeglichen Klassifi kationsversuchen 
entziehen. Mit der Vielfalt der Arten und Gruppen der Theaterpuppen verbin-
det sich auch das enorme Reichtum an Formen des Animationstheaters.

Dieses Theater, ähnlich wie das Schauspielertheater, kann insbesondere im 
modernen kulturell-gesellschaftlichen Kontext zum attraktiven und nützlichen 
Instrument der Verkündigung des Gotteswortes im Rahmen der Kirchenlitur-
gie aber auch außer ihr werden (Kalbarczyk 2013, 268-295; 2018, 5-18). Das 
Ziel dieses Artikels ist, seine Möglichkeiten und Potenzen in diesem Bereich 
darzustellen.

1. Der Prediger als Animateur einer Theaterpuppe

Der Prediger, der das Gotteswort verkündigen möchte, indem er die Formen 
des Animationstheaters nutzt, soll der schwierigen Kunst der Animation mäch-



210 ADAM KALBARCZYK

tig sein. Diese ist immer eine kreative Animierung, d. h. sie beruht nicht nur 
auf einfacher Belebung der Dinge, aber – nach Andrzej Kącki – auf der nar-
rativen Belebung gewisser Materie, die durch „parabolische Werte des drama-
tischen Textes” determiniert sei und die „dank Bühnentransformation zu ma-
teriellem Ereignis werde, das in bestimmter Zeit und in bestimmtem Raum” 
zustande komme (Kącki 2004, 69; Leroi-Gourhan 1988). Der im Animations-
theater wirkende Schauspieler betrachtet den von ihm animierten Gegenstand 
(Figur, Puppe) nicht als Instrument des jeweiligen künstlerischen Ausdrucks 
sondern strebt nach seiner kreativen Integration mit ihm und so sieht er da-
rin den Modus einer künstlerischen Aussage, der in sich gleichzeitig einer-
seits Animationsvorteile des jeweiligen zu animierenden Gegenstandes und 
andererseits das Talent des Animateurs vereint. Eine solche Methode erlaubt 
dem Animateur menschliche Emotionen und seine Expressivität der Puppe zu 
verleihen und dadurch aus ihr eine Person – einen authentischen Schauspieler 
zu kreieren. Dieser Grundsatz und gleichzeitig diese Methode des Animati-
onstheaters scheint an den fundamentalen Grundsatz und Methode der Predigt 
zu erinnern, denn sie beruht prinzipiell auf kreativer Belebung des durch pa-
rabolische Werte des heiligen Textes bedingten Wortes, damit die dadurch an-
geregte, durch den Geist beeinfl usste Gemeinschaft anfängt zu Gott zu reden 
(Czerwik 2010, 237).

Die so begriff ene Theateranimation kann ohne mühsame Übung nicht ge-
lernt werden. Sie beginnt gewöhnlich, indem man die Expressivitätbereiche 
der jeweiligen Puppe erforscht und ihre kreativen Potentiale bestimmt. Erst 
dann kann man Animation lernen, also wie die Puppe zu führen ist, was haupt-
sächlich auf der Fertigkeit beruht, Bewegungen, Geste und Worte miteinander 
zu korrelieren. Es sind rein technische Übungen, die stufenweise um Mittel 
des schauspielerischen Ausdrucks erweitert werden. Die Animation ist vor 
allem eine Art von Übertragung der Kraft und Bewegung des Schauspielers 
auf eine leblose Puppe, die eben dadurch lebendig wird. Diese Übertragung 
„kompliziert [...] den Bühnenkode, denn bei Erzeugung der Expression kommt 
es zu einer gewissen Indirektheit, weil ein Instrument – Puppe oder ein anthro-
pomorphisierter Gegenstand auftaucht, was im dramatischen Theater nicht der 
Fall ist. Eine solche Situation erinnert an den subtilen Unterschied zwischen 
einem Vokalisten und einem Instrumentalisten. Sowohl der Schauspieler als 
auch der Sänger sind direkte Sender, die gleichzeitig selber eine Botschaft ver-
körpern (denn ihre Stimme und ihre Gesten sind ein Teil ihres Selbst). Im Pup-
pentheater kommt es zu einem Mittlungsprozess – einer Interaktion zwischen 
Schauspieler-Animateur und dem zu animierenden Gegenstand” (Kącki 2004, 
71).

Das Ziel eines solchen mühsamen Trainings ist – wie die Puppenspieler 
zu sagen pfl egen – die vollkommene Integrität der Manipulationskunst mit 



ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 211

dem vorzutragenden Text zu erreichen, also „die Fertigkeit, die angenommene 
Rolle und Handhabung des Instruments, die manuelle Fertigkeit und fl ießen-
de Manipulation mit dem zu animierenden Gegenstand zu synchronisieren” 
(Kącki 2004, 71). Puppenanimation umfasst auch Sprecherziehung, somit 
auch entsprechendes Stimmtraining in Theorie und Praxis des Sprechens. Da-
mit die Schauspieler bewusst sowohl ihr Sprechapparat gekonnt nutzen und 
sein Potential erweitern können, üben sie sich in speziellen Resonanztechni-
ken. Darüber hinaus lernen sie verschiedene Arten der Textwiedergabe, indem 
sie sich Nachahmung der Stimmen, ihre Diversifi zierung je nach dem Cha-
rakter und Art der Puppe und Synchronisierung des Textes mit der Bewegung 
aneignen. 

Die Inszenierungen des Animationstheaters entstehen aus zwei elemen-
taren Stoff arten: Dem des Wortes und dem der Bewegung der Puppe. Weil 
die Puppe über dürftige Mimik verfügt, spielen die Schauspieler weitgehend 
verbal, indem sie hauptsächlich zu phonetischer Stilisierung greifen, also mit 
Hilfe der Tonfarbe den individuellen Charakter der Puppengestalten schaff en. 
„Das Wortspiel im Puppentheater begünstigt die Entstehung der Atmosphäre 
gewisser Illusion und Phantasmagorie, denn es füllt diese gewisse, aus der 
Dürftigkeit des wichtigsten Vehikels, der der Puppe resultierende Leere. In ei-
nem bestimmten Grade wird das Wort zu diesem Etwas”, das das Geschehen 
in Zeit und Raum ergänzt und was als Puppentheater bezeichnet wird” (Kącki 
2004, 76-77).

Im Animationstheater ist das Wort klar, plastisch, illustriert wiederzuge-
ben oder wie Kącki schreibt: es sollte „visualisiert” werden. Dies beruht auf 
einer viel weitgehender Abgrenzung der einzelnen Textpassagen und ihrer lite-
rarischen Stilisierung als in der herkömmlichen Theaterart. Der Puppenspieler 
verfügt in diesem Bereich über viele Möglichkeiten, von spezieller Auswahl 
der stilistischen Mittel, Einsatz von poetischen Mitteln (z. B. der mit Meta-
phern arbeitenden Tropenlehre oder poetischen Syntax) bis auf solche Mittel, 
wie Euphemismen, Diminutiva (Verkleinerungen) oder Infantilisierung. Dazu 
kommt noch die Belebung der Stimme durch phonische, tonale Stilisierung, 
also Einsatz von verschiedenen künstlerischen Tricks – vor allem von denen 
der Dynamik, die auf Teilung des Textes in Phrasen und ihrer entsprechen-
den Akzentuierung beruht und von denen der Agogik (Tempo- und Rhythmus-
änderung), die in Ritardando (Tempoverlangsamung) oder Accelerando und 
Stringendo (Tempobeschleunigung) der Aussage ihren Ausdruck fi ndet. Für 
den Puppenspieler wird auch die Fertigkeit verschiedene menschliche und tie-
rische Stimmen und andere Geräusche nachzuahmen nützlich sein.

Weil der Puppenspieler mit dem ganzen Körper spielt, darf er sich nicht 
nur auf Mimik beschränken, sondern er sollte auch mit Gesten spielen (Pa-
vis 1998, 166-169). Ästhetische Gesten sind im Animationstheater die wich-



212 ADAM KALBARCZYK

tigsten. Denn sie entscheiden sowohl über die künstlerische Ausgestaltung der 
Auff ührung als auch über die Art der eingesetzten Animationsmaßnahmen. „In 
Puppenanimation ist die Gestik nie zufällig, obwohl sie öfters als Ergebnis des 
aus dem Stegreif auf der Bühne Dargebotenen, während der Auff ührung, zu-
stande kommt. Sie wird jedoch immer in ein Zeichensystem gebündelt, das zu 
einem wichtigen Bestandteil des künstlerischen Ausdrucks des Puppenspielers 
wird” (Kącki 2004, 81).

Mit der Vorbereitung der Prediger zum Animationstheater ist unterschied-
lich. Manche, bevor sie mit einer Puppe auf der Kanzel „auftreten”, nehmen 
an diversen Kursen teil, andere lernen diese Kunst aus den Filmen, die Inter-
net anbietet, aber es gibt auch welche, die auf ihren angeborenen Veranlagun-
gen basieren. Mangel an entsprechender Bildung in diesem Bereich führt aber 
dazu, dass das Predigen mithilfe einer Puppe zu einer kitschigen, auf billigen 
Tricks bauenden Animation wird und somit nicht auf fundiertes Puppenspie-
lerhandwerk gestützt, wirkt das ganze Spiel sozusagen nur auf Eff ekt aus. Die 
Fertigkeit des Predigers in Führung der Puppe, Synchronisierung ihrer Bewe-
gungen mit der Stimme, entsprechende Mimik und Gesten sind aber im Fall 
einer Homilie oder einer Predigt enorm wichtig, denn der Prediger spricht im-
mer zu den Zuhörern – um an die Formel des heiligen Augustinus zu erinnern 
„mit entblößtem Gesicht”, d. h. er muss zu hören und zu sehen sein – als einer, 
der das Wort verkündigt und die Puppe führt (Kocur 2005, 289-290) Der Pre-
diger kann nicht hinter die Kulisse verschwinden. Daher ist das „Wortspiel” 
für ihn als Puppenspieler so wichtig, das Spiel, das im Animationstheater ge-
nauso wichtig ist wie „das Spiel mit der Puppe” – umso mehr, dass bei der 
Verkündigung, in der Predigt, das Wort immer Supremat und Wirkung haben 
soll und man darf ihm weder seine Kraft nehmen noch das Vertrauen darauf 
abbauen (Paul VI. 1975, 42).

Um eine Predigt als Theaterform zu gestalten, hat der Prediger in der Vor-
bereitungsphase ein Szenarium zu entwerfen, also einen literarischen Stoff  
vorzubereiten, der dann mit theatralischen Mitteln umgesetzt werden kann. Es 
reicht nicht eine epische Form vorzubereiten, also eine Handlung zu entwer-
fen und sie in Form einer Erzählung oder Plauderei darzubieten. Ein solches 
Szenarium sollte fertige Dialoge, Beschreibung der Handlung, Protagonisten, 
Orte und Zeit enthalten. Ohne dies kann auch eine mit theatralischen Mitteln 
des Animationstheaters umgesetzte Predigt nicht auskommen, insbesondere 
auch deswegen, weil den Aussagen der Prediger, die das Gotteswort in einer 
solchen Form verkündigen zu entnehmen ist, dass nur wenige von ihnen sol-
che Szenarien entwerfen – die meisten jedoch improvisieren und der Versu-
chung erliegen oder der Mode nachgehen auf dem „Lebendplan” zu spielen.



 ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 213

2. Animationstheater in der Liturgie

Die Theaterpuppe und andere animierte Gegenstände können zu Bühnenge-
stalten oder zu ikonischen Zeichen werden. Als beide Arten können sie in dem 
Bereich der Verkündigung auftauchen und sie sind dort auch präsent. Für die 
Einführung der theatralischen Formen in den Liturgiebereich ist erforderlich 
zu prüfen, ob dies mit den liturgischen Normen konform ist.

2.1. Grundsätze der Anwendung von theatralischen Formen 
in der Liturgie

In dem Direktorium Puerosbabtizatos vom 1973 über heilige Messen mit Teil-
nahme von Kindern lesen wir: „Die Liturgie darf nie als ein trockener und 
nur begriffl  icher Vorgang erscheinen” (Kongr egation 1973, 35). Daher wird in 
diesem Dokument den visuellen Bestandteilen ein großer Wert für die Litur-
gie zuerkannt. Viele von solchen Elementen enthalten schon die Riten selbst 
und der Ort ihrer Durchführung, man kann jedoch noch weitere einführen, die 
den Kindern dazu verhelfen‚ die großen göttlichen Werke, die dank Schöpfung 
und Erlösung entstanden sind ins Auge zu fassen und die durch visuelle Reize 
ihr Gebet fördern (Kongregation 1973, 35). Nützlich kann auchdie Verwen-
dung von Bildern sein, „die von den Kindern selbst hergestellt wurden, etwa 
zur Illustration der Predigt, zur bildlichen Darstellung der Fürbittenanliegen, 
zur Anregung der Meditation” (Kongregation 1973, 36). Darüber hinaus er-
laubt das Direktorium, dass sich die an Kinder gerichtete Predigt manchmal 
ins Dialog mit ihnen verwandelt, „sofern man nicht schweigendes Zuhören 
der Kinder vorzieht” (Kongregation 1973, 48). Damals stellte dies die Kinder 
in privilegierte Lage im Vergleich zu den Erwachsenen, die – wie dies frühere 
Dokumente festgelegt haben – sich des Dialogs zu enthalten haben (Sławiński 
2008, 62). Die Dialogform auch in der Predigt für Erwachsene zu gebrauchen, 
erlaubte erst die Instruktion der Kongregation für den Klerus Ecclesiae de 
Mysterio vom 1997 (Kon gregation 1997, 3). 

Es scheint,  dass die Forderung nach Bildlichkeit und Einsatz der Dia-
logform in der Predigt nicht nur auf an Kinder gerichtete Verkündigung zu 
beschränken ist, weil auch erwachsene Zuhörer der Liturgie, das Gotteswort 
nicht als etwas Trockenes und in den Gedankenbereich gehörendes Gut emp-
fi nden sollten. Daher könnten Dialog, Requisiten, Bilder und kleine Theater-
formen okkasionell und vernünftig, unter Einhaltung der liturgischen Normen, 
als Medium der von dem Prediger vermittelten Inhalte auch in den Homilien 
für Erwachsene eingesetzt werden (Długosz 2001, 7). 



214 ADAM KALBARCZYK

Wenn man also annimmt, dass es möglich ist, die theatralischen Formen 
in liturgischer Verkündigung einzusetzen, soll dafür gesorgt werden, dass die 
Homilie dabei ihre liturgische Natur nicht verliert, damit sie nicht zu einer von 
ihr abstrahierenden oder zu einer sie dominierenden Vorstellung verwandelt 
wird. Man soll auch an den Supremat des Wortes über das Bild und den beson-
deren Charakter des Predigerdienstes denken. Die Inszenierung ist als eine der 
Vermittlungsformen, als Ergänzung, Verstärkung oder Mittel zur attraktiven 
Gestaltung oder zur Verstärkung des zu verkündigenden Gotteswortes zu be-
trachten. Sie soll der Liturgie dienen und nicht als vorrangiges Geschehen die 
Aufmerksamkeit der Gläubigen fesseln. Sie darf Botschaft und Empfang des 
Gotteswortes nicht einschränken, stören oder sogar aufheben. Auf keinen Fall 
darf man sie einsetzten, um ausschließlich Unterhaltung, Spiel oder angeneh-
men Zeitvertreib zu bieten. Sie soll der Erlösung und nicht der „Aufl ösung” 
des Menschen im Vergnügen dienen (Broński 2010, 172). Der Erlösung hat 
auch der Prediger zu dienen, denn er ist Diener des Evangeliums und nicht 
sein Herr. Somit sollte er beim Einsatz von theatralischen Formen in der Ver-
kündigung dafür sorgen, dass seine Rolle nicht darauf beruht nur Schauspieler, 
Animateur, Moderator oder „Unterhalter” zu sein, der die ganze Aufmerksam-
keit der Liturgieteilnehmer auf sich zieht und nicht – wie es sein sollte – auf 
Gott und sein Wort konzentrieren. Er darf seine aus von ihm angenommenem 
Sakrament der Weihe resultierende Pfl icht zu lehren und zu heiligen nicht ver-
nachlässigen oder sich selber davon zu dispensieren. Er darf seinen Dienst 
auch nicht auf Gläubige, die an der Inszenierung teilnehmen übertragen.

2.2. Puppe als Person im Predigerdialog und in den Inszenierungen

Im Rahmen der Verkündigung können Puppen als Personen z. B. in Alltagssze-
nen, einer inszenierten Erzählung oder Darstellung eines biblischen Ereignis-
ses auftreten. Diese Formen werden üblicherweise nicht vom Prediger selbst 
sondern von anderen Menschen, die eine Aushilferolle spielen, dargeboten, sie 
werden zu einem Ansatzpunkt für die Predigt, zu einem gewissen „Exempel”, 
auf das der Prediger in seiner an für sich nicht mit der dramatischen Struktur 
im unmittelbaren Zusammenhang stehenden Predigt anspielt. Sie können im 
Anschluss an die Predigt kommen, um die vom Prediger angegebene Lösung 
zu illustrieren oder sie besser einzuprägen. 

Meistens tauchen jedoch die Puppen als Personen in den in Dialogform 
ausgestalteten Homilien auf. In diesem Fall ist die Puppe, die der Homilist 
selbst animiert und ihr eine Stimme verleiht (gewöhnlich eine andere als die 
seinige, um ihren Status als Person zu unterstreichen), sein Partner im Dialog, 
den er mit ihr führt. Es ist auch möglich, dass der Homilist mit der Puppe (den 



ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 215

Puppen) spricht, die von einer (mehreren) Person (Personen) animiert wird 
(werden) und die hinter einer Kulisse versteckt ist (sind). Es ist ein Gespräch 
(keine Diskussion oder kein Streit!), dessen Gegenstand die im vorgelesenen 
Bibeltext enthaltene Botschaft oder das jeweilige Thema aus dem Kontext der 
Messelesung ist. Ein solcher Dialog unterscheidet sich wesentlich von dem 
lebendigen, spontanen und in seinen Folgen unvorhersehbaren Dialog, den der 
Prediger mit menschlichen Liturgieteilnehmer führt. Der Dialog des Predigers 
mit der Puppe, einer durch Animation und Spiel kreierten Person, ist geplant, 
als Rollenspiel geschrieben, soll nach von ihm entworfenem Szenarium ablau-
fen. Der Prediger weiß, worauf dieses Gespräch hinausläuft, denn die Puppe 
spricht, was er will. Er ist hier Autor, Regisseur und Darsteller. Dennoch, weil 
die Predigt an für sich lebendiges Wort ist, soll sie auf der Kanzel „passieren”, 
das Gespräch des Priesters mit der von ihm animierten Puppe kann nicht nur 
zu einer mechanischen und akribischen Abbildung des entworfenen Szenari-
ums oder zu etwas von der Art geplanter didaktischen Aktion mit streng de-
terminiertem Ziel werden. Daher sollte dieses Gespräch durch Off enheit und 
Aufgeschlossenheit geprägt sein. Manchmal soll man – als Antwort auf das 
Geschehen während der Predigt oder ggf. auf irgendwelche Reaktionen (Kör-
persprache) der Zuhörer – neue Worte, Wendungen und Gesten verwenden 
oder sogar wagen, neue, aus dem Stegreif kommende Ideen umzusetzen.

Dies ist wichtig auch aus diesem Grund, dass die Puppe nicht nur dem 
Gotteswort und dem Prediger dient, aber auch den Zuhörern, die sie gewis-
sermaßen vertritt und mit der sie sich identifi zieren. Die animierte Puppe ist 
Abbild des in Dialog mit Gotteswort kommenden Menschen, eines Menschen, 
der auf das Gehörte lebendig reagiert und der seine Fragen, Zweifel, Ängste, 
Hoff nungen und Freuden spontan ausdrückt. Aus diesem Grunde muss dieser 
extern aktuelle, reale Dialog des Predigers mit der Puppe gleichzeitig zu ei-
nem inneren virtuellen Dialog werden, d. h. in Worten, Ton, Gesten, Haltung 
der beiden aber auch in der Darstellung der von ihnen angebotenen Inhalte und 
im Appell sollte die Intention durchleuchten „die Erfahrungen der Teilnehmer, 
Bedürfnisse und Lage des jeweiligen Zuhörers berücksichtigen zu wollen” 
(Chaim 2003, 301). Paradoxerweise kann der wirklich live ablaufende Dialog 
des Predigers mit der animierten Puppe ein fi ktiver Dialog sein, der vom rea-
len Leben abstrahiert und nur „gespielt”, inszeniert wird und erst dann, wenn 
er durch Eigenschaften, Grundsätze eines virtuellen (auch fi ktiv genannt!) Dia-
logs geprägt wird, wird er zum wirklichen, echten Dialog „vom Alltag”. 

In Polen gibt es viele Priester, die mithilfe des Animationstheaters den 
Kindern das Gotteswort vermitteln. Zu den bekanntesten von ihnen gehören 
Kommentare zu Sonntags- oder zu Evangelium für Feiertage, die durch eine 
Handpuppe im Kapuzinerkutte namens Gienek Washable dargeboten wer-
den. Die Puppe wird von Piotr Narkiewicz, Priester der Warschauer Erzdiö-



216 ADAM KALBARCZYK

zese animiert. „Gienek ist nur eine Art Köder, mit dem ich die Menschen für 
Gott angeln möchte, er ist kein Ziel an für sich” – erklärt der Schöpfer dieser 
Plüschfi gur. Sie verwendet einfache Sprache. So Narkiewicz: „Die Eltern ver-
mögen nicht immer Begriff e zu erklären, die banal vorkommen können wie 
z.B. was bedeutet bekehren; wie ist es sich von Gott leiten zu lassen u.ä. Öf-
ters muss man auf fundamentale Dinge zurückgreifen” (Białkowski 2013). Er
unterstreicht, dass die Kleinen wegen „Märchenhaftigkeit” ihres Lehrers mehr
behalten können.

Die Szenen mit Gienek werden aufgenommen und im Internet und als 
DVD verbreitet (Gienek Washable 2013). In der Ankündigung der jewei-
ligen Predigtfolge parodiert er den britischen Reisenden und Alpinist Bear 
Grylls und sagt: „Ich heiße Gienek Washable, ich war Scouts Maskottchen, 
ich habe die Nordwand der Zitadelle und einen Baum im Park bestiegen, ich 
habe Schlitten und Auto gefahren, ich habe ins Kanal und in die Mülltonne 
reingeguckt. Und heute zeige ich euch, wie man Evangelium verkündigt” 
(Ślusarczyk 2013). Gienek wagt, wie jedes Kind, unbequeme Fragen zu stel-
len und verblüff end off en zu reden: Diese Handpuppe spielt öfters mit anderen 
Puppen, wenn sie z. B. über Jesus als den guten Hirten auf einer Wiese mit 
einem Plüschschaf redet. Er handelt auch symbolisch: Wenn er z. B. sagt, dass 
Jesus wie ein Weizenkeim abgestorben sei, sät er selber Weizen in den Topf. 
Das anonyme Plüschmaskottchen fesselt die Aufmerksamkeit der Kinder und 
worüber man staunen kann auch die der Erwachsenen. Von den Jugendlichen 
wird es nicht immer enthusiastisch empfangen (Ślusarczyk 2013).

Auf ähnliche Art und Weise überbringt Jacek Zjawin, Priester der Erzdiö-
zese Poznań den Kindern das Gotteswort. Die Handpuppe, die ihm dabei hilft, 
hat die Gestalt eines Teddybär und heißt Szczepan. Meistens ist Szczepan ein 
„Dummchen”, das alles verkehrt und wenig von etwas versteht. Die Kinder 
lachen über ihn, weil sie mehr als er wissen, freuen sich, wenn sie etwas lernen 
können, aber manchmal identifi zieren sie sich ausdrücklich mit ihm und mit 
seinen Zweifeln. Manchmal erinnert die Predigt mit Szczepan in ihrer Dialog- 
und Darstellungsform an Zeichentrickfi lme, wie Shrek, die sowohl für Kinder 
als auch für ihre Eltern witzig und interessant sind, denn ihre Texte haben ver-
schiedene Bedeutungsebenen. In der Messe für Kinder ist es gewöhnlich voll. 
Es kommt vor, dass die Kinder zu Hause mit ihren Eltern diskutieren und als 
Argument gebrauchen: „Und Szczepan sagte...” Der Prediger ist sich jedoch 
dessen bewusst, dass Szczepan kein Stern sondern nur ein „Schlüssel zu kind-
lichen Herzen” sein soll. Die Puppe hat ihre eigene, charakteristische Stimme, 
die ihr vom Prediger verliehen wird. Die Zeit zwischen den Vorstellungen ver-
bringt die Puppe in einem Leinensack, damit sie von den Kindern ohne Hand 
des Animateurs nicht gesehen wird. Die Szenen mit Szczepan sind auch in der 
Filmversion im Internet als einzelne Folgen der sog. Szczepan Szoł abzurufen, 



ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 217

sie haben ihre Fans auch unter Jugendlichen und Erwachsenen (Szczepan-Szoł 
14, 2013). Leider sind die von beiden Priestern angebotenen Formen nicht im-
mer eine Predigt sensu stricto. Nicht selten haben wir dabei mit Predigten zu 
einem bestimmten Thema oder sogar mit Katechese zu tun.

Wie wir schon sagten, spielt das Animationstheater bei Verkündigung des 
Gotteswortes eine Dienstrolle. Daher hat es, wie eben auch jede andere, in der 
Verkündigung eingesetzte Theaterform, den Zuhörern zu erleichtern: „Sich an 
dem Geschehen zu beteiligen, das Innere für das Wort zu öff nen, seinen Sinn 
zu entdecken und ist eine sehr wirksame Lernform. Sie dient dazu Gefühle, 
Einbildungskraft, Intuition in alle Dimensionen der Predigt einzuspannen und 
sie im eigenen existentiellen Raum anzusiedeln. Sie hilft die Authentizität des 
vermittelten Wortes existentiell zu erfahren” (Chaim 1998, 277). Gerade da-
rauf beruht seine Funktion als Vehikel des Gotteswortes. Wie ist jedoch sein 
Funktionsbereich? „Kann” die Puppe alles? Gehört es sich, dass sie Jesu Wor-
te ausspricht, die erlösende Botschaft verkündigt, zu der Bekehrung aufruft? 
Schmälert dies gerade den Rang, die Majestät des Wortes nicht? Gewisse Ein-
schränkungen werden in dieser Hinsicht durch die schon oben dargestellten 
theologischen Anforderungen diktiert, die an Verkündigung gestellt werden 
und die die besondere Rolle des Predigers betonen. Er ist es, der vor allem 
belehren soll. Daher ist es im Fall einer Predigt, die gänzlich in Form eines 
Gesprächs zwischen dem Priester und der Puppe abläuft, der Grundsatz zu 
empfehlen, der für die Lesung zu Passion am Palmsonntag und am Karfrei-
tag gilt: Die Rolle, Jesu Worte, die angekreuzt sind, liest immer der Priester 
selbst. Dieser Grundsatz muss – wie es scheint – im Fall der Inszenierungen 
des Animationstheaters, die eingangs oder anschließend an die traditionelle 
Predigt (als Monolog gehalten), aber auch der, die als Abwechslung in die Ver-
kündigung (Schul- und Kirchenkatechese, Evangelisierung) eingeführt sind, 
eingehalten werden. Dasselbe betriff t die Fragen der Handhabung der Puppe, 
die den Jesus selbst darstellt. Es gibt keine Gegenanzeigen in dieser Hinsicht, 
wenn es um die Verkündigung geht (denn wir wundern uns nicht, wenn die 
Puppe, die den kleinen Jesus darstellt den Arm bewegt und uns von der Weih-
nachtskrippe segnet oder wenn die Figur des gekreuzigten Jesus die Arme be-
wegt). Dagegen könnte in der Liturgie der Dialog des Predigers mit einer den 
Christus darstellenden Puppe, die an die Gläubigen in persona Christi spricht 
schon mindestens eine gewisse Verwunderung hervorrufen.

Im Fall der beiden oben angeführten Beispielen kann man Gefahr laufen, 
dass die Zuhörer (und der Prediger) ihre Aufmerksamkeit auf die Puppe fo-
kussieren und sich nicht auf durch sie zu verkündigendem, erlösendem Inhalt 
konzentrieren. Somit ist es wichtig zu fragen, was zu tun ist, damit sich die 
Teilnehmer während der Liturgie hauptsächlich auf Gotteswort und nicht auf 
die Inszenierung an für sich konzentrieren. Erstens ist die Predigt so zu ent-



218 ADAM KALBARCZYK

werfen, dass die Puppe, ihre Worte und Gesten, über das für die Predigt wich-
tigste, also über durch den Prediger, durch seine Worte und Gesten vermittel-
te erlösende Botschaft nicht dominieren. Zweitens sollten in die so gehaltene 
Predigt die ludischen, komischen Elemente, die gewöhnlich mit lustigem Kas-
perltheater assoziiert werden, vorsichtig und vernünftig eingeführt werden, 
um zu vermeiden, dass die zu verkündigende Botschaft nicht zu einem bloßen 
Spiel oder trivialer Unterhaltung wird. Drittens soll man eine solche Form der 
Verkündigung des Gotteswortes gewissermaßen sozusagen „reglementieren”, 
indem man sie nur von Zeit zu Zeit z. B. einmal im Monat einsetzt. Dadurch 
werden wir zeigen, dass dies nur eine von vielen Formen der Verkündigung 
ist, keine gewöhnliche und keine außergewöhnliche und es wird eine solche 
Situation vermieden, dass insbesondere Kinder in die Kirche kommen, um nur 
irgendeine Puppe oder irgendeine Art des Animationstheaters deren sich der 
Prediger bedient, zu sehen. Eine solche Gefahr besteht immer dann, wenn in 
der Predigt öfters dieselbe Puppe, dieselbe Gestalt auftaucht, der entweder der 
Priester selbst oder die Zuhörer einen Namen gegeben haben wie z. B. der 
berühmte Teddybär Bartek vom bekennten polnischen Philosoph und Priester 
Józef Tischner (Ksiądz Tischner 2013; Tischner 2010).

2.3. Die Puppe als Requisit in den Händen eines Predigers

Die Puppen können die Rolle der ikonischen Zeichen, Requisiten spielen, de-
ren sich der Prediger während der Predigt bedient, um seine Verkündigung 
bildlich darzubieten. Ein Requisit im theatrologischen Sinne ist jeder Gegen-
stand, der vom Schauspieler auf der Bühne gebraucht wird. Durch sein Aus-
sehen und durch seine Auswahl charakterisiert es die Gestalten und die Um-
gebung, kann auch die Funktion eines eigenständigen Symbols übernehmen 
(Kosiński 2009, 134). Ein Symbol vertritt etwas, es ist mehrdeutig, es kom-
muniziert, aber es bedeutet auch etwas. Es bedeutet nicht nur, indem es den 
Sinn von etwas anderem suggeriert, aber es macht auch seine Bedeutung be-
wusst, es repräsentiert sie und in einem gewissen Grade beteiligt es sich an ihr. 
Das Symbol drückt ein sich zwar dem Verstand entziehendes Geheimnis, aber 
ein Geheimnis, das sich gleichzeitig soweit und so nahe, gleichzeitig sinn-
lich, äußerlich aber auch geistig und innerlich erkennen lässt (Burker 1994, 
24; Baldock 1994, 10). Die Puppe ist ein physikalischer, von dem Menschen 
geschaff ener Gegenstand, der durch seine mehrdimensionale Form als Symbol 
für menschliche Präsenz im wortwörtlichen Sinne steht und der gleichzeitig an 
das Wesen des Menschen erinnert, er ist sein Abbild, eine Vermenschlichung. 
Als Gegenstand ist das Symbol immer in einem gewissen Grade funktional, 



ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 219

z. B. als Requisit im theatralischen oder pädagogischen Sinne und gleichzeitig
verfügt es über eine symbolische Wirkung (Muniak 2012, 104).

Wenn der Prediger die Puppe als Requisit nutzt, behandelt er sie als ein 
Bild, das in sich gewisse, sowohl kognitive als auch moralische Modelle ver-
einigt, das bestimmte Ideen verkörpert oder bestimmte Gedanken manifestiert. 
Er will anhand dieses Modells etwas näher bringen, erklären, versinnbildli-
chen, bestimmte Haltungen prägen, etwas im Glaubensbereich beibringen. Er 
kann z. B. – wie dies vor einigen Jahren Kardinal Meisner im Kölner Dom tat 
– aus der Tasche eine zusammengerollte, zerknitterte Handpuppe ziehen, sie
vor den Liturgieteilnehmer entwickeln, sie mit den Fingern am Hut greifen,
damit sie schlapp hängt, zeigen, dass sie hohl ist und sagen: „Sehet ihr, wir se-
hen genauso aus: Tot, leer, leblos, kraftlos, ohnmächtig, wenn uns Gottes Geist
fehlt!” und anschließend in sie die Hand führen, den Zeigefi nger in den Kopf
und den Daumen und den Mittelfi nger in die Ärmel ihrer Kleidung schieben
und sie bewegend sagen: „Und so sind wir, wenn wir von dem Heiligen Geist
erfüllt sind: Belebt, stark, energiegeladen und arbeitsfreudig” (Kardinal Meis-
sner 2013). Dies ist die Grundbotschaft, die in jeder Theaterpuppe steckt.

Wenn sich der Prediger einer Marionette oder eines Hampelmannes be-
dient, hat er zu berücksichtigen, dass die Worte „Marionette” und „Hampel-
mann” in der übertragenen Bedeutung eine pejorative Färbung haben: Eine 
Marionette ist ein Mensch, der sich von jemand anderem total beeinfl ussen 
lässt, der gänzlich zu jemands Diensten steht, der sich manipulieren lässt; und 
der Hampelmann ist eine abwertende Bezeichnung für jemand, der sich leicht-
sinnig, lächerlich und unwürdig verhält. Diese besondere Aussagekraft der 
Puppen resultiert aus ihrer spezifi schen Konstruktion. Wenn man sie den Zu-
hörern präsentiert, indem man an den Fäden zieht, ihren Kopf und Gliedmaßen 
bewegt, kann man zeigen, dass wir manchmal in jemands Händen freiwillig zu 
Marionetten werden. Aber wenn man den Mechanismus dieser Puppe demons-
triert, kann man auch sagen, dass der Mensch im Gottesauge keine willenlose 
Marionette ist. „Gott behandelt uns nicht despotisch. Der Mensch ist in der 
Auswahl zwischen Gut und Böse frei, jedem steht es zu, sich für oder gegen 
Gott zu erklären. Freiheit ist unser größtes Geschenk” (Hoff sümmer 2001, 12).

Die Puppe als Requisit, also als ein Gegenstand, der illustriert, soll gut zu 
sehen sein – und nach dem Grundsatz von Willi Hoff sümmer – einem deut-
schen Priester, Autor von vielen Büchern mit illustrierenden Predigten – wäh-
rend der ganzen Predigt sichtbar bleiben, anschließend irgendwo an sichtbaren 
Ort anzubringen (jedoch nicht auf das Altar!), „damit die Möglichkeit geschaf-
fen wird, sich während der Messe durch einen zufälligen Blick an die Predigt 
zu erinnern” (Hoff sümmer 2001, 11). Im Fall einer Marionette sollte man sie 
nach der Predigt verbergen, um zu bestätigen, dass es „mit uns nicht so ist”. 



220 ADAM KALBARCZYK

Wenn wir dies nicht tun, läuft man Gefahr, dass sich bei allen eine umgekehrte 
Botschaft einprägt, nämlich: „Wir sind Marionetten, willenlose Wesen in der 
Hand des allmächtigen Gottes” (Hoff sümmer 2001, 12).

Als Beispiel für Verkündigung mit einer Puppe als Requisit kann eine the-
matische, an die Schüler während der Messe zum Schulbeginn gerichtete Pre-
digt dienen, die von Johann Grabenmeier entworfen wurde. Der Prediger be-
dient sich dabei einer traditionellen russischen Puppe, die obwohl kugelförmig 
ist, nie umkippt. Sie besteht grundsätzlich aus zwei Kugeln: Die untere, größe-
re ist der Rumpf, die obere, kleinere ist der Kopf der Puppe. Das Gleichgewicht 
wird dank in dem unteren Teil angebrachtem eisernem Gewicht gehalten, das 
die ungleichmäßige Verteilung der Masse verursacht und den Schwerpunkt in 
Richtung Sockel verschiebt. Die Puppe wird Stehaufmännchen oder Kolobok-
genannt. Das Ziel dieser Predigt war den Glauben den Schülern zu zeigen und 
ihn als die Kraft, die uns im Alltag, in der Schule, sich ständig von Nieder-
lagen zu erheben und die Entmündigung zu überwinden hilft. Der Prediger 
zeigt nicht nur die Puppe, aber er animiert sie auch auf eine einfache Art und 
Weise, bewegt sie, um ihre Wirkungsweise und ihre metaphorische Bedeutung 
zu zeigen. Die Art und Konstruktion der Puppe, die hier eingesetzt wurde, sind 
deren perfekte Abbildung. Ihre Haupteigenschaft – ständiges aufstehen – führt 
jeden in die Wirklichkeit des Glaubens gut ein, sie fordert den Menschen auf, 
sich ständig von Niederlagen zu erholen und dies nach dem Grundsatz aus 
demApostolischen Schreiben Catechesi tradendae von Johannes Paul II. Laut 
diesem Dokument jegliche Hilfsmittel in der Verkündigung dienen dazu, in 
den Zuhörern, Partnern in der Interaktion eine vollständigere Erkennung von 
Christi Geheimnissen zu bewirken, aus der echte Bekehrung hervorgeht und 
was anschließend zu einem dem Gotteswillen näher liegenden Leben führt 
(Johannes Paul II. 1979, 49). Nachteil dieser Idee ist die geringe Größe der 
Puppe, die – auch wenn sie an einen zentralen Platz in der Kirche gebracht 
wird – nicht für alle Zuhörer sichtbar sein wird, was den Empfang ihrer Bot-
schaft beträchtlich beeinträchtigt. Als Lösung dafür kann empfohlen werden, 
dass die jüngeren Zuhörer an den Prediger kommen und während der ganzen 
Predigt bei ihm stehen bleiben, damit sich jeder das Requisit von der Nähe an-
schauen kann und an dem Dialog mit dem Prediger teilnehmen kann.

Auf interessante Art und Weise hat der Posener Bibelforscher, Priester 
 Piotr Ostański die Puppe als Requisit genutzt. Während der Christmette er-
klärte er in der Predigt, was Christi Geburt ist. Vor dem Altar lag eine Puppe 
des älteren Menschen. Christi Ankunft sollte eine dicke Leine mit an ihr ange-
brachtem Haken darstellen, sie wurde von oben heruntergefahren und ist un-
mittelbar über der Gestalt hängengeblieben. Dies reichte aber nicht. Es musste 
noch jemand auftauchen, der diesen Menschen an die Leine anbinden würde. 
Der Prediger bat den Pfarrer um Hilfe und gleichzeitig zeigte er dadurch die 



 ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 221

Rolle des Priesters in dem göttlichen Plan: Der Pfarrer band die Puppe an den 
Haken und die Leine zog sie in die Höhe. Dies sollte die Wahrheit zum Aus-
druck bringen, dass der neugeborene Jesus uns alle auf seine Höhe hochziehen 
will. 

Zum Schluss sollte man fragen, wenn man die Puppe als Requisit nutzt, 
haben wir noch mit Theater und Animation zu tun oder nur mit einer Art plas-
tischer Performanceinszenierung? Die Puppe in Bewegung zu setzen, um 
etwas zu demonstrieren oder etwas zu illustrieren, gehört dank der Drama-
tisierung zu der Sparte des Animationstheaters, denn sie ist ein ihrer senso-
rischen Animationsaspekte. Dramatisierung „beruht [...] auf der Suche nach 
neuen Möglichkeiten in Kreierung der szenischen Intrige, des Konfl ikts und 
ihrer emotionellen Dimension und dies geschieht mit Hilfe von visuellen Be-
wegungsformen. Dramaturgie im Sinne der Animation basiert somit vor allem 
auf ‘Impressionen’ solcher Formen, die auf bildliche und visuelle Assoziatio-
nen zurückgehen, die durch sie beinahe spontan und natürlich hervorgerufen 
werden” (Kącki 2004, 26). Animation der Puppe als die eines Requisits kann 
auch eine mystische Dimension haben, die aus ihrem metaphorischen Charak-
ter oder wie dies Andrzej Kącki ausdrückte aus ihrer metaphorischen Mytho-
peisierung resultiere (Kącki 2004, 27). 

3. Animationstheater in der außerliturgischen Verkündigung

In der Verkündigung des Gotteswortes kann man sich verschiedener Formen 
des Animationstheaters bedienen: In der Schul- und Kirchenkatechese, bei der 
Arbeit mit Kindern, die sich auf die Erste Kommunion aber auch mit Jugend-
lichen, die sich auf die Firmung vorbreiten, bei Exerzitienpredigten außerhalb 
der hl. Messe, in der Gruppenseelsorge und in der Straßenevangelisierung. 
Dies können Inszenierungen des traditionellen Puppentheaters (mit verschie-
denen Puppenarten), Schatten-, Handtheaters oder Sandanimationen sein. Wir 
werden dies am Beispiel von zwei Fällen darstellen: dem der Bibelinszenie-
rungen mit Puppen und dem der Evangelisierungspuppen.

Bibelinszenierungen können anhand von einfachen Puppen (z. B. aus 
hölzernen Löff eln, Wollknäueln und bunten Stoff stücken) und mit knappem 
Bühnenbild realisiert werden. In die Vorbereitung der Vorstellungen können 
Kinder, Schüler, Mitglieder einer Seelsorgegruppe oder Teilnehmer an Bibel-
seminaren usw. engagiert werden.

Nach Ursula Joerges bringen solche Inszenierungen die Bibelgeschich-
ten näher und geben eine Chance „das in ferner Vergangenheit Geschehene 
zu erfassen, und was zur realen Welt gehört” (Joerges 2000, 9). Dies ist aus 
der Perspektive der an die Verkündigung gestellten Aufgabe eine wichtige Be-



222 ADAM KALBARCZYK

merkung – sie betriff t Aktualisierung des erlösenden Kerygmas. „Die Puppen 
bieten das dar, was ungewöhnlich ist und sie tun dies auf eine zurückhaltende 
und bezaubernde Art und Weise. Wenn sie auf der Bühne auftauchen, akzentu-
ieren sie das, was tatsächlich von Bedeutung ist, wenn sie natürlich ihre Rollen 
– insbesondere die Rollen der biblischen Gestalten angemessen spielen. Der
Verlauf des Geschehens zeigt deutlich, dass sie ein gewisses Ziel verfolgen. So
können wir bildhaft die in und um Bethlehem geschehenen Ereignisse, die Be-
gegnung Jesu mit der Samariterin, die wundersame Brotvermehrung oder den
Weg der Lehrlinge nach Emmaus darstellen” (Joerges 2000, 9). Die Inszenie-
rungen bauen auf zwei Pfeiler: Auf das Wort (Bibel) und auf die Puppe (Bild),
dadurch führen sie die Zuschauer und die Schauspieler in die „unmittelbare
Phase des Erlebens und gleichzeitig in die des Sich-Identifi zierens mit ihnen
ein” (Joerges 2000, 10).

Solche Inszenierungen helfen die Heilige Schrift, biblische Ereignisse 
kennenzulernen und die Beziehungen der Personen mit der zu übermitteln-
den göttlichen Wahrheit zu erkennen, sie motivieren, sie beleben innerlich 
und ermöglichen näheren Kontakt mit Gott zu haben und weil sie gewöhn-
lich in Gruppenarbeit entstehen, bringen sie auch Mitwirkung und das Zusam-
menleben in einer Gemeinschaft bei. Ihr grundsätzlicher Wert liegt in ihrer 
Schlichtheit, Fiktionalität, Abkürzung, Symbolik und Wirkung auf die Einbil-
dungskraft. Solche Inszenierungen sollen natürlich an das Alter der Zuschauer 
angepasst werden (Duksa 1998, 41; Podpora 1997, 42).

Das zweite Beispiel verbindet sich mit der Haltestelle Jesus (poln. Przys-
tanek Jezus) einer landweiten evangelisierenden Initiative, die an jene Ju-
gendliche gerichtet ist, die an dem acht Tage dauernden jährlichen Festival 
Haltestelle Woodstock (poln. Przystanek Woodstock) in Kostrzyn an der Oder 
teilnehmen. Im Rahmen der verschiedenen evangelisierenden Maßnahmen hat 
man dort schon verschiedene Theaterformen eingesetzt, mit der Überzeugung, 
dass durch das Bild einfacher ist mit dem Evangelium an die jungen Empfän-
ger zu gelangen. Die speziell zum Zweck der Evangelisierung gebildete Thea-
tergruppe bereitet evangelisierende Szenen, Dramen, Pantomimen, Spektakel, 
Tänze und Evangelisierungsumzüge, die „nicht nur verschiedene Szenen aus 
der Heiligen Schrift darstellen, aber auch die Verirrung des Menschen und sei-
ne Suche nach dem Sinn und Ziel des Lebens zeigen” (Gromadecki 2012, 68).

Seit einigen Jahren wird dort das Animationstheater auch in der Verkün-
digung eingesetzt, in Form von drei Meter großen Puppen nach Entwurf von 
Danuta und Krzysztof Irisik. Diese Puppen sind auf einem Gerüst in Form des 
Kreuzes konstruiert, sie sind an dem sie tragenden Animateur mit zwei, jeweils 
einem an Hüften und einem an der Brust befestigten Gürtel angebracht. Dies 
erlaubt die Puppe mit dem Menschen zu integrieren und zwar so, dass sie sich 
wie der ihn tragende Mensch bewegt. Die Köpfe der Puppen sind mit Watte 



ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 223

und Papier ausgestopft und mit entsprechend geformtem Strumpf überzogen. 
Ihre Arme bilden lange Ärmel aus leichtem Stoff  und sie werden durch den 
Menschen mit dünnen Bambusstengeln gesteuert. Sie stellen z. B. Jesus, Pet-
rus, Johannes und andere Apostel oder Engel dar. Die Schauspieler tragen sie 
an ihrem Körper, beten, tanzen, hüpfen, heben die Arme und die sich mit ihnen 
bewegenden Puppen sind von weit her zu sehen, sie ermutigen zum gemeinsa-
men Gebet und dazu mit ihnen zu tanzen, zu klatschen usw. Die Puppen und 
Fahnen mit den Aufschriften „Jeus lebt”, „Halleluja” oder „Jesu ist der Herr” 
werden in bunten, fröhlichen evangelisierenden Zügen in der Fußgängerzone 
oder auf den Zeltfeldern der Haltestelle Woodstock getragen. Gewöhnlich wer-
den sie von Trommel- und Gitarrenspieler begleitet (Draguła 2013).

Eine solche spezifi sche Evangelisierungsform entspricht dem, was man 
„mitmachen kann” – wie der die Exerzitien führende Priester Rafał Jarosie-
wicz sagt, er arbeitet seit vielen Jahren in der evangelisierenden Gruppe bei 
der Haltestelle Jesus. Weil die Evangelisierenden auf die Woodstocker Bühne 
nicht kommen dürfen, gehen sie mit ihren bunten Zügen mit Riesenpuppen 
und Fahnen unter die Menschenmenge – wie mit der Bundeslade (Panie wejdź 
2013).

Ihre Riesenpuppen können mit den bis heute in Prozessionen getragenen 
Jesus- und Mariafi guren sowie Statuen der Heiligen assoziiert werden – die 
nicht selten beweglich sind und ihre Fahnen mit denen der Gemeinschaft des 
Lebendigen Rosenkranzes, denen der Ministranten oder kirchlichen Orden. 
Die Puppen, die von weitem gut sichtbar sind, ziehen viele junge Leute an und 
– nach Berichten der Teilnehmer der Haltestelle – prägen sich in sie tief ein.
Dies geschieht wegen der spezifi schen Funktion der Puppe: Die in ihr präsente
Allegorie soll durch gezielte Überzeichnung mit ihrer Botschaft an den Emp-
fänger leicht und wirksam gelangen. Ihre Wirkung sollte durch die Regeln der
Bewegung verstärkt werden, denn darauf reagiert das menschliche Auge auf
spezifi sche Art und Weise: Das sich bewegende Bild ist leichter wahrzuneh-
men und die Aufmerksamkeit wird auf durch Bewegung exponierten Gegen-
stand oder auf gezeigte Handlung fokussiert (Broński u. Gałązka 2007, 142).

Dieser Grundsatz wurde bei den Puppen von der Haltestelle Jesus berück-
sichtigt: Sie sind nicht nur von enormer Größe, aber durch eindeutige Gesten 
rufen sie auch zum gemeinsamen Gebet, Tanz oder zum Gesang auf und da-
durch auch sich auf Gott zu öff nen.

Zum Schluss sollte man daran erinnern, dass die Puppen auch zu Karika-
turen werden können. Daher sollte man dafür sorgen, dass durch ihr Aussehen 
oder ihre Konstruktion aber auch die Art und Weise ihrer Handhabung nicht 
das umgekehrte Ziel erreicht wird, also um das Evangelium auch mal unbeab-
sichtigt nicht lächerlich zu machen.



224 ADAM KALBARCZYK

Zusammenfassung

Bei der Darstellung des Animationstheaters als Instrument der Verkündigung 
haben wir uns lediglich auf einige wenige Beispiele beschränkt. Es wäre loh-
nenswert – in einer gesonderten Abhandlung – jegliche polnischen Homilien, 
Predigten und Katechesen, in denen solche Theaterformen eingesetzt werden 
zusammenzustellen, zu untersuchen und zu bewerten. Denn diese Kunstart 
hilft uns durch Animation, auf eine besondere Art und Weise bewirkte Bele-
bung das erlösende Kerygma zu aktualisieren und in unserer Gegenwart dies 
aufzugreifen, was über unsere Erlösung gesagt wurde, und was in Vergangen-
heit passiert ist. Gerade darauf beruht ihre Funktion als Medium des Gottes-
wortes. Dabei muss jedoch eines im Sinn behalten werden, dass die Liturgie 
kein Theater, sondern Aktualisierung der ganzen Heilsgeschichte in der Zeit 
der Kirche ist. Wenn man also Formen des Animationstheaters in der litur-
gischen Verkündigung verwendet, soll man sich an liturgische Normen und 
Vorschriften halten. 

BIBLIOGRAPHIE

Baldock, John. 1994. Symbolika chrześcijańska. Poznań: Rebis. 
Białkowski, Karol. 2013. Baca – pasterz w Ameryce. Zugriff : 24.03.2013. http://gosc.pl/doc/12904

60.Baca-pasterz-w-Ameryce.
Broński, Włodzimierz. 2010. „Dziecko w wieku młodszym szkolnym jako odbiorca kazania”. Prze-

gląd Homiletyczny, 14: 165-172.
Broński, Włodzimierz u. Jerzy Gałązka. 2007. „Wybrane czynniki zwiększające efektywność odbio-

ru kazania. Efekt słowno-obrazowy.” Przegląd Homiletyczny, 11: 139-144.
Burker, Manfred. 1998. Przesłanie symboli w mitach, kulturach i religiach. Kraków: Znak.
Chaim, Władysław. 1998. „Obecność słuchacza w procesie tworzenia kazania”. In: Słuchacz Słowa, 

Hrsg. Wiesław Przyczyna, 267-277. Kraków: Wydawnictwo Poligrafi a Salezjańska. 
Chaim, Władysław. 2003. „Rozmowa w przekazie kaznodziejskim. Homilie i kazania dialogowa-

ne.” In: Retoryka na ambonie. Z problemów współczesnego kaznodziejstwa, Hrsg. Piotr Urbań-
ski, 291-325. Kraków: Wydawnictwo M.

Czerwik, Stanisław. 2010. „Przepowiadanie Bożego słowa jako akt liturgiczny”. In: Liturgia i prze-
powiadanie, Hrsg. Wiesław Przyczyna, 223-246. Kraków: Wydawnictwo M.

Długosz, Antoni. 2001. „Dyrektorium Mszy św. dla dzieci wielką szansą duszpasterską”. Katecheta, 1: 
4-8.

Draguła, Andrzej. 2013. Liturgiczny poligon. Na marginesie Przystanku Jezus. Zugriff : 23.03.2013. 
http://tygodnik2003-2007.onet.pl/0,1244843,druk.html.

Duksa, Piotr. 1998. Metody katechetyczne. Olsztyn: Studio Poligrafi i Komputerowej „SQL”.
Gienek Washable: Nie spać! Czuwać. Komentarz do I Niedzieli Adwentu. 2013. Zugriff : 24.03.2013. 

http://www.youtube.com/watch?v=3h3OrOAssqo.
Gromadecki, Rafał. 2012. Przystanek Jezus jako forma ewangelizacji – na podstawie literatury 

przedmiotu, materiałów własnych Wspólnoty św. Tymoteusza i innych publikacji. Diplomarbeit. 
Poznań: Wydział Teologiczny UAM.



ANIMATIONSTHEATER ALS MEDIUM DES WORTES GOTTES 225

Hoff sümmer, Willi. 2001. 129 kazań dla dzieci na rok kościelny z użyciem przedmiotów z codzienne-
go życia. Kielce: Jedność.

Joerges, Ursula. 2000. Biblijne przedstawienia lalkowe dla dzieci, młodzieży, grup, szkół, wspólnot. 
Kielce: Jedność.

Johannes Paul II. 1979. Apostolisches Schreiben Catechesi tradendae. Rom: Libreira Editrice Vati-
cana.

Kalbarczyk, Adam. 2013. Teatr animacji jako medium słowa Bożego. Studium teatrologiczno-homi-
letyczne. Poznań: Studia i Materiały 163, Wydział Teologiczny UAM.

Kalbarczyk, Adam. 2018. „Głoszenie słowa Bożego z wykorzystaniem form teatralnych”. Polonia 
Sacra, 22(2) 51: 5-18. DOI: http://dx.doi.org/10.15633/ps.2497.

Kardinal Meissner predigt mit dem Kasperl. 2013. Zugriff : 19.03.2013. http://gloria.tv/?media=
121345.

Kącki, Andrzej. 2004. Teatr materii ożywionej. Rodzaje i formy animacji w teatrze lalek. Opole: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Opolskiego.

Kocur, Mirosław. 2005. „Aktor w teatrze chrześcijańskim. Wyznania św. Augustyna”. In: Liturgia 
w świecie widowisk, Hrsg. Helmut Sobeczko u. Zbigniew Solski, 283-290. Opole: Opolska Bi-
blioteka Teologiczna 82. 

Kongregation für den Gottesdienst und die Sakramentenordnung. 1973. Direktorium für Kindermes-
sen Pueros babtizatos. Rom: Libreira Editrice Vaticana.

Kongregation für den Klerus u.a. 1997. Instruktion zu einigen Fragen über die Mitarbeit der Laien 
am Dienst der Priester Ecclesiae de Mysterio. Rom: Libreira Editrice Vaticana.

Kosiński, Dariusz. 2009. Słownik teatru. Kraków: Wydawnictwo Krakowskie.
Ksiądz Tischner i Msze dla przedszkolaków. Między Jezusem a Bartkiem. 2013. Zugriff : 19.03.2013. 

http://beztytulu.fm.interia.pl/nr62/111.htm.
Leroi-Gourhan, André. 1988. Le geste et la parole. Paris: Albin Michel.
Muniak, Radosław F. 2012. Efekt lalki. Lalka jako obraz i rzecz. Kraków: Universitas.
Panie, wejdź w moje życie.2013. Zugriff : 13.03.2013. http://www.poslanie.torun.pl/czytelnia/index.

php?strona=wywiady-4&sub=1.
Paul VI. 1975. Apostolisches Schreiben Evangelii nuntiandi. Rom: Libreira Editrice Vaticana. 
Pavis, Patrice. 1998. Słownik terminów teatralnych. Wrocław-Warszawa-Kraków: Ossolineum.
Podpora, Ryszard. 1997. Pomoce audiowizualne w katechezie. Lublin: Wydawnictwo „Paulistki”.
Sławiński, Henryk.2008. Między ciągłością a zmianą. Teoria homilii w Stanach Zjednoczonych po 

II Soborze Watykańskim. Kraków: Wydawnictwo M.
Szczepan-Szoł 14. 2013. Zugriff : 24.03.2013. http://www.jakubapostol.org/index.php/dla-najmlod-

szych/217-szczepan-szo-14.
Ślusarczyk, Agata. 2013. Przynęta w habicie. Zugriff : 24.03.2013. http://gosc.pl/doc/1162919.

Przyneta-w-habicie.
Tischner, Józef. 2010. Rozmowy z dziećmi. Kazania niecodzienne. Kraków: Znak.

A��
 K��������� born 1957. in Leszno (Poland) associate professor of homi-
letics, Germanist, translator; author of several books and numerous articles on 
pastoral theology and theology of preaching; interested in homiletic rhetoric, so-
called ‘children’s theology’, the relationship between preaching and theatre, as 
well as the history of Protestant preaching in the period of Lutheran orthodoxy.


